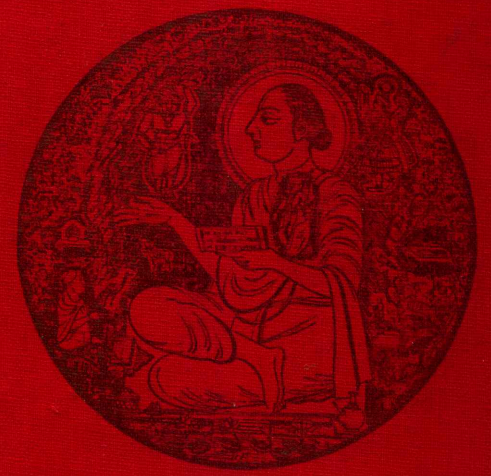
# श्री सुबोधिनी अन्थमाला

\* 'पश्चम्' पुरुष \*
''त्रामस-फल'' प्रकरण विनद् यानत बन्नम स्कृष अध्याय १९-३॥

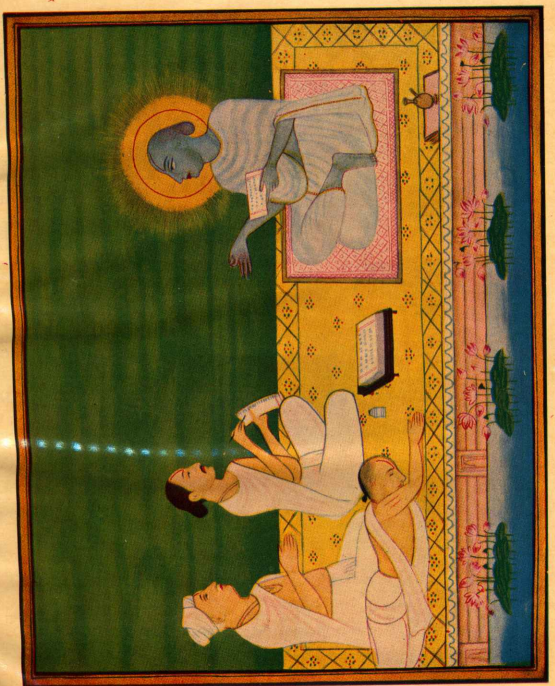


श्रीमद्वासाचार्य (महाम्यु)

NATURE.

श्री सुबोधिनी प्रकाणन मण्डल (रजिक), जीधपुर (राजक)

# × श्री मुबोधिनी ×



काश्मीरी

प० म० श्रीमाधत्रभट्टजी

मेवन

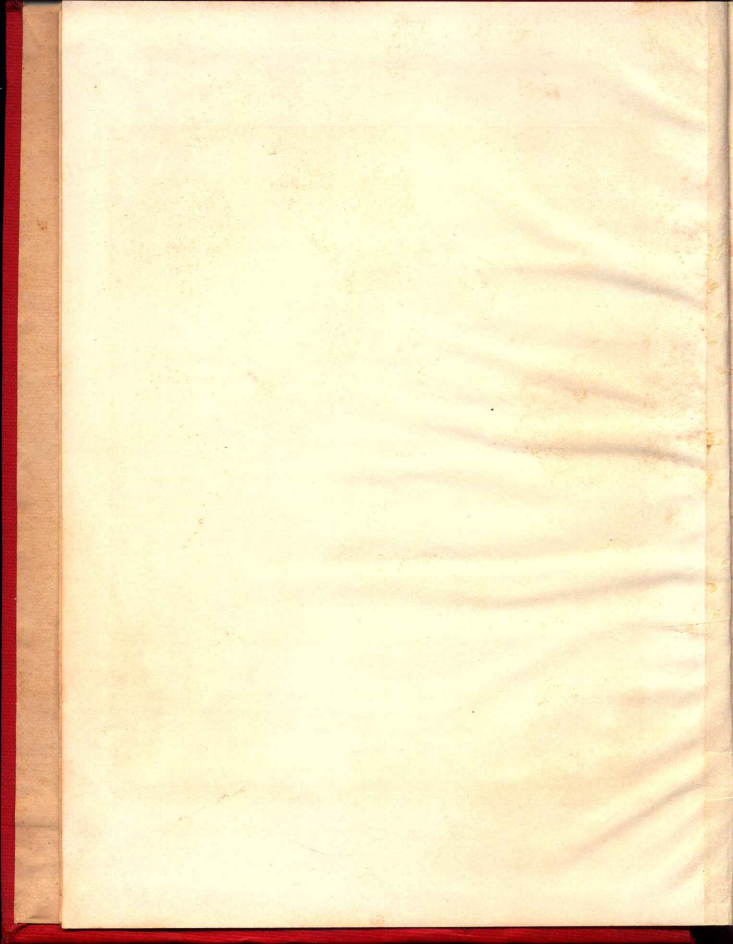
दासजी हरमानी

प० म० श्रीदामोद्र-

प० म० श्रीकुष्ण,दासजी

अखण्ड भूमण्डलचार्य चक्र चृडामणी श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण (श्री महाप्रसुजी)

श्री मद्रहलभाचार्य चरण (महाप्रमुजी) प. भ श्री माघवभट्टजी को सुबोधिनी लिखवा रहे हैं।



#### ।। श्री हरि: ।।

## श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला

#### पञ्चम् पुष्प

श्रीमद्भागवत महापुरागा-दशम स्कन्ध-पूर्वार्ध एवं उसकी श्रीमद्वल्ल नावार्य विरचित

## श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) हिन्दी अनुवाद सहित

श्री भागवतानुसार ग्रध्याय—२६ से ३५ श्री सुबोधिनी-तामस-फल-उप प्रकरण ग्रध्याय—२६ से ३२

श्री भागवापीयूष समुद्रमथन क्षमः । (श्रीमद्वल्लभाचार्य) तत्सारभूतरासस्त्री भाव पूरितविग्रह ।। श्रीमद्वल्लभाचार्य) श्रीमद्विष्ठलेश प्रभु चरण

सहायक ग्रन्थ—

हिष्यगी— श्रीमहिट्ठलेश प्रभु वरग लेख— गो० श्री वन्नभजी महाराज प्रकाश— गो० श्री पुरुषोत्तमजी महाराज योजना— प०भ० श्री लालूभट्टजी कारिकार्थ— प०भ० श्री निर्भयरामजी भट्ट

ग्रनुवादक —

प०ग० श्री फतहचन्दजी वासु (पुष्करणा) ज्ञास्त्री विद्यासूषण, जोचपुर (राज.)।

प्रथम ग्रावृत्ति-१००० दोलोत्सव फाल्गुन शुक्का १५ वि.सं. २०२७ दि. १२ मार्च, १९७१ सर्वाधिकार सुरक्षित प्रकाशक:

## श्री सुबोचिनी प्रकाशन मगडल

मानधना भवन, चौपासनी मागै, जोधपुर (राज०)। सादर भेंट संस्था सदस्यों को

## \* श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल \*

जोधपुर (राजस्थान);

के

उद्देश्य-

जगद् गुरू श्रीमद्वलभाचार्य चरण द्वारा प्रतिपादित शुद्धाद्वैत दर्शन एवं पृष्टिमार्गीय सिद्धान्तीं का राष्ट्र भाषा एवं ग्रन्य भाषाग्रों में प्रनुवाद करा कर जन-साधारण निमित्त प्रकाशन कराना।

#### सदस्यता-

विशिष्ट श्राजीवन सदस्य - ह. १०००)०० व इससे श्रधिक चल व श्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

ग्राजीवन सदस्य-ए. १२५)०० से ६६६)०० तक की चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

#### संस्था के प्रकाशन-

श्रीमद्भागवत महापुराग के दशम स्कन्ध की श्रीमद्वलभाचार्य चरण द्वारा विरचित संस्कृत टीका सुबोधिनी हिन्दी श्रनुवाद सहित सदस्यों को भेंट ।

सम्पूर्ण दशम स्कन्ध के ६० ग्रध्यायों की सुबोधिनी का हिन्दी ग्रनुवाद तैयार है जिसमें से प्रथम ३५ ग्रध्यायों का राष्ट्र भाषा हिन्दी में सरल सुबोध ग्रनुवाद पाँच पुष्पों में छप गया है जिसमें से पञ्चम पुष्प प्रस्तुत ग्रंथ है ग्रागे का खण्ड छप रहा है। सब ही पुष्प सचित्र एवं ग्रष्ट छाप के पदों से सुशोभित एवं मनमोहक हैं।



मुद्रकः : हिमालयं प्रिन्टर्सं, कुम्हारिया कुग्रा, खाण्डाफलसा, जोधपुर ।

## ॥ श्री हिरः ॥ \* श्री सुबोधिनी ग्रंथमाला का पश्चम् पुष्प \*

## तामस - फल अवान्तर प्रकरण

## \* सामग्री \*

| हो शब्द<br>निवेदन<br>श्रीमहल्लभाचार्य चर<br>"दशदिगन्त विजयी<br>का संक्षिप्त जीवन च<br>रास पश्चाध्यायी प<br>श्री सुबोधिनी पुष्प<br>श्री भागवतार्थ प्रक | '' गो. श्री पुरुषोत्तर<br>रित्र<br>र कुछ विचार<br>वाटिका में से चुनी | मजी महाराज<br>मो.वा. श्री हरिशङ्करजी ऊङ्कारजी शास्त्र<br>गो.वा. श्री व्रजगोपालजी रस्तोगी<br>हुई कुछ सौरभपूर्ण कलियाँ | ान्त्री<br>(१)          |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|--|
| श्री तामस-फल ग्रव                                                                                                                                     | गन्तर प्रकरण की                                                      |                                                                                                                      | (२४)                    |  |  |
| श्रीमद्भागवतानुसार                                                                                                                                    | श्री सुबोधिनी ग्रनुस                                                 | <b>以上的证券的</b> 使的证券                                                                                                   |                         |  |  |
| ग्रध्याय                                                                                                                                              | ग्रध्याय                                                             |                                                                                                                      |                         |  |  |
| 39                                                                                                                                                    | २६                                                                   | रास-लीला का ग्रारम्भ                                                                                                 | 8                       |  |  |
| 30                                                                                                                                                    | 20                                                                   | श्री कृष्ण के विरह में गोपियों की दशा                                                                                | 80%                     |  |  |
| 38                                                                                                                                                    | २५                                                                   | गोपिका गीत                                                                                                           | १६४                     |  |  |
| 32                                                                                                                                                    | 39                                                                   | भगवान् का प्रकट होकर गोपियों को सान्तवना दे                                                                          | ना २११                  |  |  |
| 83                                                                                                                                                    | 30                                                                   | महा-रास                                                                                                              | 573                     |  |  |
| 38                                                                                                                                                    | 38                                                                   | सुदर्शन भ्रौर शङ्ख चूड़ का उद्धार                                                                                    | ३१४                     |  |  |
| 34                                                                                                                                                    | 32                                                                   | युगल-गीत                                                                                                             | 380                     |  |  |
| ग्रनुक्रमिएका                                                                                                                                         |                                                                      | THE REPORT OF THE PARTY.                                                                                             | X38                     |  |  |
| शुद्धि-पत्र                                                                                                                                           |                                                                      | 10. 发表点 "大人",这种"大人",也是这                                                                                              | 335                     |  |  |
| 3.                                                                                                                                                    |                                                                      | चित्र-सूचि                                                                                                           | पृष्ठ                   |  |  |
| तिरङ्गे चित्र-                                                                                                                                        |                                                                      | 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11                                                                               |                         |  |  |
| श्रीमद्रह्नभ                                                                                                                                          | ।।चार्य चररा सुबो                                                    | घनीजी लिखवा रहे हैं।                                                                                                 | आरंभ में                |  |  |
| श्रीमद्वरुलभाचार्य चर्गा का तृतीयात्मक स्वरूप                                                                                                         |                                                                      |                                                                                                                      | (8)                     |  |  |
| श्री वृन्दाव                                                                                                                                          | वनेश्वर                                                              | THE REPORT OF THE PARTY.                                                                                             | <b>११</b><br><b>१२७</b> |  |  |
| गोपियों की तन्मयता                                                                                                                                    |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |
| गोपियों के बीच में भगवान का प्रकट होना                                                                                                                |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |
| महा-रास                                                                                                                                               |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |
| इकरङ्गे चित्र                                                                                                                                         |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |
| श्रीमद्दल्लभाचार्यंजी मुख                                                                                                                             |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |
| दशदिगन्त विजयी श्री गो. श्री पुरुषोत्तमजी महाराज (७)                                                                                                  |                                                                      |                                                                                                                      |                         |  |  |

## मुख्य संरक्षक

| तिलकाय   | त ग  | स्वामि श्री गोविन्दलालजी महाराज | नाथद्वारा                |
|----------|------|---------------------------------|--------------------------|
| गोस्वामि | श्री | वजरत्नलालजी महाराज              | सूरत                     |
| . , , ,  | ,,   | व्रजभूषगालाजी महाराज            | काँकरोली                 |
| "        |      | दीक्षितजी महाराज                | बम्बई                    |
| "        | 55   | पुरुषोत्तमलालजी महाराज          | कोटा                     |
| "        |      | गोविन्दरायजी महाराज             | पोरबन्दर                 |
| 27       | 33   | रगाछोड़ाचार्यजी महाराज प्रथ मेश | जतीपुरा                  |
| "        | "    | वजरायजी महाराज                  | राजनगर                   |
| "        | "    | घनश्यामलालजी महाराज             | कामबन                    |
| "        |      | व्रजभूषरालालजी महाराज ग्रध्यक्ष | चौपासनी (जोधपुर), जामनगर |

### सम्मानित सदस्य

| श्रीमान् मोहनलालजी सुलाड़िया, मुख्य मन्त्री, राजस्थान | जयपुर     |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| ,, डॉ. गोविन्ददासजी पद्म भूषण सदस्य लोकसभा            | नई दिल्ली |
| श्रीमती सुमतिबेन मोरारजी "पामवन गाँधी ग्राम जुहु"     | बम्बई     |
| " चन्द्रकान्ता ग्रार; भट्ट एम.ए. विले पारले (पश्चिम)  | बम्बई     |

तथा

## विशिष्ट ग्राजीवन सदस्यों की ग्रोर से सादर भगवत्स्मरएा

| 2017年,1918年1月1日 1日 1                  |              |  |
|------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| परम भगवदीय श्री नन्दलालजी मानधना जोधपुर                                |              |  |
| गो.वा. परम भगवदीया श्रीमती सौभाग्यवतीजी मानधना                         |              |  |
| गो.वा. परम भगवदोय श्री जमुनादासजी मून्धड़ा, बीकानेर द्वारा             |              |  |
| उनके सुपुत्र श्री जीवनदासजी प्रभृति                                    | रु. ३५०१)    |  |
| परम भवदीय श्री गिरधरदासजी मुन्यड़ा बोकानेर एवं                         |              |  |
| उनके सुपुत्र श्रो गोविन्ददासजी माधवदासजी प्रभृति                       | रु. ३५०१)    |  |
| ,, भी भगवानदासजी श्रग्रवाल, कलकत्ता                                    | ह. १००१)     |  |
| गो०वा० श्री ईश्वरलालजी चिमनलालजी बड़ौदा                                | ₹. १००१)     |  |
| ,, भी वजमोहन दास जी विजय, शुजालपुर मण्डी                               | ₹. १००१)     |  |
| ,, भी वल्लभदासजी राठी, ग्रमरावती                                       | ह. १००१)     |  |
| ", " श्री बाला भाई दामोद्दरदास ट्रस्ट द्वारा सेठ श्रो साकरलाल जो ऋहमदा | बाद ह. १००१) |  |
| ,, भी वेलजी भाई चत्रभुजदास जी बम्बई                                    | ह. १००१)     |  |
| परम भगविदया श्री काशोबाई बम्बई                                         | ह. १००१)     |  |
| " ॥ श्री रम्भा बेन विट्ठलदासजी मोहता बीकानेर                           | ह. १००१)     |  |
| " अो रामीबाई अग्रवाल लश्कर (ग्वालियर)                                  | ₹. १००१)     |  |
| परम भवदीय श्रो रामनारायणजी द्वारा उनके सुपुत्र नन्ददास (रामचन्द्र) एवं |              |  |
| ऊङ्कारलाल वर्मा प्रभृति                                                | र्. १००१)    |  |
| <b>の割</b> (4)(4) 44( 4名)(4                                             |              |  |

#### दो शब्द

श्रीमद्भागवत महापुराए के बारह स्कन्ध हैं जिनमें भगवान के १२ ग्रंगों का निरूपए हैं, इससे श्रीमद्भागवत साक्षात भगवत्स्वरूप है। इसीलिए श्रीमद्भागवार्यं चरए ने स्वरचित तत्वार्यं दीप निबन्ध के भागवतार्थं प्रकरण में ग्राज्ञा की है कि 'इतिदं द्वादश स्कन्धं पुराएं हरिरेव सः"। दशम स्कन्ध भगवत्स्वरूप भागवत का हदय है जिसमें विश्वात लीलाग्रों द्वारा भगवान ने भक्तों का निरोध सिद्ध किया है ग्रर्थात् उनको संसार-प्रपद्ध विस्मृति करा के ग्रपने स्वरूप में ग्रासिक कराई है। हदय में जिस प्रकार पद्ध प्राएग निवास करते हैं उसी प्रकार रासलीला के पांच ग्रध्याय समस्त भागवत के पद्ध प्राएगवत् हैं। उस ही रास पंचाध्यायी का समावेश तामस-फल (उप)-प्रकरण प्रस्तुत ग्रंथ में है।

श्रुति ने परब्रह्म भगवान् कृष्ण को रस स्वरूप कहा है "रसो व सः"। उस रसेश भगवान् ने पांच प्रकार के रमण द्वारा वज भक्तों (श्रुति रूपा एवं ऋषि रूपा गोपीजनों ) को रस दान दिया इस बाह्म (रूप) रास लीला को पांच प्रकार से ग्र्यात् ग्रात्मा, मन, वाक्-प्राण, इन्द्रियां एवं शरीर से सम्पन्न की है जिस रासलीला का वर्णन प्रथम पांच ग्रव्यायों में है तथा ग्रन्त र शब्दात्मिका (नाम-गुण रूप) लीला का निरूपण ग्रन्त के दो ग्रव्यायों में किया गया है। रास लीला का स्वरूप श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण ग्राज्ञा करते हैं कि 'रासो नाम रसेन पूर्ण: पदार्थों उन्य सम्बन्ध रहित:" ग्रन्य (लोकिक वैदिक) पदार्थों का सम्बन्ध जिसमें न हो वेंसे रस पूर्ण पदार्थे को रास कहते हैं। उस पदार्थ का विचार कर स्पष्टीकरण करते हैं कि "प्रिया वह स्त्री कर्नु को नन्य विशेष भवति" ग्रर्थात् बहुत प्रिया स्त्रियों जिसमें नृत्य करती हैं। यदि भक्त (स्त्रियों) सर्वात्म भाव वाले हों तो ही वह रस प्राप्त कर सकते हैं ग्रर्थात् भक्त के ग्रन्त:करण में शरण भावना ग्रीर सर्वात्म भाव है तो वैसे भक्तों से भगवान् रमण कर उनको रस दान देते हैं, ग्रन्य को नहीं। भजनानन्द रस का पान केवल स्त्रियां ही कर सकती हैं, पुरुष में कृपा शक्ति का प्रवेश हो तथा गोपीजनों का ग्रनुग्रह हो, तो भी जब तक उसमें स्त्री भाव का उदय नहीं हुग्रा है तब तक वह पुरुष भजनानन्द के रस का पान करने के योग्य नहीं है, इन भावों का विस्तार पाठकों को रास पंचाध्यायी की सुबोधिनी टीका में प्राप्त होगा। ग्राशा है भागवत रसिक भक्त जन इस ग्रंथ के द्वारा भगवद कथा रस पान कर कृतार्थ होंगे।

मुक्ते परम हर्ष है कि गो.चि. इयाम मनोहरजी महोदय ने विद्याम्यास में पूर्णतया संलग्न होने पर भी इस ग्रन्थ का ग्रक्षरशः ग्रवलोकन कर उचित संशोधन से इसके गहन विषय को सुस्पष्ट करने का सफल प्रयास किया है जो ग्रभिनन्दनीय है। मुक्ते ग्राशा है इस महान् ज्ञान-यज्ञ में उनसे इसी प्रकार का सहयोग हमें भविष्य में भी प्राप्त होता रहेगा।

संतोषजनक कार्य व्यवस्था होने पर भी कारगा वश प्रकाशन में विलम्ब हो ही जाती है, जिसका खेद है। निष्काम कार्यंकर्त्ता जिस लगन से कार्य कर रहे हैं सो स्तुत्य है। इत्यलं सुज्ञे।

## \* निवेदन \*

श्रीमद्भागवत महापुराण के दशम स्कन्ध की सुबोधिनी टीका में दी गई कारिका के अनुसार दशम स्कन्ध को ५ भागों में विभाजित किया गया है, यथा — जन्म, तामस, राजस, सात्विक श्रीर गुण प्रकरण । तामस प्रकरण में ४ ग्रवान्तर प्रकरण हैं जिनमें से यह ग्रंतिम उप-प्रकरण फल ग्रवान्तर प्रकरण है जो श्रीमद्भागवतानुसार दशम स्कन्ध के २६ से ३५ तथा श्री सुबोधिनी के ग्रनुसार २६ से ३२ ग्रध्यायों की श्री सुबोधिनी संस्कृत (टीका) का हिन्दी ग्रनुवाद श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला के पञ्चम पुष्प के रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है । इसका मुद्रण पाँच मास पूर्व ही हो जाना चाहिए था परन्तु कारण वश ऐसा न हो सका, प्रथम तीन मास तक संस्था का ग्रपना मुद्रणालय स्थापित करने की ग्राशा में समय नष्ट हो गया । उपयुक्त कार्यकर्ता जो मुद्रणालय के कार्य को चला सके, न मिलने से मुद्रणालय स्थापित करने के विचार को सम्प्रति स्थिगित करना पड़ा । गत दो मास तक बाजार में जिस कागज को इस ग्रंथ में लगाया है उसके न मिलने से मुद्रण कार्य स्थिगत रहा । हिर इच्छा कह कर ही संतोष करना पड़ता है । जैसे २ कार्य का ग्रनुभव होता जा रहा है वैसे २ साव-धानी एवं सतर्कता बरती जाएगी, इससे ग्रागे का कार्य शीघ्र होने की सम्भावना है, यदि ग्रन्थ कोई किताई न ग्राई । श्रीमदाचार्य चरण जिनकी यह कृपा का फल है उन ही की इच्छा से सब कार्य श्रेष्ठ होगा, यह हद विश्वास है ।

पूर्ववत् तत्वार्थं दीप निबन्ध के भागवतार्थं प्रकरण में से तामस फल उप-प्रकरण सम्बन्धी कारिकाम्रों का समावेश इस ग्रन्थ में भी किया गया है जिससे श्रीमदृलाभाचार्यं चरण द्वारा भागवत के सात ग्रथों का पाठक ग्रध्ययन कर सकें। यथा शक्य ग्रध्याय के ग्रन्त में उस २ ग्रध्याय में विणत भगवद् लीला सम्बन्धी पद भी दिए गए हैं जिनसे भगवद्रसिक जन उनको पढ़ कर प्रमुदित हो सकें। श्री सुबोधिनी पुष्प वाटिका में से सोरभपूर्ण चुनी हुई किलयाँ भी इस ग्रन्थ में दी गई हैं जिनको कंठाग्र करके उनका समय २ पर ग्रानन्द ले सकें।

श्रीमद्भागवत महापुराण के सर्वश्रेष्ठ ग्रङ्ग 'रास पंचाध्यायी' जिसमें जो भक्ति मार्ग का उसा-मोत्ताम फल है उसका इसी ग्रन्थ में समावेश है। भगवद्रसिक विद्वानों एवं भक्त जनों का निर्विवाद मत है कि श्रीमद्भागवत के दशम स्कंध रूपी हृदय में रास पंचाध्याय पञ्च प्राणवत् है। इन पाँच ग्रध्यायों की श्री सुबोधिनो टीका बहुत ही रहस्यपूर्ण है जिसके गूढ भावों को समभना महान् कठिन है, इसीलिए इसका स्पष्टीकरण श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभु चरण ने ग्रपने स्वतंत्र लेखों द्वारा किया है। दशदि-गंत विजयी गोस्वामी श्री पुरुषोत्तमजी महाराज, गो. श्री वल्लभजी महाराज ने भी इस उप-प्रकरण में दिए गए गूढ भावों का क्रमशः 'प्रकाश' एवं 'लेख' द्वारा विपुल मात्रा में सामग्री देकर विषय को समभाने की कृपा की है।

हमारे सौभाग्य से इस ग्रन्थ का ग्रक्षरशः ग्रवलोकन कर उपयुक्त संशोधन सहित भाषा को सुगम व सुबोध बनाने का उदीयमान गोस्वामी चि.श्री श्याममनोहरजी महोदय ने निजिपतृचरण श्रीमद् गोस्वामी श्री दीक्षितजी महाराज, सम्प्रदाय के प्रकण्ड विद्वान, के परामर्श से सफल प्रयास किया है। इसका संशोधन करने के उपलक्ष में संस्था ग्रध्यक्ष द्वारा ग्रिपत पारितोषिक को पूज्य पाद गोस्वामी इसका संशोधन करने के उपलक्ष में संस्था ग्रध्यक्ष द्वारा ग्रिपत पारितोषिक को पूज्य पाद गोस्वामी चिक्त श्री श्याममनोहरजी महोदय ने परमोदारता सहित न रख कर उसे संस्था के सदस्य

बनने एवं किशनगढ़ (राजस्थान) में स्थित श्री गोवर्धन पुस्तकालय को इस संस्था के सदस्य बनाने के लिए श्राज्ञा की है। सम्प्रदाय साहित्य की श्रापकी यह निष्काम सेवा ग्रतिशय सराहनीय है।

इस ग्रंथ के विषय (सामग्री) के सम्बन्ध में इससे ग्रधिक क्या कहा जा सकता है कि जहाँ सर्वे-श्वर सर्वात्मा भगवान् श्री कृष्ण ग्रपने भक्त शिरोमिण व्रज सीमन्तिनयों से कहते हैं कि —

न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधु कृत्यं विबुधायुषापि वः। याऽमाभजन् दुर्जरगेह श्रुङ्खलाः संवृश्चय तद्वः प्रतियातु साधुना॥

म्रर्थात् श्रीमद्भागवत-१०-२६-२२

तब बोले व्रजराज कुँवर हों ऋणी तिहारों। ग्रपने मन ते दूर करो यह दोष हमारों॥ कोटि कल्प लग तुम प्रति ग्रति उपकार करूँ जो। हे मन हरणी, तरणी श्रविन ग्रहणी न होऊँ तो॥ सकल विश्व ग्राप बस कर मोहि माया सो हत हैं। प्रेम मई तिहारी माया सो मोहि मोहत है॥ तुम जो करी सो कोउन करे, सुन नवलिक शोरी। लोक बेद की सुदृढ़ श्रृङ्खला तृगा सम तोरी। नन्ददासजी कृत रास पंचाध्यायी

श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला के प्रथम पृष्प में श्रीमदृष्ठभाचार्य चरण का, द्वितीय पृष्प में श्रीमद्विट्ठ-लेश प्रभु चरण का, तृतीय पृष्प में श्रीमद् गोकुलेश प्रभु चरण का, चतुर्थ पृष्प में श्रीमद् हरिराय महाप्रभु चरण का तथा इस ग्रंथ में दिशदिगंत गोस्वामी श्री पृष्ठषोत्तमजी महाराज जिनने श्री सुबो-धीनी टीका पर 'प्रकाश' की रचना की है उनका संक्षिप्त जीवन चरित्र दिया है जिससे पाठक श्राप श्री द्वारा की गई पृष्टिमार्गीय साहित्य रचना से ग्रवगत हो सकें। साहित्य में महत्पुरुषों के जीवन चरित्र का भी एक विशिष्ठ स्थान है, जिससे पाठक लाभान्वित हो सकें।

प.भ. श्री नारायणजी शास्त्री, नाथद्वारा वाले, ग्रंथ प्रकाशन में जो समय समय पर साहित्यिक सेवा सम्पादन करते हैं वह ग्रिभनन्दनीय है ग्रीर उनका यह संस्था मुक्त कंठ से ग्राभार स्वीकार करती है। प.भ. श्री पुरुषोत्तमदासजी पुरोहित के ग्रस्वस्थ होने तथा नेत्रों में मोतिया बिन्द का ग्राक्रमण होने पर भी इस ग्रंथ की ग्रनुक्रमणिका तैयार करने तथा भागवतार्थ प्रकरण की कारिकार्थ का संशोधन करने में जो सेवा ग्राप्ति की है उसके लिए संस्था ग्राप्ति ग्राभार स्वीकार करती है। ग्रन्य महानुभाव श्री मुबोधिनी ग्रंथ माला के पुष्पों का भण्डार ग्रपने यहाँ रख कर समस्त सदस्यों को यथावत् पुष्पों को पहुँचाने की सेवा में जो सहायता दे रहे हैं वे धन्यवाद के पात्र हैं। प.भ. श्री श्रीनाथजी पुरोहित एव प.भ. श्री नन्दलालजी मानधना पूर्ववत् लगन के साथ कार्य सम्पादन में सहयोग देते हैं सो ग्रत्यन्त सराहनीय है।

मुद्रण में सावधानी से कार्य करने पर भी हम देखते हैं कि अशुद्धियाँ रह जाती हैं जिसका हम को खेद है। श्रोमद्वल्लभाधीश की कृपा से यह कार्य हो रहा है अतः आपसे विनम्रतापूर्वक बारम्बार यही प्रार्थना है कि यह प्रकाशन कार्य शीघ्र ही सुचारु रूप से पूर्ण हो और इस तुच्छ जीव पर आप श्री के तरीय जनों की कृपा बनी रहे।

प्रवर गोस्वामी ग्राचार्य चरगा एवं वल्लभीय भक्त जनों का दासानुदास नन्ददास (रामचन्द्र)

## रास-लीलामृत

बजत कुञ्ज में मञ्जू बांसुरी, बजवध् बँधी प्रेम रास री। घर तजी गयी कृष्ण पासरी, शरदचन्द कीनो उजासरी।। हरि कियो तबे मन्द हास री, निरिखके भयो ताप नास री। सुमन कुञ्ज राजे विकास री, भ्रमर पुञ्ज गुज्जें सुवास री।। गुन भरी तिया रूप रास री, पुनप्रवीन हे प्रेम गांस री। श्रतनुमोद भाव प्रकास री, मिल गोपाल कीने विलास री।। मदगुमान हो जान तासुरी, हृदय में छिपे श्री निवास री। विरह जात बाढ़ो हुतास री, तह लतान पूंछे उदास री।। सघन कुझ कीनी तलास री, गुन कथा रची याही आस री। भरत नैन ऊँवे उसास री, करि कृपा मिले पीत वास री।। वदन कञ्ज है चारु हास री, मदन मान जातें निरास री। कर गहे जुरी ग्रास पास री, भरत ग्रङ्क बाढ़ो हलास री।। श्रधर पान कीने जू प्यास री, मिटत नाहिं जैसे उपास री। लिपट इयाम सूँ ऐसी मास री, घन सुदामिनी भास मास री।। करत कृष्ण के सङ्ग रास री, सरस राग गावें हुलास री। सुरजु सप्तनी के निकास री, मुरज बीन बाजे मिठास री।। बजत मञ्जू मञ्जीर लास री, नाचत मोर नाचे अवास री। सुर-विमान छाये प्रकास री, परत पुष्प वृष्टि तहाँस री।। कट गई तबे गेह फाँस री, हर गयो जू संसार त्रास री। चरन मांज टीजे निवास री, सरन गोकुलाधीशदास री।।



## सुबोधिनी

## श्रीमद्रल्लभाचार्य चररा का तृतीयात्मक स्वरूप

सौन्दर्यं निजहृदगतं स्वी गूढ मावात्मकं । पुंरुपञ्च पुनस्तदन्तरगतं प्रावीविशत् स्विप्रये ॥ संश्लिष्टावुमायोर्बभौ रसमयः कृष्णोहि तत्साक्षिकम् । रूपं तत्त्रितयात्मकं परमिशदृष्येयं सदा बल्लमाम् ॥



श्री भगवान् स्वयं के हृदय में बिराजा हुग्रा स्त्री गूढ भावात्मक ग्रौर पुम्भावात्मक सौन्दर्य जो प्रकट किया वह, उसी प्रकार श्री स्वामिनीजी के हृदय में विराजमान स्त्री पुम्भावात्मक सौन्दर्य फिर से प्रकट किया वह, (इस प्रकार दोनों स्थलों का ग्रौर दोनों प्रकार का सौन्दर्य) ग्रपने प्रिय स्वरूप श्री वल्लभाचार्यजी में श्रीकृष्ण ने प्रवेश किया। वे दोनों प्रकार के स्त्री पुम्भाव का संयोग होते हुए रसात्मक श्रीकृष्ण ही ग्रपने प्रिय स्वरूप के साथ एक रस होकर शोभित हुए। जिनके साक्षी जो तीनों जिसमें समाए हुए हैं, उन श्रीमदृक्लभाचार्य के स्वरूप का नित्य उत्तम रीति से ध्यान करें।

# रसार्शाव रसेश श्री कृष्णावदनानलावतार श्री मद्रल्लमाचार्य चरशा का तृतीयात्मक स्वरूप

श्लोक सौन्दर्य निजहृदगतं स्त्री गूढ भावात्मकं।
पुंचपश्च पुनस्तदन्तरगतं प्रावीविशत् स्वित्रये।।
संदिलब्दावुभयोर्बभौ रसमयः कृष्णोहि तत्साक्षिकम्।
कृषं तिस्त्रतयात्मकं परमिभद्ध्येयं सदा वल्लभम्।।

प्रयं—श्री भगवान् स्वयं के हृदय में बिराजा हुग्रा स्त्री गूढ भावात्मक ग्रौर पुम्भावात्मक सौन्दर्य जो प्रकट किया वह, उसी प्रकार श्री स्वामिनीजी के हृदय में विराजमान स्त्री पुम्भावात्मक सौन्दर्य फिर से प्रकट किया वह, (इस प्रकार दोनों स्थलों का ग्रौर दोनों प्रकार का सौन्दर्य) ग्रपने प्रिय स्वरूप श्री वल्लभाचार्यजी में श्रीकृष्ण ने प्रवेश किया। वे दोनों प्रकार के स्त्री पुम्भाव का संयोग होते हुए रसात्मक श्रीकृष्ण ही ग्रपने प्रिय स्वरूप के साथ एक रस होकर शोभित हुए। जिन के साक्षी जो तीनों जिसमें समाए हुए हैं, उन श्रीमद्दल्लभाचार्य के स्वरूप का नित्य उत्तम रीति से ध्यान करें।

जिन श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण के रसात्मक एवं भावात्मक स्वरूप का वर्णन उपरोक्त श्लोक में है, वे तामस फल उपप्रकरण में रसेश श्री कृष्ण चन्द्र की रसमयी रास लीला के गूढ रहस्य को प्रकट करने में परम दक्ष हैं, इससे ही श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभु चरण ने जो सर्वोत्तम स्तोत्र में श्राप श्री के निम्न नाम प्रकट किए हैं वे यथार्थ हैं।

श्लोक—श्री भागवत पीयूष समुद्र मथनक्षमः।
तत्सार भूतरासस्त्री भाव पूरित विग्रह।।
सान्निध्यमात्रदत्त श्रीकृष्ण प्रेमा विमुक्तिदः।
रासलीलेक तात्पर्यः कृपयैतत्कथा प्रदः॥

ग्रथात् (नाम संख्या) ४१—श्री भागवत रूपी ग्रमृत-समुद्र का मंथन करने में समर्थ, ४२-श्री-मद्भागवत के सार भूत गोपीजनों के भावों में परिपूर्ण, ४३—सान्निध्य मात्र से श्रीकृष्ण के प्रेम का दान करने वाले, ४४-पुष्टि मार्गीय मुक्ति के दाता एवं, ४५-रासलीला में तात्पर्य सहित उस (रासलीला) के भावों को भली प्रकार कथा के रूप में प्रकट करने वाले श्री महाप्रभुजी हैं। श्राप श्री के भावात्मक एवं रसात्मक स्वरूप के उपरोक्त वर्णन का कथानक जिस प्रकार श्राप श्री के कृपा पात्र भगवद्रसिक महानुभावों से प्राप्त हुश्रा है उसका कुछ उल्लेख इस ग्रंथ में करने का विनम्न प्रयास किया गया है, सो ग्रप्तासंगिक प्रतीत नहीं होगा । ग्रनेक परम भगवदीय वैष्णवों तथा सम्प्रदाय के विद्वानों से पूछताछ की गई, कि कहीं से ग्राचार्य चरण के तृतीयात्मक स्वरूप के चित्र के सम्बन्ध में ग्राख्यायिका के रूप में कुछ उपयुक्त सामग्री प्राप्त हो परन्तु कार्य सिद्धी नहीं हुई। यही चर्चा बम्बई में बहिन श्रीमती चन्द्रकान्ताजी भट्ट एम. ए. के सन्मुख की, उनने तुरन्त ही एक हस्त लिखित प्राचीन पुस्तक मुभे दी ग्र. र कहा कि इससे ग्रापके मनोरथ की पूर्ति होगी। इस पुस्तक में श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण का प्राकट्य भूतल पर कैसे हुग्रा उसका वर्णन उपरोक्त चित्र के ग्रनुरूप है। यह चित्र बहुत वर्षों पूर्व गो. वा. प. भ. श्री द्वारकादासजी परीख द्वारा श्री वल्लभीय सुधा, द्वैमासिक पत्र, में दिया गया था पर इसका कथानक उनकी उस पत्रिका में दृष्टिगोचर नहीं हुग्रा ग्रतः उसका ग्रन्वेषण करना पड़ा। प्राप्त ग्रंथ व्रज भाषा में है। ग्रतः उसकी भाषा ज्यों की त्यों ही रखी गई है क्योंकि यह हमारे ग्राराध्यदेव, निकुञ्जनायक भगवान वृन्दावन बिहारी की मातृ भाषा होने से सरस, ग्राकर्षक देव वाणी है, जिससे पुष्टि सम्प्रदाय में माननीय है।

श्री मद्रल्लभाचार्य चरण के प्रागट्य के सम्बन्ध में एक रहस्य वार्ता प. भ. श्री व्रजदासजी वल्लभदासजी दावड़ा से भी इचलकरंजी 'महाराष्ट्र' में सुनी थी। जिसका संक्षिप्त वर्णन निम्न प्रकार है:—

गोलोक में एक बार निकुं जनायक भगवान् श्रीकृष्ण को श्री लिलताजी ने ग्रपने निकुं ज में पधारने के लिए निवेदन किया। ग्रतः रिसक नन्दनन्दन ने, जो ग्रपने भक्तों के मनोरथ पूर्ण करने में सदैव तत्पर रहते हैं, प्रेमादर से की हुई प्रार्थना स्वीकार कर ली। इसलिए श्री लिलताजी ने निज मण्डली को ग्रामंत्रित किया ग्रौर निकुं ज को उत्तमोत्तम ढंग से सजाया। परम उत्साह से कई प्रकार की सामग्रियाँ सिद्ध करवाई गई ग्रौर निश्चित समय पर वे श्री ठाकुरजी के पधारने की प्रतिक्षा करने लगी। गोलोक में काल का कुछ भी नियंत्रण नहीं है सो रात्रि छ महीनों तक रही, इससे श्री लिलताजी के हृदय में श्री ठाकुरजी के न पधारने से बहुत क्षोभ हुग्रा जब उनको ग्रपने सेवकों द्वारा यह सूचना मिलो की प्रभु श्री चन्द्रावलीजो की निकुं ज में विराज रहे हैं ग्रौर हमारी निकुं ज में ग्राप श्री का ग्रब पधारना स्थिगत रहा।

जब श्री लिलताजी की भेट चन्द्रावलीजी से हुई तो उन ने श्री चन्द्रावलीजी को श्री ठाकुरजी को इतने समय तक रोक लेने का उपालम्भ दिया श्रीर दुःखित हृदय से श्राप दिया कि ग्रापका भूतल पर प्रागट्य हो ग्रीर ग्रापको भी छ मास का श्री ठकुरजी से वियोग हो। यह सब कार्य श्री ठाकुरजी की इच्छा से हुग्रा क्योंकि ग्राप श्री को ग्रपने रसात्मक लीला का ग्रानन्द भूतल पर प्रकट करना था।

यह सुनकर श्री चन्द्रावलीजी ने उत्तर दिया कि यदि ग्राप ऐसा कहती हैं तो ग्रापको भी इस श्राप का फल भोगना पड़ेगा ग्रौर ग्रन्त में मेरे द्वारा ही ग्रापका कल्याए। होगा। इस दुर्घटना का प्रसंग श्रीठाकुरजी एवं श्री स्वामिनीजी (जो निकुंज में विराजमान थे) के सन्मुख ग्राया ग्रतः दनों स्वरूपों को ग्रपने प्रिय भक्तों के पारस्परिक श्राप से हृदय में दुःखद विरह हुग्रा ग्रीर उसके फल स्वरूप दोनों के मुखारविंद से एक २ ज्वाला िन हल कर एकत्रित हुई जिससे एक श्याम वर्ण परम सुन्दर स्वरूप का प्राकट्य हुग्रा जो दोनों स्वरूपों को परम प्रिय होने से श्रो वल्लभ धन्य नाम से प्रसिद्ध हुए। श्री वल्लभ ने किसी सेवा के लिए प्रार्थना की, तब उनको ग्राज्ञा हुई कि श्री चन्द्रावली-जी निकुंज समेत भूतल पर पधार रहे हैं सो ग्राप उनको वहां से पधराकर गोलोक में लावो। इस प्रकार स्वामिनीजी के विरह भावात्मक स्वरूप श्री ठाकुरजी के मुखाविन्द से प्रकट होने से ग्राप का वदन + ग्रनल ग्रवतार हैं, श्रो मिद्दठुलेश प्रभुचरण का ग्राधिदेविक स्वरूप श्री चन्द्रावलीजी का है। श्री कृष्णदासजी ग्रधिकारी का ग्राधिदेविक तामस स्वरूप श्री लिलताजी का है जिनने छ मास के लिए श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभु चरण को श्रीनाथजी के दर्शनों से वियोग कराया। इस ग्रपराध से श्री कृष्णदासजी की ग्रचानक कृवे में गिरने से देह छूटी ग्रीर उनको प्रेतयोनि प्राप्त हुई, जिससे फिर श्रीमिद्दिठ्ठलेश प्रभु चरण की कृपा से ही वे मुक्त हुए।

इस वार्ता का समर्थन कुछ ग्रंशों में चौरासी वैष्णवों की तीन जन्म की वार्ता में, श्री कृष्णदास-जी ग्रधिकारी की वार्ता से-होता है।

### श्री द्वादश निकुञ्ज की भावना से प्राप्त प्रसंग निम्न प्रकार से है :-

जो एक समय कृष्एादास ग्रधिकारी ने श्री गुसांईजी को श्रीनाथजी के मन्दिर में श्रायवे को बरजेहते। जो तुम श्रोनाथजी के मन्दिर में मती ग्रावी। श्रीनाथजी की सेवा को ग्रधिकार श्री म्राचार्यजी ने मोको सोंप्यो है। सो हों म्रधिकारी हों ग्रौर श्री ग्राचार्यजी के पुत्र गोपीनाथजी हैं, सो टीकेत तो वे हैं, ग्रौर श्री गोपीनाथजी के पुत्र श्री पुरुषोत्तमजी हैं, सो वे धनी हैं। सो श्रीनाथजी की सेवा सिंगार तो वे करेंगे, सो ताते मन्दिर में मती श्राश्रो। ऐसे कृष्णदास श्रधिकारी ने गुसांईजी कू बरजे। तब श्रीगुसांईजी कृष्णदास कूं श्री ग्राचार्यजी महाप्रभुन को सेवक ग्रौर श्रीनाथजी को ग्रिधिकारी जानके ग्राज्ञा मानत भये। सो तब गुसाईजी मास ६ पर्यन्त श्रीनाथजी द्वार पाँउ न घारे। तब पारासोली पधारे । तहां श्री ग्राचार्यजी महाप्रभुन की बैठक के दर्शन किए पाछे बैठक के सनि-धान बैठके श्रीभागवत को पारायए किए ता समय तहां दामोदरदास हरसानी श्राए, सो दंडवत करके बैठे। पाछे श्रीभागवत को पारायरा सम्पूर्ण भयो, सो तब दामोदरदास हरसानी ते, श्री गुसाईजी ने कह्यो, जो दामोदरदास ! तुम श्री ग्राचार्यजी महाप्रभुन को प्रागट्य ग्रौर दैवी जीव लीला में ते विछुड़े हते, इनको ग्रंगीकार कैसे भयो, सो यह प्रसंग विस्तार करि के कहो। काहे ते, जो तुम्हारे हृदय में ग्राचार्यजी महाप्रभुजी विराजत हैं सौ यह प्रसंग ग्राचार्यजी महाप्रभुन विना कौन कहे तथा ग्रौर को कैसे जानि पड़े। सो तब यह बात सुनि के दामोदरदास ने कही, जो सांची बात है। जो श्री म्राचार्यजी की लीला तो श्री म्राचार्यजी ही जाने म्रौर जीव की तो गम्य नाहि जो श्री म्राचार्यजी की बात कहे। जो मो सों एक समय श्री ग्राचार्यजी महाप्रभु ग्राप ग्रपने श्री मुख सों कहे हते, सो प्रसंग मैं तुमसों कहेत हों, सो ग्राप सुनिये। जो एक समें, लीला में ये दैवी जीव, कब्रु प्राकृति अनुमाया को देखिके, इनने श्री ठाकुरजी की प्राकृत रमएा की वासना कीनी सो इनके ग्रन्तः करएा की वासना श्री स्वामिनीजी ने जानी, सो ता समय श्री स्वामिनीजी ने इन भक्तन पे क्रोध कियो। सो तब श्रपनी एक सखी सों कह्यो जो ऐसे विषय वासना वारे जीवन को भूतल विषे डारि देउ। ऐसी तीन वार श्राज्ञा श्री स्वामिनीजी की भई । तब उन दैवी जीवन को भूतल में डार दिये । सो निज घाम ते,

देवी जीवादिकन सों वि छुड़े, सो ताको, अनेक अगिएत कल्प विकल्प भये सों वे जीव, निज धाम सों विछुड़े सो मूल सदन (ब्रह्म सदन) आये । सो वेद की ऋचा भई। तहाँ ते ब्रह्मा के सरीर में प्रवेश भये। सो ता समे ब्रह्मा यज्ञ करत हते। ता समें ब्रह्मा महा काम आतुर भये। पाछे खलित भये। तब वह धातु एक दोना में लीनो, तब ब्रह्मा ने सब ऋषीन सों पूछी, जो यह पात्र कहा धरें, तब ऋषीन ने कही जो ग्रग्नि में डार देवो, तब ब्रह्मा ने ग्रग्नि में डार दीनो । सो तहां ते, एक पुरुषाकार अगिरिएत उत्पन्न भये तब ब्रह्मा के आगे ढ़ाडे भये, तब ब्रह्मा सों कह्यों जो हमको कहा श्राज्ञा है। सो तब ब्रह्मा ने कह्यों जो तुम तप करो पाछे सृष्टि करो, तब ये तप को चले, सो श्राग्न द्वारा उत्पन्न भये ताते ग्रग्निकुमार इनको नाम है, सो ग्रग्निकुमार सब ही तप को चले, तब मार्ग में नारदजी को समागम भयो, तब नारदजी ने ग्रग्निकुमारन सों पूछचो जो, तुम कहां जात हो, तब ग्रग्निकुमारन ने कह्यों जो हम तप को जात हैं हमको ब्रह्मा की ग्राज्ञा है जो तुम तप करों ग्रौर पाछे ग्राय के स्विट करो। तब नारदजी ने उन ग्रग्निकुमारन सों कह्यो जो तुम तप करके पाछे श्राश्रो मित सृष्टि करो मती ग्रौर हों तुमको स्थल बताऊ तहां तुम जायके तप करो, जो विंद सरोवर के इहां एक म्राछि गुफा है तहाँ तुम जाइ के सब तप करो । पाछे नारदजी ने उनसों द्वादसाक्षर मंत्र को उपदेश करचो, पाछे नारदजी सों आज्ञा मांगि के बैठे सो अग्निकुमारन ने वा गुफा में जाय के तप करचो, तव तप करिके उनको ब्रह्म वदन भरि म्रांतर ज्ञान भयो, दर्शन भयो, तव उनने विचारी जो या पुरुष में तो ग्रहंत्व है, याते यह भाव भलो नहीं, ता पाछे उनने स्त्री भाव सों भगवत् भजन तप कर्यों, तब थोड़े से दिन में उनक भगवत दर्शन भयो ग्रौर ग्राज्ञा भई जो तुम चिता मती करो थोड़े से दिन में कृष्ण अवतार होयगों सो तब तुम्हारे सकल मनोरथ सिद्ध होयेंगे। जो प्रथम सार-स्वत कल्प में शीक्वष्णावतार भयो, उनके तीन तीन स्वरूप भये। सत्व गुन करिके श्री द्वारका में सोरह हजार स्त्री श्री ठाकुरजी की भई, सो भौमासुर को मारके राजकन्या श्री ठाकुरजी की मूर्तिए कही सबको ग्रंगीकार किए, ग्रौर जो रजोगुरा, करि के मथुरा में स्त्री भई, सो एक एक गुरा के तीन तीन भाव भए सो कंस को मारि के नेत्र द्वारा इन स्त्रीन को ग्रंगीकार किए ग्रौर कितनीक स्त्रीन को गुए। द्वारा कुविजादिकन को ग्रंगीकार किए ग्रौर तमोगुए। करि के ब्रज में जो स्त्री भई, सो एक एक गुरा के तीन तीन भाव भये। सात्वकी-सात्वकी, सात्वकी-राजसी ग्रौर सात्विक तामसी। ऐसे राजसी-राजसी, राजसी-सात्विकी ग्रौर राजसी-तामसी। ऐसे तामसी-तामसी, तामसी-सात्विकी ग्रौर तामसीं-राजसी। ऐसे एक एक गुएा के तीन तीन भाव भये ग्रौर निर्गुए प्रकार ते न्यारे भए। ऐसे दश प्रकार के भक्त भए, तामें चार प्रकार के भक्त वर्ज में हैं, सात्वकी और राजसी भक्त वर्ज में नहीं हैं। तामसी-तामसी, तामसी-सात्विकी तामसी-राजसी श्रौर निरगुए। ऐसे चार प्रकार के भक्त व्रज में भए, तामें रास रमण समें जो भक्त ग्रंतग्रह में हते उनने देह सम्बन्धी पति, तिन ने रोकी पाछे विरह ताप करिके सबसे पहले प्रभु जी में ग्राय मिली सो तामसी-तामसी हती ग्रौर तामसी-राजसी भक्त जो कात्यायनी देवी को व्रत करि ग्राराधि के प्रभु को, नंदसुत, पित मांगे और गोप भारयान में दो भाव हैं, एक तो तामसी-सात्विक ग्रौर दूसरे निरगुए भक्त, सो जब रासलीला में श्री ठाकुरजी सम्पूरण रात्रि करें, पाछे जब प्रातकाल भयो ग्रौर जब थोरी सी रात्रि रही, जा 'समे' केती त्रीय ऊंचे, देव स्त्री म्रंतरक्ष में परस्प ह बातें कहते, जो हम हमारे पति संग ऐसो विलास करेंगे। सों देव स्त्रीन को श्री ठाकुरजी की दर्शन तो नाहीं वहां तो मंडलाकार स्नावत हैं, याते देव स्त्रीन को नाद द्वारा ज्ञान है, उन तूरुर को नाद सुनि के देव स्त्री प्राकृत जीव को रमन मन में बिचारे, सो प्राकृत धर्म तो श्री ठा कुरजी विषे तो नांही परि ता समय कितनेक भक्तन ने देव स्त्रीनके

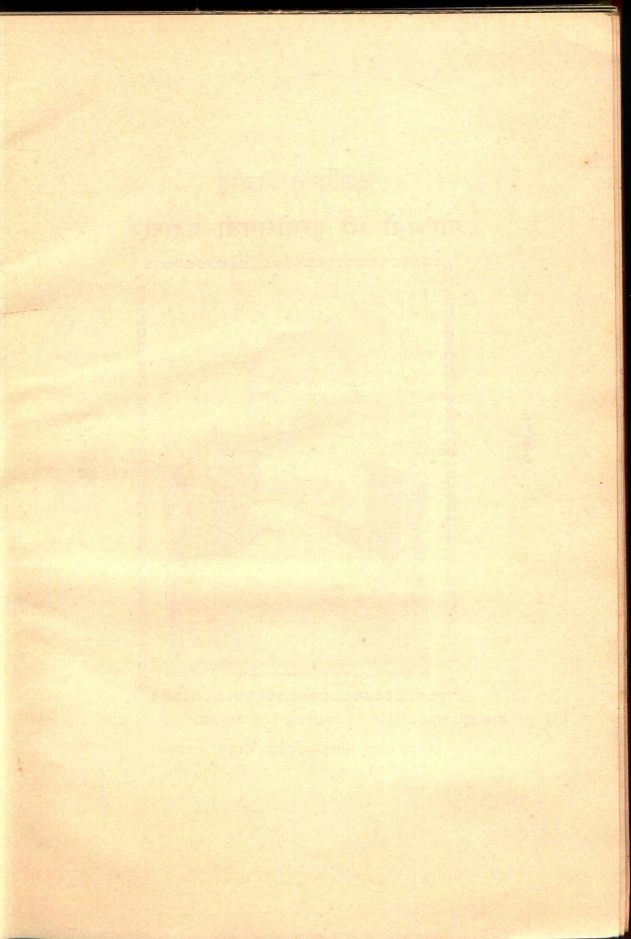
बचन मुनि के ऊंचे देखे, जो ये स्त्रीजन बोलत हैं श्रौर कितनेक भक्त श्री ठाकुरजी की ग्रोर देखत हैं सो तिनको तो लेके श्री ठाकुरजी निज धाम पधारे ग्रौर जिन भक्तन को देव स्त्रीन के वचन सुनि के मोह भयो, सो तिनको श्री ठाकुरजी छोड़ि के निज धाम पधारे। सो उन भक्तन में हैं भाव हते, एक तो प्रातःकाल भयो तब मन में बिचारे जो ग्रब तो श्री ठाकुरजी हमको छोड़ ही पधारे हैं ग्रौर प्रातःकाल भयो, याते ग्रब हम घर जांय, ऐसे विचारि के वे भक्त घर गए। पित देह सम्बन्धीन को भय मानी के, सो वे भक्त तामसी-सात्विकी जाननो। ग्रौर कितनेक भक्तन ने श्री ठाकुरजी के विरहताप को क्लेश किरके वह देह छोड़ि के पिरत्याग करचो सो जिन भक्तन ने विरह किरके देह छोड़ के पिरत्याग करचो सो जिन भक्तन ने विरह किरके देह छोड़ के पिरत्याग करचो सो तिनको निरगुए। भक्त जाननो। सो जो भगवदीय प्रातः काल उठि के घर गए सो श्री ठाकुरजी को यह बात नाही सुहाई, पाछे से ठाकुरजी केतेक दिन में श्री मथुराजी पधारे तबहूं केतेक भक्तन ने विरह ताप क्लेश किर के देह छोड़ी ता पाछे वे भक्त श्री ठाकुरजी सों जाय मिले। ता पाछे ग्रौर भक्तन में संतोष किर के रहे, पिर श्री ठाकुरजी को यह बात सुहाई नाहि, पाछे ठाकुरजी द्वारिका पधारे तब कितनेक भक्त रहे सो वे प्रभुजी ते विमुख भए सो तब उनको चेंटी ते लगाय कुंजर पर्यन्त चौरासी फेरा भए। ऐसे ग्रगनित लक्ष चौरासी योनि गर्भवास भए परन्तु पार न ग्रावे, प्रभुजी को मिले नाहीं।

ग्रौर लोकिक प्रथा मांही, प्रथा के ग्राचरन करिके, ग्रामुरी प्राय, देवी जीव भए, महा दूषित भए परि इनको तो माया के मोह करिके; वा सूधि, सब विसरी। माया ते त्रिविधा मोहित भए, सो वे या माया अविद्या के बस भए याते प्रभू नी को आश्रय तो सब ही छूटचो। तब श्रीनाथजी को विन जीवन की सुधी ग्राई तब श्रीनाथ नी ने इनके पूर्व संबंधी भक्तन को सुधी करवाई ग्रौर जे सब दिखाए, तब वे निज धाम के भक्तन को, इनको विग्ह ताप भयो ग्रौर महा दूखित भए तब श्री स्वामिनीजी इन भक्तन को दु:खी उदास देखी ग्राप ही दु:खित होई के क्लेश करन लागे, सो तब उदास होई के श्री स्वामि-नीजी ने श्रीनाथजी सों विनती कीनी सो इन जीवन के लिए कछ बिचारि के उपाय करिए तो ये बेगी ही श्रायके इन भक्तन सों मिले तब श्रीनाथजी ने कह्यो जो इन जीवन को वेगी ही मिलनो तो कठिन है काहे ते जो इनको प्रालब्ध संचार ग्रीर क्रीयमान पाप पुन्य ग्रनित्य जन्म के ग्रत्यंत हैं सो वे कर्मानूसंधान सब ही छुटे, सो तो विन ग्रासूरी जोवन को मोह छोड़नो कठिन है काहे ते जो ये ग्रासुरी जीवन में रचि रहा हैं सो उन ग्रासुरी जीवन को संग छोड़नो कठिन है ग्रौर वे ग्रासुरी जीव याके देह सम्बन्धी हैं सो इनको छोडें नांही। इनको निखिल भगवत धर्म करन देत नाहीं है, याते ये तो यहां ग्रावने कठिन है ता पाछे ऐसे कहि के श्री ठाकुरजी व श्री स्वामिनीजी भक्तन को क्लेश यू देखि के, चिंतातुर भए ग्रौर बड़े दु:खित भए, जो ग्रब कौन उपाय करिए, पाछे, श्रीनाथजी को महा विरह ताप क्लेश भयो सो ग्रत्यंत ताप भयो सो श्री मुख ते ग्रिग्नि की ज्वाला निकसी सो श्री स्वा-मिनीजी हूँ के श्री मुख ते निकसी सो दोऊ ज्वाला एकत्र भई तब व। ग्रग्नि ज्वाला में ते घनो सुन्दर स्वरूप प्रगट भयो तब वा सुन्दर स्वरूप ने श्रीनाथजी ग्रीर श्री स्वामिनीजी सों प्रार्थना करी जो हमको कहा आजा है, सो तब श्रीनाथजी ने कह्यो जो तुम भूतल पे पधारो और देवी जीव इहां ते बिछ्रे हैं सो घने दिन भए हैं सो वे असूर प्रार्थ भए हैं और तेहुँ निषिद्ध भए हैं सो उन जीवन कू वेगही मिलावो । ऐसे वचन श्रीनाथजी ने श्री ग्राचार्यजी सो कह्यो तब श्री ग्राचार्यजी महाप्रभु उन दैवी जीवन के उद्घारार्थ भूतल पर पधारे सो प्रथम तैलंग देश में पधारे, काकरवार नाम है। तैलङ्क ब्राह्मण, नारायण भट्टजी रहते सो तिनने सोम यज्ञ करचो है और श्री ठाकूरजी की भक्ति

हढता सों करे हैं, मर्यादा मार्ग की रीत सों भजन करते सो श्री ठाकूरजी नारायण भट्ट ऊपर बहुत प्रसन्न भए तब श्री ठाकरजी ने कह्यो जो तूं मांगी, हों तेरे ऊपर प्रसन्न हूं तूं मांगी। तब इन नारायरा भट्ट ने कह यो जो तुम प्रसन्न भए, इतने में ही हमारी सब कामना पुरसा भई। अब तुम हमको हैं भक्ति दीजिए इतनी कृपा कीजिए। तब इनके वचन सूनि के श्री ठाक्रजी ग्रत्यंत प्रसन्न भए ग्रौर कह्यों जो हमारे भक्त को प्रागट्य होयगों याते तुम कह यो सो तुम्हारे सब ही मनोरथ सबह पूर्ण होंगे ग्रौर तुम्हारे वंश में प्रगट होऊंगो। ऐसे श्री ठाकरजी के वचन सुनि के नारायण भट्ट घने प्रसन्न भए सो नारायए। भट्ट सोमयागी तिनके पुत्र लक्ष्मए। भट्ट सोमयागी, ताके पुत्र तीन, एक तो रामकृष्ण भट्ट एक श्री वल्लभाचार्यजी ग्रीर तीसरे पत्र केसोप्रीजी, सो केसोभट्टजी ने केतेक दिन पाछे सन्यास ग्रहण कियो सो केसोपूरी इनते सब कोह कहते सो केसोपूरी सन्यास ग्रहण करिके पृथ्वी परिक्रमा फिरते। ग्रोर रामकृष्ण भट्ट को तो ग्रागे वंस नाही। सो श्री लक्ष्मण भट्टजी की स्त्री इलमागारुजी। सो इलमागारुजी के गर्भ में श्री वल्लभाचार्यजो श्रीनताप-भावात्मक स्वरूप प्रगट भए सो श्री ठाकरजी श्री स्वामिनीजी ने ताप भावात्मक स्वरूप सों कह यो जो तुम भूतल पे पधारों और देवी जीवन को उद्धार करिके वेगि ही हमको मिलो सो उपाय कीजिए सो श्री महा-प्रभुजी श्री वल्लभाचार्यजी ने विचारची जो इन जीवन को बोध करनो और ज्ञान उत्पन्न होय सो तो सेवक को काम है। काहे ते श्री ग्राचार्यंजी महाप्रभु ग्रापने श्री मुख सो बोध करे ग्रीर ग्रपनी बड़ाई करें सो स्फूर्त होय नाहीं, सों ऐसो विचार के मोको आज्ञा दी, जो तुम भूतल में प्रगट होऊ ऐसे दामोदरदास ने श्री गुसांईजी सों कही।

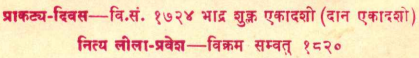
कृपासिधु श्री लक्ष्मणनंद ।
भक्तन हित प्रगटे हैं भुव पर कृष्ण वदन बृंद वनचंद ॥१॥
तबही वेणुद्धार गोपिनकों सींचत रसमय परमानन्द ।
श्रबही इलंमाकूख उदय व्है दैवी जन वचनामृत ग्रानन्द ॥२॥
साकार युगल रास रसिकनी ग्रंबुज में वेणुमकरंद ।
दे चरनोदक शरन लिये जे त्रिविध ताप टारे दुःखद्वंद ॥३॥
तुम हो परम उदार महाप्रभु गावत नेति नेति श्रुति छंद ।
तव गुनगनित शेष नहि पावत क्यों बरगो वल्लभ मितमंद ॥४॥

टिप्यां —श्रीद्वादश निकुझ की भावना से इस प्रसंग से ग्रागे श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण के नम्पारण्य में प्रगट होने की वार्ता है जो ग्रन्यत्र सामान्यतया प्राप्त होती है। ग्रतः यहां पर ग्रावश्य-कतानुसार इतना ही प्रसंग दिया है।



## दशदिगंत विजयी गोस्वामी श्री पुरुषोत्तमजी महाराज







#### दश दिगंत विजयी

## गोस्वामी श्री पुरुषोत्तमजी महाराज

जन्म एवं वंश परिचयः -

ग्रखण्ड भूमण्डलाचार्य चक्रचूड़ामिए। शुद्धाद्वैत ग्रखण्ड ब्रह्मवाद के संस्थापक ग्रनन्त श्रीविभूषित श्रीमद्वल्लमाचार्य चरण के पिवत्र वंश में गो० श्री पुरुषोत्तमजी महाराज का प्राकट्य वि० संवत् १७२४ के भाद्रपद शुक्ला एकादशी ग्रर्थात् दान एकादशी के शुभ दिवस श्रीमद्गोकुल में हुग्रा था। ग्राप श्री का वंश परिचय इस प्रकार है:—

श्रीमद्दल्लभाचार्यं चरण् के द्वितीय पुत्र श्रीमद्विट्ठलेश प्रभु चरण् जिनके तृतीय पुत्ररत्न श्री बाल-कृष्णजी महाराज, जिनके चतुर्थं सुपुत्र श्रीपीताम्बरजी, जिनके प्रथम पुत्र श्रीश्यामलालजी तिनके प्रथम पुत्र श्रीवजपालजी एवं द्वितीय पुत्र श्रीवजरायजी महाराज। श्रीपीताम्बरजी के द्वितीय सुपुत्र श्रीयदुपतिजी, तिनके सुपुत्र श्री पीताम्बरजी, जिनके सुपुत्र श्री पुरुषोत्तमजी महाराज हैं।

ग्राप श्री के पितृचरण गो० श्री पीताम्बरजी महाराज तथा ग्रापके ब्रह्मसम्बन्ध करानेवाले गुरु श्री बालकृष्णजी के द्वितीय सुपुत्र श्री व्रजनाथजी महाराज के सुपुत्र श्री कृष्णचन्द्रजी महाराज थे। श्री व्रजराजजी महाराज ग्रापके पितृव्य ने सूरत में श्रीबालकृष्णजी प्रभु का मंदिर बनवाया था जिनकी कृपा से श्रीपुरुषोत्तमजी महाराज को श्री बालकृष्णलाल की सेवा प्राप्त हुई थी।

विद्याभ्यास ग्रौर ग्रन्थ प्रग्।यन--

श्रीमत्पुरुषोत्तमजी महाराज के श्रगाध पांडित्य के सम्बन्ध में निम्न लिखित श्राख्यायिका सम्प्रदाय में प्रचलित है।

गो० श्री पुरुषोत्तमजी महाराज ७ वर्ष के बालक थे उस समय ग्रप्पय्य दीक्षित जो माने हुए मायावादी बिद्वान थे सूरत में श्राए श्रीर उन्होंने गुद्धाद्वंत मतानुयायी वैष्णवों को शैवमत का उपदेश करना प्रारम्भ किया श्रीर साथ ही यह भी कहा कि गुद्धादेत श्रनुयायी ग्राचार्यों को चाहिए कि वे मुभ से शास्त्रार्थ करें। महाराज श्री बालक थे, ग्रापके मातृचरण ने कह दिया कि तीन दिन के पश्चात् मेरे लालजी (श्री पुरुषोत्तमजी) शास्त्रार्थ करेंगे। तदनुसार ग्रपने बालक को शास्त्रार्थ के लिए सज्ज होने की ग्राज्ञा दी। मातृचरण की ग्राज्ञा पाकर श्री पुरुषोत्तमजी ने तहखाने में-एकान्त में श्री बालकृष्णाजी के समीप तीन दिन तक श्री सर्वोत्तम स्तोत्र का ग्रखण्ड जप किया। (कोई कहता है कि त्रिविधनामावली का जप किया।) तीसरे दिन श्री बालकृष्णाजी ग्रीर श्री महाप्रभुजी ने स्वयं प्रकट होकर विद्यादान दिया। इससे ज्ञात होता है कि श्री पुरुषोत्तमजी को ग्रगाध पाण्डित्य श्री बालकृष्णाजी ग्रीर श्रीमदाचार्यजी की कृपा से ही प्राप्त हुग्रा है। ग्रापने उपनिषदों के भाष्य, व्यास सूत्रों के यावत्प्राप्य भाष्य एवं पूर्वमीमांसा का भली प्रकार ग्रध्ययन किया है।

श्री पुरुषोत्तमजी महाराज पर दो गोस्वामियों का उपकार हुआ है, एक श्री वजराजजी और

दूसरे श्रीकृष्णचन्द्रजी । श्रीव्रजराजजी की कृपा से स्नापको श्री बालकृष्णजी का स्वरूप प्राप्त हुस्रा था। स्रोर श्रीकृष्णचन्द्रजो से स्नापको स्व सम्प्रदाय का यथार्थ ज्ञान प्राप्त हुस्रा था।

श्री पुरुषोत्तमजी ने नवलक्ष श्लोक का साहित्य सम्प्रदाय में लिखा है। ग्रापके ग्रंथ इस समय जो उपलब्ध होते हैं उनमें से कुछ के नाम इस प्रकार हैं—

भाष्यप्रकाश
सुवर्णसूत्र
प्रावरण भंग
सुबोधिनी प्रकाश
प्रस्थान रत्नाकर
षोडश ग्रंथों की टीकाएं
प्रहस्तवाद
पण्डितकरभिन्दिपालवाद
सृष्टि भेदवाद
प्राविभाव तिरोभाव वाद
ख्यातिवाद
प्रतिबिम्बवाद
प्रतिबिम्बवाद
ब्राह्मणत्वादि देवतावाद
जीवन व्यापकत्व खण्डनवाद

जीवप्रतिबिम्बत्वखण्डनवाद

ऊर्ध्वपुण्ड्र निर्णयवाद

तुलसीमालाधारणवाद
शंखचकधारणवाद

मूर्तिपूजनवाद

भागवतशंका निरासवाद
उपदेश शंका निरासवाद
भक्तयुत्कर्षवाद
वस्रसेवावाद

भवाभेदवाद

ग्रभाववाद
स्ववृत्तिवाद
जयश्रीकृष्णोच्चारणवाद
उत्स्वप्रतान
द्रव्य शुद्धि

भक्तिहंस विवृति
भक्ति हेतुनिर्ण्य विवृति
पूर्वमीमांसा भाष्य विवरण
न्यासादेश विवृति
गायत्रोकारिका विवृति
गायत्रोकारिका विवृति
वल्लभाष्टक विवरण
कैवल्योपनिषद्दीपिका
ब्रह्मोपनिषद्दीपिका
गृसिहतापिन्युपनिषद्दीपिका
छान्दोग्यदीपिका
उपनिषदर्थसंग्रह
द्वात्रिशदपराधक्षमापन टीका
ग्रिथिकरण माला
भावप्रकाशिकावृति

इन ग्रंथों के ग्रतिरिक्त ग्रनेक वाद ग्रंथ तथा उपनिषदों के भाष्य सुने जाते हैं, पर वे ग्रधाविष प्राप्त नहीं हुए हैं। संशोधन करने पर प्राप्त हों।

पूर्वमीमांसा द्वितीयाध्याय के प्रथम भावार्थपाद भाष्य का विवरण ग्रपने पितामह श्री यदुनाथ जी के नाम से निर्माण किया है। पुष्टि प्रवाह-मर्यादाभेद की टीका ग्रौर निबन्धशास्त्रार्थ प्रकरण का ग्रावरण भंग पितृचरण श्री पीताम्बरजी के नाम से प्रसिद्ध किया है ग्रौर भाव प्रकाशिका वृति निज गुरु श्रीकृष्णचन्द्रजी के नाम से प्रसिद्ध की गई है।

साम्प्रदायिक साहित्य को देखने से ज्ञात होता है कि श्री गुसाईजी का कृष्णदास ग्रधिकारी से भगड़ा हो जाने के पश्चात् श्री गोपोनाथजी के बहुजी ग्रपने बालक श्री पुरुषोत्तमजी को साथ लेकर साम्प्रदायिक ग्रंथों के साथ दक्षिण की ग्रौर चली गई ग्रौर तब से श्री गुसाईजी व उनके वंशज गादी के उत्तराधिकारी बनाए गए, ग्रर्थात् पृष्टि मार्ग में श्री गोपीनाथजी नाम शेष है, उनका सम्प्रदाय में कोई विशेष स्थान नहीं है। किसी भी ग्रन्थकार ने श्री महाप्रभुजी ग्रौर श्री गुसाई जी के साथ श्री गोपीनाथजी को प्रणाम नहीं किया है। परन्तु श्री पुरुषोत्तमजी ने श्री गोपीनाथजी को प्रणाम किया है। कि बहुना मंगलाचरण में ''तेजोराशि'' ग्रौर ''दयार्णव'' विशेषणों का प्रयोग करके श्री गोपीनाथजी का विरुद्ध धर्माश्रयत्व भी दर्शाया है। श्री गोपीनाथजी श्री गुसाईजी के ज्येष्ठ वन्धु हैं इसलिए श्री गुसाईजी से पूर्व श्री गोपीनाथजी को नमस्कार किया गया है।

लेखन शैली-

जिस शैली से श्री पुरुषोत्तमजी लिखते हैं वह शैली ग्रत्यन्त प्रमाणिक है। तुलनात्मक लेखन पद्धति जो म्राज हम पाश्चात्य विद्वानों में देखते हैं वैसी ही-किं बहुना-उससे भी म्रति सूक्ष्म तूलना श्री पुरुषोत्तमजी ने ईसा की सत्रहवीं शताब्दि में ही स्वीकार की थी। संस्कृत साहित्य में इस ढंग से लिखा हुया एक भी ग्रन्थ दृष्टिपथ नहीं हुगा है। विराम चिन्हों के लिए कहा जाता है कि ग्रंग्रेजी का प्रचार होने से पूर्व भारतवर्ष के लेखकों को विराम चिन्हों का परिचय नहीं था। परन्तू श्री पुरुषो-त्तमजी विरामचिन्हों का यथेष्ट उपयोग करते हैं। जहां ग्रल्प विराम की ग्रावश्यकता होती थी वहाँ म्राप एक बिंदु ( . ) से चिन्ह करते हैं। जहां पूर्ण विराम की जरूरत पड़ती है, वहां एक खड़ी रेखा (।) का चिन्ह करते हैं। स्रौर जहां पेरेग्राफ छोड़ना हो वहां दो खड़ी रेखा (॥) करके एक इक्च स्थान छोड़ देते हैं। जहां कोई ग्रक्षर केपिटल करना हो वहां उस ग्रक्षर पर गेरू लगाते हैं। यदि कोई ग्रक्षर काटना हो तो उस पर हरताल पोत देते हैं ग्रथवा उस भाग पर पट्टी लगाते है। यदि कुछ संस्कृत में या टिप्पणी लिखनो हो तो जिस पंक्ति पर टिप्पणी लिखी गई हो, उस शब्द के ऊपर दो ब्राडी रेखाएं ( = ) करते हैं ब्रौर मार्जिन में टिप्पगी लिखकर उस पंक्ति की संख्या उसके साथ लिखते हैं, अर्थात यदि ऊपर की तरफ कोई टिप्पणी लिखी गई हो तो ऊपर से गिनने पर जिसके ऊपर टिप्पणी लिखी गई है, वह शब्द जिस पंक्ति में होगा उसका ग्रंक लिखा जाएगा। और नीचे की मार्जिन में लिखा गया होगा तो नीचे से पंक्तियें गिनी जाएगी। श्राप भाषा शास्त्र के भी विशेषज्ञ थे। विशेष कर श्री महाप्रभुजी, श्री गुसाई जी, श्री गोकुलनाथजी, श्रो हरिरायजी म्रादि की भाषा तुरन्त पहिचान लेते हैं।

श्रीमदाचार्य चरण के प्रत्येक ग्रन्थ पर श्री पुरुषोत्तमजी महाराज की टीकाएं विद्यमान हैं। साम्प्रदायिक विद्वानों का यह हढ मन्तव्य है कि जो ग्रन्थ श्रीमदाचार्य चरणों के नाम से प्रसिद्ध हैं उस पर श्री पुरुषोत्तमजी की टीका होनी ग्रावश्यक है। जिस ग्रन्थ पर श्री पुरुषोत्तमजी की टीका नहीं है उस ग्रन्थ को ग्राचार्यचरण प्रणीत है ऐसा कहने में बहुत से पंडित हिचिकचाते हैं। ग्रौर यही कारण है कि "भगवत्पीठिका" नामक ग्रन्थ के प्रणीता ग्राचार्य चरण हैं ऐसा मानने वाले पण्डितों की संख्या ग्रधिक नहीं है। 'भगवत्पीठिका' पर श्री पुरुषोत्तमजी महाराज की टीका उपलब्ध नहीं है ग्रौर न कहीं श्री पुरुषोत्तमजी महाराज ग्रपने ग्रन्थ में उसको उद्धृत ही करते हैं। इसी कारण से उसके प्रणीता ग्राचार्यचरणों के ग्रातिरिक्त ग्रन्थ कोई होने चाहिए। सम्भव है कि किसीने वह ग्रंथ ग्राचार्यचरणों के नाम से प्रसिद्ध किया हो। ग्रापका लेखन यवसाय ग्रधिक होने के कारण सम्प्रदाय में ग्राप 'लेख वाले पुरुषोत्तमजी, के नाम से प्रसिद्ध हैं।

श्री पुरुषोत्तमजी सेवा में ग्रीर भावना में ग्रन्य गोस्वामी बालकों की ग्रंपेक्षा कुछ न्यून समय व्यतीत करते थे ग्रीर सब गोस्वामियों में ग्राप विशेष प्रतिभा सम्पन्न एवं विद्वान होने के कारण ग्रापका सम्मान सम्प्रदाय में तथा सम्प्रदायेतर विद्वानों में विशेष रूप से होने के कारण ग्रापके बन्धु वर्ग में ग्रापके प्रति द्वेष भाव फैल जाने से ग्रापको कुछ ग्रल्पज्ञ एवं ग्रसहिष्णु लोग 'वेद पशु' भी कहा करते थे पर ग्राप इन बातों पर कभी घ्यान ही नहीं देते थे। श्री पुरुषोत्तमजी का नाम इतिहास में सुवर्णाक्षरों से ग्रं कित है पर उनको वेद पशु कहने वालों को संसार में ग्रपने स्मृतिपटल से साफ कर दिया है।

दिग्विजय--

ग्रापके साथ प्रत्येक सम्प्रदाय के तथा शास्त्र के विशेषज्ञ पण्डित सदा रहा करते थे। ग्राप भारतवर्ष में सब स्थानों में स्वयं पधारकर तत्तत्प्रान्तों के तत्कालीन पंडितों को शास्त्रार्थ के लिए ग्राह्मान करते थे। ग्राप जब यात्रार्थ पधारते थे तब ग्रापके साथ कई गाड़ियां पुस्तकों की रहा करती थी। हम पहले ही कह ग्राए हैं कि ग्राप भावना ग्रौर वार्ता ग्रादि में ग्रपना समय ग्रधिक नहीं लगाते थे ग्रौर यही कारण है कि ग्रापके ग्रनुयायी शिष्यों में विशेष रूप से भावुकता व्यक्त नहीं होती थी, ग्रतएव श्री गोकुलनाथजी व श्रीहरिरायजी ग्रादि गोस्वामियों की बैठकें ग्रनेक स्थानों में मुरक्षित है उसी तरह ग्रापकी कोई बैठक सुरक्षित नहीं है। ग्रौर यही कारण है कि भावना के पण्डितों की हिष्ट में श्री गोकुलनाथजी ग्रौर श्रीहरिरायजी का स्थान श्री पुरुषोत्तमजी से ऊंचा है।

श्री पुरुषोत्तमजी महाराज एवं तत्कालीन विद्वत्समाज--

भारत के मुख्य पण्डितों में श्री पुरुषोत्तमजी का स्थान बहुत ऊंचा है। ईसा की उन्नीसवीं शताब्दि के भारतवर्ष के ग्रद्धितीय पण्डित भारत मारतण्ड पं० गृहु लालाजी ग्राप की तुलना हेमचन्द्र द्रौग् सायग् माधव के साथ करते थे। उस समय देश में ग्रनेक उच्चकोटि के पंडित विद्वान विद्यमान थे, तथापि श्री पुरुषोत्तमजी महाराज के किसी भी ग्रन्थ का खण्डन नहीं कर सके। ग्रापके ग्रन्थ इतने प्रमाग्तिक हैं कि उनका खण्डन ग्रब ग्रीर भविष्य में भी नहीं हो सकेगा। श्री पुरुषोत्तमजी महाराज ने ग्राधुनिक, प्रचलित मतों की समीक्षा की है, जो उन ग्रन्थों के पढ़ने वाले जानते हैं। गदाधर भट्ट् जैसे प्रसिद्ध नैयायिक ग्रीर खंडदेव जैसे मीमांसक तथा ग्रपने ग्रापको पंडितनाथ जगन्नाथ कहने वाले भी उस समय विद्यमान थे, ग्रीर उनके बाद भी बहुत से पंडित हुए। उनके समय में उत्तमोत्तम ग्रन्थों के लेखक भी थे, परन्तु तुलनात्मक समीक्षा पद्धित यि किसी ने ग्रहण् की है तो वे एक मात्र पुरुषोत्तमजी महाराज ही थे। जो एक ही ग्रन्थ से वेदान्त दर्शन के समस्त व्याख्याताग्रों के मत जानना हो तो उसका एक मात्र साधन ग्रग्धु भाष्य का प्रकाश ही है। इस कथन में किचित् मात्र भी ग्रितिशयोक्ति नहीं है।

ग्रापके समकालीन सुशिक्षित पंड़ित एक सौ से ऊपर थे जिससे विदित होता है, कि यवनराज्य के यौवन काल में भी भारतवर्ष में विद्या का कितना प्रचार था। ऐसे विद्ववत्समाज में रहकर माया-वाद का खण्डन करनेवाले पं० विद्ववत् केसरी श्री पुरुषोत्तमजी महाराज का पांड़ित्य कितना ग्रगाध था इसका तो विचार शील विद्वान ग्रापके रचित ग्रन्थों से जैसे भाष्य प्रकाश, प्रस्थान रत्नाकर, ग्रवतारवाद वली, इत्यादि ग्रन्थों से ग्राप श्री के पांडित्य का ग्रनुमान लगा सकते हैं। उसी समय में श्रीमद्वल्लभ वंशज, गोस्वामी ग्राचार्य लगभग एक सौ पचहतर विराजमान थे। जिनमें बहुतसे श्रेष्ठ विद्वान भी थे।

जिस प्रकार श्री पुरुषोत्तमजी महाराज प्रतिभा सम्पन्न दिद्वद्रत्न थे, वैसे ही उनके प्रतिपक्षी भी विद्यमान थे, उनमें से भास्करराय, ग्रौर ग्रप्पय्य दीक्षित विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। इनमें से भास्करराय तो पराजित होकर चला गया, ग्रौर ग्रप्पय्य दीक्षित के साथ विवाद ने स्थिर साहित्य का रूप घारण किया, यह साहित्य विद्वद् भोग्य है, क्योंकि ग्रप्पय्य दीक्षित भी ग्रपने समय में एक माना हुग्रा विद्वान था।

#### शिवतत्वविवेक ग्रौर प्रहस्तवाद:--

जैसा कि पहले बताया गया है कि श्री पुरुषोतमजी महाराज ने ग्रप्पय्य दीक्षित को प्रहस्त ग्रप्पा किया यह प्रहस्त देने का कारण 'शिवतत्व विवेक' है। प्रहस्तवाद में श्री पुरुषोत्तमजी ने 'शिवतत्व विवेक' में उठाये हुए, ग्रारोपों का जवाब दिया है। ग्राजकल के शैव ग्रीर शांकर मतवेत्ता चाहे जैसा ग्राक्षेप करते हैं परन्तु जो शिवतत्व पढ़कर प्रहस्त पढ़े तो उनको ज्ञात हो जाएगा कि वास्तविक सिद्धान्त क्या है, ग्रीर विद्वानों ने इस विषय का स्पष्टीकरण किस प्रकार किया है। 'शिवतत्व विवेक' लिखने में लेखक ने बहुत विवेक शून्यता बरती है ग्रतः पुरुषोत्तमजी महाराज ने प्रहस्तवाद लिखकर उसका उचित उत्तर दिया। यद्यपि उस ग्रन्थ को लिखने का प्रयोजन, ग्रप्पय्य दीक्षित का, ग्रपने मामा ताताचार्य के प्रति द्वेष था, तथापि वह ग्रन्थ वैष्णावों के विरुद्ध होने से उस समय उसका विद्वानों द्वारा उत्तर दिया जाना ग्रावश्यक था।

रामानुज सम्प्रदाय के विद्वानों ने 'दूरहचपेटिका' मध्य सम्प्रदाय ने 'शैव विध्वन्स' ग्रौर वछभ सम्प्रदाय की तरफ से विद्वद्वर जयगोपाल भट्ट मठपती ने 'दूर्म् ख ध्वंस' नामक ग्रन्थ के द्वारा उत्तर दिया था। तथापि पुरुषोत्तमजी महाराज ने प्रहस्तवाद लिखने की ग्रावश्यकता यों समभी इसके दो कारए। थे। एक तो यह कि उपरोक्त ग्रन्थों में 'शिवतत्व विवेक' का ग्राशय पूर्व पक्ष के रूप में ग्रहरा करके इनका उत्तर दिया परन्तु 'शिवतत्व विवेक' का ग्रक्षरशः खंडन नहीं हुग्रा था दूसरा कारए। यह था कि ग्रप्पय्य दीक्षित ने सात-ग्राठ वर्ष के बालक के साथ शास्त्रार्थ करने की ग्रभिलाषा प्रगट की ग्रौर श्री पुरुषोत्तमजी से वाद किया। श्री महाप्रभूजी के प्रताप बल के सामने उसकी क्या शक्ति थी कि वह विजय प्राप्त करता, ग्राठ वर्ष की ग्रवस्था के बालक श्री पुरुषोत्तमजी महाराज ने उसे पराजित किया ग्रौर उसके उपलक्ष में उसके ग्रन्थ का खण्डन, ग्रन्थ रूप में किया, प्रहस्तवाद में 'शिवतत्व विवेक' के प्रत्येक प्रकरण श्लोक तथा टीका में ग्राये हुए प्रमाणों की समीक्षा शास्त्रीय पद्धति के अनुसार की गई है। जहां पर अप्पय्य ने वेदान्त दर्शन के अधिकरण प्रमाण रूप में दिये है यहां इसका विचार वेदान्त की ही यूक्तियों ग्रौर प्रमागों द्वारा तथा पूर्व मीमांसा के ग्रधिकरणों का विचार, पूर्व मीमांसा से उसी प्रकार पुराएगों के वाक्यों का समन्वय पुराएगों से ही करने में श्राया है। ग्रापश्री ने प्रहस्तवाद को तीन विभागों में विभक्त किया है, सर्व प्रथम 'वेदांत तात्पर्य' निरूपएा है, दूसरे प्रकरण में "भ्रान्त शैव निराकरण" ग्रौर तीसरे प्रकरण में मूल स्वरूप निर्धार है। वेदान्त तात्पर्य निरूपए। में शांकरमत में ब्रह्म को निर्णू ए। कह करके ग्रौर पीछे उपाधि लगा दी है, इस उपाधि का खंडन ग्राता है। शांकर मत वालों की उपाधि के विषय में जितनी युक्तियें है उन सबका यहां खंडन किया है ग्रौर विरुद्ध धर्माधार भगवान श्री कृष्ण वन्द्र ही परब्रह्म हैं इस तरह श्रुति एवं सूत्रों से सिद्ध किया है।

भारतीय दर्शन शास्त्रों का इतिहास (हिन्दु तत्व ज्ञान नो इतिहास ) नामक गुर्जर भाषा के ग्रन्थ में श्रीयुत नर्मदाशंकर देवशंकर महेता ग्रापके चित्र पर से ग्रापकी बुद्धिमता का ग्रनुमान इस प्रकार करते हैं:--

''श्रीमद्रल्लभाचार्यजी के सप्तम ग्राचार्य श्री पुरुशेत्तमजी महाराज के ग्रन्थों के देखने से मुक्ते ज्ञात होता है कि ई० स० १६८६ में इस महा पुरुष ने तत्व दर्शन में बहुत सूक्ष्म विचार किया है। उनकी ग्राकृति का चित्र 'प्रस्थान रत्नाकर' के मुख पृष्ठ पर दिया गया है। उसके प्रति दृष्टिपात करने से ही ज्ञान होता है कि उनका भव्य ललाट सूक्ष्म विचारों की छाया से युक्त है, उनके विशाल नेत्र प्रतिवादी के आक्षेपों को हढ मन से स्वीकार करते हैं, उनकी तीक्ष्ण अग्रयुक्त नासिका आक्षेपों को सूक्ष्म रीति से उड़ा देने की शक्ति दर्साती है, उनकी सुन्दर चिबुक उनकी अपूर्व हढता और निश्चय बल को बताती है, और उनकी हाथ की ज्ञान मुद्रा व्याख्यान कौशल स्पष्ट दर्शाती है।

#### सरल जीवनः-

श्री पुरुषोत्तमजी महाराज के जीवन में ग्रत्यन्त सरलता थी। यद्यपि ग्रापको ग्राधुनिक सजा-तियों एवं ग्रन्यान्य धर्माचार्यों की तरह सुख के सब साधन सुलभ थे। ग्रापका प्रभाव राजा महा-राजाग्रों पर भी पर्याप्त था तथापि ग्राप एक क्षरण भी विलासता में नहीं विताते थे। यावन वेश भाषादि पुरुषोत्तमजी को ग्रसह्य लगता था। ग्राप निबन्ध के ग्राव ररण भंग में लिखते हैं कि 'एतेन मूर्खा ग्रनापद्यति म्लेच्छादि वेशभाषादिकं रोचयन्ते स्वीकुर्वन्ति च तेऽपि तथेति बोधितम्"।

परिवार ग्रौर गोलोक प्रवेश:--

श्री पुरुषोत्तमजी का विवाह कहां ग्रौर कब हुग्रा सो ज्ञात नहीं है। परन्तु इनके यहां दो पुत्रों का जन्म हुग्रा था। वे इनकी ग्रवस्था में ग्रथवा इनके ग्रनन्तर शीघ्र ही गोलोक प्रविष्ट हुए। तब ग्रापकी गादी पर द्वितीय पीठ के वंशज गोस्वामी ग्राए थे। इन्हीं के वंशज इस समय सूरत की गदी पर विराजमान विद्वद्रत्न गोस्वामी श्री व्रजरत्नलालजी महाराज हैं। ग्राप ही इस समय पूर्वोक्त श्री बालकृष्णाजी की सेवा करते हैं।

दिग्विजय के अनन्तर श्री पुरुषोत्तमजी ने अपना नित्य निवास सूरत में किया। सूरत में ही विराजमान होकर श्री बालकृष्ण प्रभु की स्वरूप सेवा और नाम सेवा की।

स्वरूप सेवा करके प्रभु के विषयोग रस का ग्रनुभव किया। ग्रौर नित्य संयोग रस का ग्रनुभव करने के लिए विक्रम संवत् १८२० के ग्रनन्तर ग्रपनी जन्म भूमि गोकुल में ही नित्यलीला प्रवेश किया।

ग्रनुग्रह मासिक पत्र वर्ष २३, ग्रंक ६-१० से साभार प्राप्त। (लेखक--गो० वा० हरिशंकरजी ग्रोंकारजी शास्त्री, मीमांसक, वेदान्त विशारद, बुरहानपुर)

## रास पंचाध्यायी पर कुछ विचार

#### परब्रह्म परम तत्व श्रीकृष्ण ग्रात्माराम का ग्रध्यात्म स्वरूप

श्रात्माराम का ग्रध्यात्म स्वरूप जिन्होंने गोपियों के साथ रमण किया है। प्रभु ग्रात्माराम हैं श्रपनी ग्रात्मा ही में रमण करते हैं स्कन्ध १० ग्र० ३२ श्लो० २० 'नाहं तु सख्यो भजतोऽपि जन्तून' की सुबोधिनीजी में ग्राज्ञा करते हैं।

#### सुबोधिनीजी—

श्री शुकदेवजी प्रभृति की ग्रात्मा में भगवान रमण करते हैं, इसलिए भगवान को ग्रात्माराम कहा है। भगवान में ग्रात्मा व शरीर भिन्न नहीं है इसलिए मैं रमण करता हूं इस प्रकार का भेद नहीं है, ग्रतः शुकदेवजी ग्रादि मुनियों ने भिन्न पदार्थ की ब्यावृत्ति-निषेध के लिए ग्रात्माराम भगवान को कहा है, ग्रतः भगवान में ग्रात्माराम पक्ष नहीं है कारण कि "ग्रहं राम एव न त्वात्मराम" भगवान कहते हैं कि गोपियों! मैं तो राम ही हुँ "रमते रामः" सर्वत्र ही रमण करता हूं, राम सर्वत्र ही रमण करता है ग्रात्माराम नहीं है, ग्रात्माराम ग्रपनी ही ग्रात्मा में रमण करने वाला होता है ग्रन्थत्र रमण करने वाला नहीं होता है। इसलिए ग्रात्म शब्द को "ग्रन्थ ब्यावर्त्त कत्व" होने के कारण भगवान में ग्रात्मारामत्व नहीं है "ग्रात्मेव इदं सर्वम्" 'स सर्व भवति' इन श्रुतियों से भगवान सर्व रूप है, इसलिए ग्रात्मा से व्यतिरिक्त भिन्न पदार्थ नहीं हैं ग्रतः ग्रात्मा में ही रमण करते हैं, ग्रन्थत्र रमण नहीं करते हैं। भगवान में ग्रात्मारामत्व नहीं है इस बात को श्री सुबोधिनीजी में कहते हैं, मेरी ग्रात्मा से व्यतिरिक्त (भिन्न) कोई भी पदार्थ नहीं है। इसलिए व्यावृत्ति नहीं है। जीवों को ग्रात्म ग्रनात्म विवेक होता है मेरे लिए देह ग्रादि ग्रीर विषय ग्रात्मारूप ही हैं।

भगवान् परमतत्व पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण द्विभुजा मुरली वादनाधारी गोलोक निवासी हैं, श्रीर गोपियां उनकी श्रात्मा हैं। गोपियों को भी भगवान् ने दिव्य शरीर, इन्द्रियां, श्रन्तः करण, प्राण् सब दिव्य करके गोपियों के साथ रमण किया।

महारास में पांच प्रकार से ग्रापको रमगा है ग्रर्थात् (१) ग्रालिंगन (२) कर स्पर्श (३) सप्रेम निरीक्षण (४) बिलास (५) तथा स्मित (हंसना) के साथ रमगा किया। रास पंचाध्यायी ग्र० ५ श्लो० १७

"एवं परिष्वङ्ग कराभिमर्श स्निग्धेक्षगोद्दाम विलास हासै:"

ग्रौर पांच प्रकार का रूप है, इसलिए पांच ग्रध्याय हैं, श्री ठाकुरजी का पंचात्मक स्वरूप है, सो नीचे लिखते हैं। (१) ग्रध्याय ग्रात्मा से लीला

(२) ,, मन से लीला लीलाय्रों का ग्रनुकरण गोपियों ने किया दामोदर ग्रादि लीलायें।

(३) ,, वागाी से लीला गोपिका गीत

(४) ,, प्राण और इन्द्रियां अन्तर्धान के बाद प्रभु प्राप्ति समय अ० ४ श्लो० ३-तं विलोक्या गतं प्रैष्ठं प्रीत्युत्फुल हशोऽवलाः । उत्तस्थुर्युग पत्सर्वास्तन्वः प्राण मिवागतम् ॥

(५) ,, कायिक लीला महारास में, ग्रर्थात् नृत्य समय में।

#### (१) ग्रात्मा की लीली-

श्रात्माराम होने से-श्री स्वामिनीजी श्रापकी श्रात्मा हैं, स्वामिनी ग्राधीन लीला है, श्रुति प्रमाण "राधाकुष्णात्मकं नित्यं" यह लीला स्वाधीन लीला है ग्रर्थात् भक्त भगवत् स्वरूप के भोक्ता हैं। क्योंकि प्रभु रसानान (स्त्री भाव) हैं, जैसा कि गोपियों ने रास पंचाध्या० ग्र०१ श्लो० ४० में कहा है।

का रत्र्यङ्ग ते कल्पदामृत वेगु गीत
सम्मोहिताऽऽर्य चरितान्न चलेत्त्रिलोक्याम्
त्रैलोक्य सौभग मिदश्च निरीक्ष्य रूपं
यद गोद्विज द्रुम मृगाः पुलकान्य विभ्रन्।।

ग्रौर भगवान रसवान (पुंभाव) हैं राम पंचाध्यायी ग्र० १ श्लो० ३५ सिश्चाङ्ग नस्त्वदधरामृत पूरकेएा हासावलोक कल गीत जहच्छयाग्निम्। नो चेद्वयं विरह जागन्युप युक्त देहा ध्यानेन याम पदयो: पदवीं सखे ते ॥३५॥

यही 'रसो वै सः' का ग्रर्थ है, प्रभु स्वामिनी भाव प्राप्त हैं क्योंकि यह लीला स्वामिनी ग्राधीन लीला है। पुष्टि मार्ग का यही तत्व है। भगवत् निबन्ध में पुष्टि का लक्षण लिखा है।

"कृष्णाधीना तु मर्यादा स्वाधीना पुष्टि रुच्यते"

मर्यादा भक्त कृष्ण के ग्राधीन हैं ग्रौर पुष्टि भक्तों के ग्रधीन प्रभु हैं। प्रभु भक्तों को स्वतंत्र करा के ग्रपने स्वरूपानन्द का भोग कराते हैं, यही प्रभु की महान ग्रनुग्रह ही पुष्टि मार्ग है।

गोपियों ने रास पंचाध्यायी ग्र० १ श्लो० ३८, ३९ में दास्य भाव को प्राप्त किया है, ''तन्न प्रसीद ब्रजनार्दन'' ''वीक्ष्यालकावृत मुखं'' हम प्रभु के स्वरूग निरीक्षण से दास्य भाव को प्राप्त

हुई हैं, क्योंकि स्वरूपानन्द में स्वाधीन भक्ति है, वैसा ही दास्य भाव ग्राप (प्रभु) प्रदान करें, ग्रथित् सर्वाहमभाव से हम (गोपियां) ग्रापकी शरणागित में ग्राई हैं, ग्राप भी हमें सर्वाहम भाव से स्वीकार करें। गीता वाक्य ग्र० ४ श्लो० ११ 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते'

४६ श्लो० की क्रीड़ा से गोपियों को मद हुन्ना ''बाहु प्रसार परिरम्भ करालकोर'' तब प्रभु श्रन्तर्धान हो गए, ग्रन्तर्धान हुए पीछे प्रकट होकर ग्रपने स्वरूप की स्मृति (बोध) कराई। रास पं० ग्र० ४ श्लोक १०,१३,१४

वैसे तो प्रभु ग्रच्युत हैं 'ग्रखण्ड ग्रानन्द रस' हैं स्वरूपानन्द में कमी कभी नहीं होती है "ग्रमन्द परमानन्द" किन्तु इस समय प्रभु में सुन्दरता का विशेष भाव प्रगट हुग्रा ग्रथीत् गोपियों को पूर्णानन्द का दान दिया।

#### विशेष भाव ( "स्त्री भावो गूढ")

शंका - ग्रच्युत ''ग्रमन्द परमानन्द'' भगवान् ग्रन्तर्धान होने के बाद विशेष सुन्दरता से क्यों प्रगट हुए।

समाधान — जैसे लौकिक में सुन्दर स्त्री जब अपने कामुक के पास जाती है तब वह विशेष सुन्दर भाव को धारण करती है। (वस्त्राभूषण श्रंगार ग्रादि) उसी प्रकार जब भगवान ग्रपने स्वरूपानन्द का दान भक्तों को ग्रनुभव कराते हैं, तब भगवान भी स्त्री भावापन्न भाव से युक्त भक्तों के सामने प्रकट होते हैं। यही स्वरूप वेगुनाद में पूरित करिके वेगुनाद किया। इसी स्वरूप को वेगुनाद द्वारा हृदय में दर्शन करिके व्रजसुन्दरियों को ग्रासिक्त हुई। ग्रौर यही स्वरूप ग्रन्तर्धान होने के बाद साक्षात् मन्मथ के मन्मथ रूप से प्रकट हुए, यह प्रभु का ग्रसाधारण स्वरूप है, रासलीला इसी स्वरूप से की है, भक्तों पर ग्रनुग्रह करने के लिए हो स्त्री भाव को प्राप्त हुए।

ग्रीर श्लोक १२-वेरागुगीत में यही स्वरूप धारण किया, देवियां ग्रप्सरायें काम के वशीभूत होने से विवेक हीन हो गई, चोटी से गिरे हैं पुष्प ग्रीर खुली है नीवी ग्रंथी जिनकी। यह विशेष भाव ही स्त्री भावापन्न कहा जाता है। इसको श्री महाप्रभुजी ने "स्त्रीभावो गूढः" इन शब्दों से समभाया है।

#### "स्त्री भावो गूढः"

'बर्हापीडं इस श्लोक की व्याख्या के अन्त में एक फिक्किका श्री वल्लभाचार्यजी ने लिखी है। "स्त्री भावो गूढः पुष्टि मार्गे तत्व मिति कृष्ण पदार्थः क्वचिद्विवृतः"

इस श्लोक 'बर्हापीडं' में सर्वाभोग्य सुधा पूरित वेगुरव के स्वरूप का निरूपण है, सो वाक्यार्थ है, सो इस श्लोक की समाप्ति में बोध कराया है, कि 'स्त्री भावो गूढ़' बज स्त्रियों के हृदय में वेगुनाद के द्वारा पूरित किया। जो सर्वाभोग्य सुधा रूप गूढ़ भाव सो पुष्टि मार्ग-अनुग्रह मार्ग में तत्व है। ग्रनारोपित—स्वाभाविक मुख्य फल रूप है, यही कृष्ण पद का ग्रथं है। यद्यपि कृष्ण स्वरूप सर्वत्र सबके हृदय में है, किन्तु बहुत कहने में क्या है, सबके हृदय में रमण करते समय में भी ढके ही रहते हैं, किन्तु इस वेगुनाद के श्रवण करने से श्रोत्र द्वारा "क्विचत्" वज स्त्रियों के हृदय स्थान में प्रकट होता है। सो इस श्लोक में निरूपण किया है।

श्रथवा "स्त्री भावो गूढ:" भगवान को स्त्री भाव लक्ष्मी समान भाव से होना इच्छित है। रस के उद्रे क में गोपिन के भोग्य होनों इच्छित है। ऐसो स्त्री भाव पुष्टि मार्ग में तत्व है। भगवान स्त्रीन के भोग्य होवे ते भक्तन के ग्राधीन होय है, भक्त भगवत् स्वरूप के भोक्ता होवे ते स्वाधीन होय हैं। या समय प्रभु की यह इच्छा है, यही पुष्टि मार्ग में तत्व है। पंचम स्कन्ध निबंध में पुष्टि को यह लक्षण है कि "कृष्णाधीना तु मर्यादा स्वाधीना पुष्टि रुच्यते"

शंका - ऋषिरूपा पुरुष भाव ते स्त्री भाव की क्यों इच्छा की ।

समाधान-भगवत् कृत भोग के अनन्तर रस की अधिकता में प्रभु स्वामिनी भाव को प्राप्त होय हैं, श्रौर श्री गोपीजन भक्त पुरुष भाव को प्राप्त होय हैं, याते स्त्री भावापन्न रसात्मक प्रभु को गोपीजन भोगे हैं। या माहात्म्य को जान के ही ग्रग्निकुमारिकान के हृदय में स्त्रीभाव उदय भयो। कारण कि रसात्मक प्रभु स्त्री पुरुष उभय भावात्मक हैं, याते पुरुष देह ते व स्त्री देह ते कोई प्रकार ते भोगवे योग्य नहीं है। कारण कि पुरुष में तो ऐसो रस नहीं है कि जा रस भोगते रस की अधिकता में पुरुष स्त्री भाव को प्राप्त है जाय, ग्रौर स्त्री पुरुष को प्राप्त है जाय। ऐसो भगवान के समान रस भोग करनों पुरुष में सम्भव नहीं है, श्रौर पुरुषोत्तम प्रभु पुरुष हैं याते पुरुष देह से तो पुरुषोत्तम प्रभु की अधर सुधा को अन्य पुरुष नहीं भोग सके है। यदि पुरुष देह ते ही पुरुषोत्तम प्रभु की अधर सुधा को भोग है जातो, तब तो अपनी अधर सुधा को पुरुषोत्तम प्रभु आप ही भोग लेते। याते अपने पुरुष देह ते तो पुरुषोत्तम प्रभु कोई प्रकार ते भोग्य नहीं है सके हैं। ग्रौर पुरुषोत्तम पुरुष है याते स्त्रीन के भोक्ता हैं, स्त्रीन के भोग्य नहीं हैं। पुरुष की स्त्री भोग्या है, याते रसात्मक प्रभु कों स्त्री भी नहीं भोग सके है। याते रसात्मक प्रभु ग्रपने कोई प्रकार ते भोगवे के योग्य नहीं है। किन्तु भगवान् के भोग करते समय रस की ग्रधिकता में प्रभु जब स्त्री भाव को प्राप्त होय हैं, ग्रौर स्वरूप सौन्दर्या-धर सुधा रम के भोग ते गोपिन को जब पुरुषोत्तमावेश ते पुरुषोत्तम भाव प्रकट होय है, तब स्त्री भावापन्न रसात्मक प्रभु को गोपी भोगे हैं। या माहात्म्य को जान करिके ही ग्रग्निकुमारन के हृदय में स्त्री भाव प्रकट भयो। महा कूर्मपुराए में यह भी वाक्य हैं-

> "ग्राग्न पुत्रा महात्मानस्तपसा स्त्रीत्व मापिरे" "भर्तार च जगद्योनि वासुदेव मजं विभुः"

"भगवान् ने रमण नहीं किया गोपियों से रमण कराया"

रास पंचाध्यायो अ० १ श्लोक ४२-

"इति विक्लवितं तासां श्रुत्वा योगेश्वरेश्वरः। प्रहस्य सदयं गोपी रात्मा रामोऽप्यरीरमत्॥

इस श्लोक में "अरी रमत्" शब्द आया है।

टिप्प्णीजो—दूसरों (भक्तों) से रमण कराया, स्वयं रमण नहीं करते हैं। गोपिन को ही रमण कराया स्वयं तो आत्माराम है। आत्माराम—जो आत्मा के स्वरूपानन्द में निरन्तर रमण करते हैं। भगवान के संग गोपिन को रमण है, गोपी भगवान को भोग करती हैं।

#### भगवान् भी रमण करते हैं।

गोपियों में स्वामिनी भाव स्थापित किया तब गोपियां रमण के योग्य हुईं। रास पंचाध्यायी प्र०५ श्लोक १७ 'रेमे रमेशो ब्रज सुन्दरीभियंथार्भकः स्व प्रतिबिम्ब विश्रमः ॥१७॥

''रेमे'' श्रर्थात् रमण् किया। कर स्पर्शे श्रादि क्रियाश्रों द्वारा गोपियों के मन में परम माधुर्ये के रस का संचार करते हुए स्वयं रमण् प्रारम्भ करते हैं।

"मुख्य रसं तत्पोषकं चाविर्भावियत्वा रेमे इत्यर्थो भवति" "इति सुबोधिनीजी" यह रमण रस शास्त्रोक्त रीति से है। कारिका रास पंचाध्यायी

## · अक्रिया सर्वापि तैवात्र परं कामो न विद्यते<sup>'</sup>

यह काम लौकिक नहीं ग्रलौकिक है "ग्रत एवोक्तं श्रीमदाचार्येः पंचमाध्याये' "रसात्मकस्तु यः काम" इत्यादि अधिक स्वति विकास स्वति । स्वति विकास स्वति । स्व

यह प्रभु की अनुग्रह है, बज गोपियों से रमण कराया, अनुग्रह करिके स्त्री भाव को प्राप्त हुए। तब गोपियों को मद हुग्रा, रासपंचाध्यायी ग्र० १ श्लो० ४२-४८, पुनः ग्र० ५ श्लोक० १७ में रस का संचार करिके अनुग्रह (कृपा) करिके उन्हें (गोपियों को) पूर्ण किया, ग्रथित उभय समान बनाया।

देखिए-श्री सुबोधिनी टिप्पणी, प्रकाश का का का का का का का का का का

"नन्वेवं सर्व भावेन रमणे रसोद्गम उभयोस्तुल्यताया मेव भवति"

श्रासक्ति व वासना से रमण नहीं किया केवल रस का संचार किया। श्रर्थात बिना श्रादान प्रदान के रस की पूर्ति नहीं होती।

## माम कारिका—ग्र० १ वली ० १७ : उत्तर— विकेश कि हिम्स हमाहर ही है हिम्स हमें हैं व

'ननु प्राकृतीभिः कथं रेमे, तत्राह रमेश इति । रमाया ईशः । सर्वत्र तासु रमापि भगवदाज्ञया निविष्टा । ता ग्रपि ग्राधिष्ठान योग्या इत्याह क्रज सुन्दरीभिः रिति ॥

कारिकार्थ — निश्चय करिकें प्रकृति (गोपियां) के साथ कैंसे रमण हो सकता है, इसी कारण 'रमेश' शब्द मूल में प्रयोग किया गया है। रमा + ईष ग्रर्थात् लक्ष्मी के ईश, ग्रर्थात् मुख्य लक्ष्मी (वृषमान नन्दनी श्री राधाजी) भगवत् ग्राज्ञा से सब गोपियों में स्थित हुईं। मूर्ति रूप से स्थित नहीं हुई, किन्तु ग्रपनी सामर्थ्य ग्रात्मा व रूपात्मा से स्थित हुईं। ''मूर्त रूपेण न स्थापनम्, किन्त्व मूर्तस्व सामर्थ्यात्मना रूपात्मनावां, इति सुबोधिनीजी' तब सब ब्रज सुन्दरी स्वामिनी तुल्य योग्यता को प्राप्त भईं। ग्रर्थात् ग्रिधिष्ठान योग्या'' देखिए सुबोधिनी, टिप्पणी, प्रकाश,

इस श्लोक में (श्लो० १७ ग्र० ५) "रेमे रमेशो" में समुदाय रमए है, ग्रर्थात् ताण्डव नृत्य, यह पृष्टि मार्ग ताण्डव शंकरजी के ताण्डव नृत्य से विलक्षरण है, यहां नियम रहित नृत्य को नाम ताण्डव है, काऊ को रमावे हैं, वाई छोडि दूसरी को ग्रालिंगन करे हैं, कोई को चुम्बन करे हैं, काऊ पास में ठाड़ी भई को पकडि लेइ हैं, ग्राप रस शास्त्र के पंडित जैसे उत्तरोत्तर रस बढ़े तैसेइ ग्राप करे हैं। ग्रौर सुबोधिनी श्लो० २३-जिस प्रकार हाथी जल की मर्यादा को तोड़ देता है वैसे भगवान ने देश ग्रौर काल की मर्यादा तोड़ दी है। देश का ग्रथं गोपियों के ग्रवयव, ग्रौर काल से जो काल रित के लिए लिखे हैं उनको तोड़ दिया, ग्रथीत् ताण्डव नृत्य किया, जैसा कि श्री स्वामिनीजी ने कृष्णप्रोमामृत में कहा है 'कालिन्दी पुलिनानन्दी क्रीड़ा ताण्डव पंडित:'।

श्लो० २० में "कृत्वा तावन्तमात्मानं" इस श्लोक में प्रत्थेक गोपी के साथ रमण है। सुबोधिनीजी—

सोलह हजार ग्रन्निकुमारिकान के साथ रमए हुग्रा है। स्त्री के पद्मनी ग्रादि करिके १६ भेद हैं इस तरह से १६ यूथ हैं ग्रीर हर यूथ में १००० गोपियां हैं, एक यूथ के साथ भगवान ने १००० प्रकार से रमएा किया है, इसलिए १६००० संख्या सब यूथ की हैं।

रलोक २५ तक अलौकिक रास है, २६ रलोक में लौकिक ग्राधिदें विक रास (रमण्) है, गोपियों की काम इच्छा के अनुसार। यहां लौकिक चन्द्रमा में रास हुग्रा है। इसी २६ रलोक में "ग्रात्मन्य वरुद्ध सौरतः" इस प्रकार भगवान ने रात्रियों का सेवन किया इसके ग्रनन्तर भगवान ने अपने में ही सौरत-वीर्य रित स्थापन किया, किन्तु गोपियों में वीर्य स्थापन नहीं किया, रमण करने में सहस्राव हुग्रा तो भी भगवान ने चन्द्र किरणों को ग्रपने में ही स्थापन किया है, गोपियों में स्थापन नहीं किया।

जिस प्रकार पात्र (बर्तन) में रखा घृत पतला हो जाय तो भी पात्र ही में रहता है, उसी प्रकार रित (वीर्य) ग्रपने में ही स्थित रखा ग्रर्थात् चन्द्र किरगों का स्नाव हुग्रा तो भी चन्द्रकिरगा भगवान में ही रही।

यदि भगवान् गोिपयों में रित ( वीर्य ) स्थापन करते तो गोिपयों में भगवान् से पुत्र उत्पन्न होते । यदि गोिपयों के पुत्र उत्पादन भी भगवान् से ही हैं किसी प्रकार से भी उत्पन्न हुए हैं, तथािप इस समय भगवान् रित स्थापन अपने से ही करते हैं—प्रकट स्वरूप से ही इसलिए रित स्थापन नहीं किया ।

रित (वीर्य) द्रवीभूत होने पर भी भगवान् ही में स्थित रहने से क्षीए। नहीं होता, यह भाव है। ग्रीर भी कहते हैं कि गोपियों में लौकिक काम होने पर भी कोई क्षिति नहीं है गोपियां सर्वथा भगवत् परायए। हैं इसलिए उनका काम (वीर्य) दग्ध हो गया। इसी ग्रिभिप्राय से क्लोक में 'ग्रिनुरता-बलागए।'' विशेषए। दिया है।

तामस फल प्रकरण में काम लीला है, यह काम लौकिक नहीं ग्रलौकिक है।

(१) श्लोक ४-ग्र० १ "निशम्य गीतं तदनङ्गवर्धनं ॥

सुबोधिनीजी-"ग्रनङ्गवर्धनं" काम बढाने वाला । भगवान् ने जो गान किया है वो प्राकृत ग्रंग रहित स्वरूपात्मक काम का वर्धन किया है, ग्रौर ग्रंग प्राकृत विभादयङ्ग युक्त काम को नाश करता है, इस वाक्य से भगवदीय ग्रनंग जहां पर है वहां पर गोत काम का वर्धन करता है । भगवदीय स्रनंग बज की स्त्रियों में स्थित है। इसलिए स्रनंग बढाया है, इसीसे कुमारिकान के स्रतिरिक्त स्रन्य भी स्राई हैं इसलिए मूल में वर्धकत्व कहा है, जनकत्व नहीं कहा है। स्रलौकिक देह स्रादि प्रपंच सम्पादन करना वेसुनाद का कार्य है, इसलिए नूतन काम उत्पादन करके ब्रजस्त्रियों को भगवान के समीप में लाया। इसी विषय पर देखो टिप्पर्गी वेस्पुगीत क्लोक ह

श्री विठ्ठलेश प्रमु **टिप्पगो** जो में श्राज्ञा करते हैं कि जो काम रस सहज (स्वभाविक) है श्रर्थात् लौकिक है उसकी यह वेगानाद श्रधरसुधा के साथ श्रन्तः करण में प्रविष्ठ होकर श्राधिदैविक भगव-दीय (भगवत्सम्बंधी श्रलौकिक श्राधिदैविक रसमयी) बनाता है।

(२) ग्र० १ श्लोक ३५—"सिक्चाङ्ग नस्त्वदधरामृत पूरकेगा"

इस श्लोक में भगवान् के हास्य पूर्ण निरीक्षण तथा मधुरगीत से उत्पन्न होनेवाली हमारी कामाग्नि को अपने अधारामृत से सींचो। इस कामाग्नि को अधरामृत से सींचने की प्रार्थना है न कि भस्म कर देने की, अर्थात् प्राकृत अंग रहित स्वरूपात्मक काम की आवश्यकता है।

मुबोधनोजी—कामरूपी ग्रग्नि ग्राप के द्वारा उत्पन्न हुई (हास्य युक्त ग्रवलोकन ग्रौर कल-गीत के द्वारा ) हास्य काम जनक है ग्रौर ग्रवलोकन धौकनी है (प्रदीप्त है) गीत वायु का काम कर रही है, कलगीत का यह ग्रभिप्राय है कि चारों तरफ से वायु चल रही है, यह ग्रग्नि हृदयगामी है ग्रौर इसका ग्रधरामृत भी हृदयगामी है। इसलिए ग्रधरामृत की प्रवाह से सिचन कीजिए, यह ग्रलौकिक ग्राग्नि है, इसलिए ग्रलौकिक ग्रधरामृत से शान्त होगी। कन्दर्प विरहाग़्नि से जल रहा है, मृत्यु प्राप्त करिके जल रहा है, ग्रधरामृत से वह जीवित हो जायगा। तामें ग्रधरामृत भी देव भोग्य करके यह जीता तो देवताग्रों के द्वारा ही जी जाता, इसलिए इसके द्वारा जीवित नहीं हो सकता। सर्वाभोग्य के द्वारा जीवित हो सकता है, क्योंकि देवभोग्य हमारे हृदयगामी नहीं है, इसलिए सर्वाभोग्य के द्वारा ही जीवित हो सकेगा।

यदि ग्राप कहें कि काम को मोक्ष देनी हैं

इसलिए उसे (कामदेव) जीवित नहीं करते हैं। उसके उत्तर में गोपियां कहती हैं कि यह कामदेव सृष्टि का कारण है इसलिए इसकी मोक्ष नहीं है, यदि इसकी मोक्ष हो जाय तो सृष्टि ग्रीर प्रकार की हो जायगी। इस ग्राशय से गोपियां कहती हैं कि काम जीवित हो जायगा तो हम भी जीवित हो जायंगी। उसलिए इलोक में सिचन की प्रार्थना करी, नहीं तो बध करने की प्रार्थना करतीं।

#### (३) ग्र० १ श्लोक ३८ — "पुरुष भूषरा"

मुबोधिनीजी—"पुरुष भूषए।" भूषए। जैसे कण्ठ से लगाकर सब ग्रंगो में धारए। करते हैं उसी प्रकार ग्राप भी वैसे होकर हास्य दो, जैसे यहां पुरुष भूषए। धारए। करने के लिए लाख धारए। करते हैं वैसे ही हम कण्ठादिकन में भगवद् धारए। के लिए काम को धारए। कर रही हैं। काम लाख रूपी है. ग्रंथीत् दोनों वस्तु धारए। कर रही हैं, भूषए। रूप भगवान्, ग्रंपना ग्रन्तः करए। का काम, वह लाख रूप है।

(४) भगवान के वचन हैं कि चीर हरण लीला पढकें, श्रौर रास पंचाध्यायी में श्री शुकदेवजों के वचन हैं, कि इन लीलाश्रों के पढ़ने से लौकिक काम शान्त होकर श्रलौकिक भाव जागृत होते हैं।

श्रीमद्भागवत स्कंध १०-ग्र० २२ श्लोक २६- "न मध्यावेशितिधयां कामः" ग्र० ३३ श्लोक ४०-"हृद्रोगमाञ्चपहिनोत्य चिरेएा धीरः"

## श्री सुबोधिनी - पुष्प - वाटिका में से चुनी हुई कुछ सौरभपूर्ण कलियां

सा (ग्रविद्या) भगवच्छक्तिः भगवत्संगतं न व्यामो- ये (ग्रविद्या) भगवान् की शक्ति, भगवान् के साथ हयति ॥१०-२६-११

मूढा ग्रपि वैष्एावा एवहि विष्णुगति जानन्ति, न त्वत्यन्तम् निपूर्णा ग्रप्यवैष्णवाः ॥१०-२७-४

सर्वोपमदी भगवत्संबंधी रसः ॥१०-२७-१३

भगवदावेशे हि सर्वज्ञता भवति ॥१०-२७-२४ ध्वजस्य स्थापनं भक्तानां निर्भयवासार्थम् । ग्रंभो-जस्थापनं सूख सेव्यत्वाय । चक्रस्थापनं रक्षायै । मनोनिग्रहार्थमंकुश स्थापनम्। कीतिसिद्धचर्थं-यवः । वज्रादयोऽप्या-दिशब्देनोच्यन्ते पाप पर्व-तादिनिराकर्गार्थाः ॥१०-२७-२४

स्वदोषपरिज्ञानं च भगवत्कृपयैव भवति न स्वतः ॥ १०-२७-४१

न हि भगवदीया ग्रन्धकारं प्रविशन्ति॥

80-50-85

दोषनिवारगो हरिगुणगान मेव साधनाम् १०-२७-४४ यथाविधिववाहे तथैव शर्गागत-पालनेऽपि। विवाहापेक्षया शर्गागतरक्षा महती। स साधा-रराधर्मः, श्रयमीइवर धर्म इति ॥ १०-२८-५

for the but the first war to the title to भगवदपेक्षयापि चर्गा महान् ग्रापदि ध्यानमात्रे एगैवापदं दूरी करोति ॥१०-२८-१३

for men i his to care from

न हि साधन सम्पत्त्या हरिस्तुष्यति कस्यचित्। भक्तानां दैन्यमेवकं हरितोषरासाधनम् । संतुष्टः सर्वदुःखानि नाशयत्येव सर्वतः ॥ १०-२६ कारिका २-३

संबन्ध वाले को मोह नहीं करती।

मूढ होते हए भी वैष्णव ही विष्णु की गति को जानते हैं, परन्तु अत्यन्त निप्रण होते हुए भी भ्रवैष्णव नहीं जानते।

भगवान संबंधी रस सब रसों को दबा देने वाला

भगवान् का श्रावेश होने से सर्वज्ञता होती है। भक्तों के निभंयवास के लिए (भगवान ने अपने चरगों में) ध्वजा स्थापी है, सूख से सेवा हो सके उसके लिए कमल रखा है, रक्षा के लिए चक्र रखा है, मनका निग्रह करने के लिए श्रंकुश रखा है, कीर्ति सिद्ध करने के लिए यव रखा है, पाप रूपी पर्वतों को तोड़ने के लिए वज्र ग्रीर इसी प्रकार ग्रन्य भी कहे हैं।

ग्रपने दोष का ज्ञान भगवान की कृपा से होता है ग्रपने ग्राप मालूम नहीं होता।

भगवदीय अन्धकार ( अज्ञान ) में प्रवेश नहीं करते।

दोष दूर करने में हरि के गुगा गान ही साधन हैं। जैसे विवाह के लिए विधि है वैसे ही शरए। ग्राए हुए का पालन भी विधि है। विवाह से शरएा ग्राए हुए की रक्षा बड़ी (वस्तू ) है, कारण कि (विवाह) साधारण धर्म है और ये (शरण ग्राए हए की रक्षा) ईश्वर का धर्म है।

ग्रापत्ति में केवल घ्यान से ही (भगवान के चरएा) श्रापत्ति दूर करते हैं जिससे भगवान की श्रपेक्षा उनके चरगा बड़े हैं।

साधन की संपत्ति से हरि किसी पर प्रसन्न नहीं होते। भक्तों के लिए दीनता ही भगवान को प्रसन्न करने का एक मात्र साधन है। प्रसन्न हुए भगवान सब दःखों को सवधीनाश करते हैं।

साधनैनिवर्तितोऽपि दोषा न सम्यक् निवर्तते, यावद्भगवान्न निवर्तयति ॥ १०-२६-१५ साधवो हि महत्कर्म कृत्वा स्वयमेव तुष्यन्ति, न तु प्रत्युपकारमपेक्षन्ते ॥ १०-२६-२२

निन्दितं कर्मापि कालकूटवन्नाशकम् । तदीश्वर-स्यैव शोभाकम्, येन नील कण्ठो भवति । तथैव गोपीजनवल्लभ इति ॥ १०-३०-३१

एवमुद्धृत भक्तास्तु यद्यन्यं समुपासते । दुःखभाजो भवन्त्येव मुच्यन्ते हरिग्गैव तु ।। १०-३१-का^ २

सर्वापकृष्टा सर्पयोनिः । सर्वोत्तमा भगवदीया । एवं चरण प्रभावः । तस्य सर्वाधमस्य सर्वोत्तमत्व प्रापणे प्रमेयबलमेव हेतुः । चरणरज एव सामग्री संपादकम् ।।१०-३१-६

पादस्पर्शः सुतरां दुर्लभः। तत्रायि चरण कर्तृ कः। यतश्चरणे ताहशो रेखुः गंगादितीर्थानि, ग्रमृतरसः भक्ताः इति सर्वं साम्निष्याद् युक्तवेव सर्वदोष निदर्तकत्वम्। १०-३१-१७

ग्रवश्यं प्रताताबले मार्गे दैत्योगद्रवो भवति ॥ (ग्रामास) १०-३१-२५ न हि भगवदाज्ञा केनाप्युल्लंघ्या भवति । १०-३२-७

भगविदया एव भगवत्संबंधं प्राप्नुवन्ति । १०-३२-७ स्त्रियः पुरुषाश्च भगवदीयाः भगवित भगवदीयेषु च समागतेषु ग्रानन्द युक्ता भवन्ति, भोगार्थं स्वकीयं च प्रयच्छन्ति ॥ १०-३२-६ चित्तनैयत्येन भगवद्भजनं मुख्यम्, न तु विक्षिप्त-चित्ततया ॥ १०-३२-११

जब तक भगवान् दोष को दूर नहीं करें तब तक दोष साधनों से, ग्रच्छी तरह से दूर नहीं होते। साधु लोग बड़ा कर्म करके ग्रपने ग्राप ही पसन्न होते हैं, परन्तु पीछे उपकार की ग्रपेक्षा नहीं रखते।

निन्दित कर्म भी क लक्कट की तरह नाश करने-वाला वह ईश्वर को ही शोभा देने वाला है जिससे नीलकंठ हुए हैं। इसी प्रकार भगवान् गोपीजनवल्लभ हुए हैं।

इस प्रकार उद्धार किए हुए भक्त भी जो दूसरे की उपासना करे तो दु:खी होते हैं, फिर भी हरि ही उन्हें (दु:ख से) मुक्त करते हैं।

सबसे नीची सर्प योनी है। सबसे उत्तम भगवदीय हैं। ऐसा (भगवान् के) चरण का प्रभाव है। सबसे ग्रधम उसको (सुदर्शन विद्याधर को) सबसे उत्तम भी कराने में प्रमेय बल ही कारण है। (भगवान् के) चरण की रज ही सामग्री प्राप्त कराने वाली है।

(भगवान के) पाद का स्पर्श बहुत ही दुर्लभ है, उसमें भगवान का किया हुआ। । उसमें भी भगवान के चरण में किए का कारण कि चरण में उनकी रेणु, गंगा ग्रादि तीर्थों, ग्रमृत रस भक्त (रहते हैं) जिससे सबके सानिध्य के लिए (चरण स्पर्श से) सब दोष दूर होवे वह योग्य ही है।

प्रमारा के बल वाले मार्ग में दैत्यों का उपद्रव स्रवश्य होता है।

भगवान् की ग्राज्ञा किसी से भी उल्लंबन हो सके वैसी नहीं।

भगविदयों को ही भगवान् का सम्बन्ध होता है। भगविदय स्त्रीएं और पुरुष भगवान् स्रथवा "ग-विदय के पधारते पर स्नानन्द पाते हैं स्त्रीर स्रपने स्नाप को भोग के लिए स्निप्त करते हैं।

चित्त को नियम में रख कर भगवान का भजन (करना) मुख्य है परन्तु विक्षिप्त चित्त से (भग-वद् भजन मुख्य) नहीं। ॥ श्री हरी: ॥

#### श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण विरिवत

## तत्त्वार्थ-दीप निबंध-भागवतार्थ प्रकरण

दशम स्कन्ध-तामस-फल उप-प्रकरण २६ से ३२ ग्रध्याय

सन्दर्भ-चतुर्थं पुष्प के पृष्ठ 'श' से ग्रागे

साधन उपप्रकरण में कहे हुए पांच साधन करने से भगवान श्रीकृष्ण में ग्रासिक ग्रधिक बढ़ती है जिससे फल रूल छ गुणवाले पूर्ण भगवान की प्राप्ति होती है, इससे यह फल ग्रवान्तर प्रकरण कहलाता है।

> श्रतः परं सप्तिभिर्वै फलं कृष्णो निरूप्यते । षड्गुर्गौः सहितः पूर्वमैश्वर्यं त्रिविधं मतम् ॥६५॥

यहां से ग्रब सात ग्रध्यायों में छ गुणों के साथ फल रूप श्रीकृष्ण का निरूपण है। ग्रारम्भ में ग्रर्थात् पहले ग्रध्याय में उनके ऐश्वर्य गुण का वर्णन है जो तीन प्रकार का माना गया है। १९५॥

> ध्विनिनाऽऽहूय वाक्येन प्रेषयत्येव निश्चितम् । फले वाक्यं न कर्तव्यं दोषश्चेद्वारियष्यति ॥६६॥ इति तासामगमनं गर्वेऽन्तर्भाव ईर्यते ।

भगवान् व्वित ग्रथीत् वेगुनाद के द्वारा ( व्रज भक्तों को बन में ) बुलाकर, कथन से वापिस लौट जाने को कहते हैं (परन्तु) यह निश्चित है (िक) फल प्राप्ति में ग्राज्ञा मानने की (ग्रावश्यकता) नहीं है। (क्योंकि ग्राज्ञा उल्लंघन से यदि) दोष होगा तो भगवान् उसे दूर कर देंगे। इस विचार से वे नहीं गई बाद में भगवान् के प्रति उनके ग्रान्तरिक भाव होने से उनको गर्व ( सौभाग्य मद ) का होना कहा गया है।।६६।।

> श्रयमेव हरेमार्गः सर्वोत्कृष्टो हि बुध्यताम् ॥६७॥ सम्बन्ध मात्रे सञ्जाते बहिर्वान्तरथापिवा ॥ कायेन मनसा वापि वचसा वापि सर्वथा ॥६८॥ रमयत्येव हि निजान सर्वथा नैव मुश्चित ॥

हरि का सबसे उत्तम मार्ग यही समक्षो कि उनसे ग्रान्तरिक (हृदय से) ग्रथवा बाह्य (बाहिर से) सम्बन्ध होने मात्र में ही वे (भगवान् ) शरीर, मन ग्रथवा वाग्गी से ग्रपने भक्तों को पूर्णतया रमण कराते हैं ग्रौर (उन भक्तों का) कभी भी त्याग नहीं करते हैं ॥६८॥

भ्रन्तर्धान कथा प्रोक्ता वक्यं चापि निरूपितम् ॥६६॥ भ्रध्याय द्वितयेनैव सक्चद्भोगं निवारयन् ॥ भ्राविर्भावं करोत्येष तथा वाक्यानि तुष्टये ॥१००॥

इस प्रकार २७ वें तथा २८ वें (इन) दो ग्रघ्यायों में भगवान् ग्रंतरधान हुए उसकी कथा कही हुई है ग्रौर फिर गोपियों के वाक्य (वार्तालाप) भी बताए गए हैं। एक वार भोग (रमएा) करके फिर (उसमें प्रतिबन्ध डालकर) प्रकट होते हैं, ग्रौर गोपियों को संतोष देने के लिए (२६ वें ग्रघ्याय में) वाक्य कहते हैं ग्रर्थात् वचन द्वारा समभाते हैं।।१००॥

> रमते च रमातोऽपि विशेषेगा रितप्रदः । परोक्षोऽपि रित चक्रे तेन वीर्य मुदीरितम् ॥१०१॥

ग्रीर गोपियों को लक्ष्मी से भी ग्रधिक रित देनेवाले भगवान् उनके साथ रमण करते हैं, भगवान् ने ग्रह्य रहते हुए गोपिग्रों में रित करके विप्रयोग रस का दान दिया जिससे वह "वीर्य" (गुण्) कहा गया है।

> यशस्तु वचनैः स्पष्टं श्रीश्वाविभावतः स्फुटा । चतुष्टयं निरुप्याग्रे धर्मी कृष्णो निरूपितः ॥१०२॥

यश' तो गोपीगीत के वचनों से (२५ वें ग्रध्याय में ) है ही ग्रौर भगवान प्रकट हुए जिससे "श्री" गुएा (२६ वें ग्रध्याय में) स्पष्ट मालूम होता है। चार गुएा (ऐश्वर्य, वीर्य, यश ग्रौर श्री) पहले दिखाकर पीछे 'धर्मी' श्रीकृष्ण का वर्णन (३० वें ग्रध्याय में) किया गया है ॥१०२॥

भोगे मध्ये महत्सौख्यं तस्मादेवं निरूपितम् ॥ स्वरूपेगा रतिः प्रोक्ता न धर्मे रस रूपतः ॥१०३॥

बीच में रमएा करने से बहुत सुख होता है, जिससे इस प्रकार वर्णन किया गया है। भगवान् स्वयं के रस रूप होने से स्वरूप से उनको म्रानन्द प्राप्त कराने का कहा गया है, गुणों से प्राप्त कराना नहीं कहा गया है।।१०३।।

> ततो वैराग्य भावेन फलदाता निरूप्यते ।। कौतुकेनापि पूर्वेषां करणं न सुखाय हि ।।१०४।।

पीछे "वैराग्य" गुरा से फल देनेवाले भगवान का निरूपरा ( देवगित ग्रादि ) किया हुग्रा है, काररा कि धर्म बुद्धि से किए हुए इन्द्रयाग ग्रादि पहले के ग्रवैष्राव कर्मों से सुख नहीं हुग्रा था ।१०४।

श्रतः कौतुकरीत्याऽपि गताः सर्वे हरान्तिके ॥ कालेनाऽऽप्रस्त मूर्धानः कृष्एोनैव विमोचिताः ॥१०५॥ जिससे फिर धर्म बुद्धि (दैवगति ग्रादि) के प्रकार से सब महादेव के पास गए। उनमें से काल ग्रस्त मुख्यों को श्रीकृष्णा ने ही छुड़ाए।।१०४।।

ग्रतस्तत्कर्म हरिसात्कृत्वा व्रजमुपाययुः ।। तमसि त्रितयं प्रोक्तं हरिस्तत्राधिदैविकः ॥१०६॥ स तु तूष्णीं भवत्यत्र कालस्त्वाध्यात्मिको मतः ॥ हर भृत्यास्तु भूतानि स्त्रीणां हर्ता ततो निश्चि ॥१०७॥ शङ्खेचूड इति प्रोक्तस्तं च हत्वा विमोचिताः॥

जिससे वे उस कर्म को हिर के अर्पण करके पीछे वज में आए। अज्ञान रूपी अंधकार में तीन (रातें) कही हुई हैं वे इस प्रकार हैं (१) हिर आधिदैविक हैं, वे तो शांत रहने वाले हैं, (२) काल तो आध्यात्मिक माना गया है। (३) शंकर के सेवक तो आधिभौतिक हैं, जिससे शंखचूड नाम का शंकर का सेवक मध्य रात में स्त्रिश्चों को हरनेवाला कहा गया है, और उसको मारकर भगवान ने स्त्रिश्चों को छुड़ाई ।।१०७।।

सुदर्शनो यथा जीवस्तथा सत्त्ववरो मिणः ॥१०८॥ कर्म स्वस्मिन्प्रतिष्ठाप्य रामे रत्नं न्यरूपयत् ॥ एवं कालादिसम्बन्धात्तामसान् स्वान्न्यवारयत् ॥१०६॥

जैसे सुदर्शन जीव था, (चरण से स्पर्श कर उसका उद्घार किया ) वैसे मिए सत्त्व वृत्तिवालों में उत्तम थी, जिससे भगवान ने कर्म ग्रपने में रखकर रत्न बलभद्र (प्रमाण के ग्रधिष्ठाता ) को दिया। इस प्रमाण से ग्रपने तामस सेवकों को काल ग्रादि सम्बन्ध से दूर रखे।।१०६।।

> पूर्वसिद्धपरित्यागो वैराग्यं कालदोषतः ॥ ज्ञानं तु गुरगगानं हि परोक्षे तत्प्रतिष्ठितम् ॥११०॥ प्रत्यक्षे भजनं श्रेष्ठम्

काल के दोष (पशुपित के पूजन ग्रादि) से पहले जो प्राप्त हुवा हुग्रा हो उसका त्याग करे वह वैराग्य (है) ज्ञान तो भगवान के गुर्गों का गान है। भगवान ग्रहश्य होवे तब वह होता है। भगवान प्रत्यक्ष हो तब भजन (सेवा) श्रेष्ठ है।।११०।।

> एवं चेद्रोधनं स्थिरम् ।। पुरुषाणां तथा स्त्रीणां रात्रौ च दिवसे तथा ।।१११॥ ज्ञानं भक्तिश्च सत्तं चक्रवत्परिवर्तते ।।

जो इस प्रमाण से निरोध स्थिर हुवा हो, तो पुरुषों में तथा स्त्रिग्रों में ज्ञान ग्रौर भक्ति रात में तथा दिन में सदा चक्र की तरह, फिर फिर कर ग्राते हैं ग्रर्थात् स्त्रियों को दिन में ज्ञान ग्रौर रात्रि में भक्ति तथा पुरुषों में दिन में भक्ति ग्रौर रात्रि में ज्ञान होता है ।।१११॥

## भूमिका

#### तामस फल प्रकरण

#### ग्रध्याय २६ से ३२

श्री मद्भागवत को वेद व्यासजी ने वेदरूप कल्प-वृक्ष का जो फल कहा है, उसका श्राशय है, कि यह भागवत भगवद्र प है, जगत् में ज्ञानी ग्रथवा भक्त जिस ग्रान-दमय फल की प्राप्ति की इच्छा करते हैं वह ग्रान-दमय फल, श्रीमद्भागवत में ही छिपा हुग्रा है, उस श्रीमद्भागवत के श्रवण तथा सेवन एवं पठन से उस फल की वैसे ही प्राप्ति होती है जैसे प्राकट्च के समय भगवान श्रीकृष्ण से होती थी।

श्रीमद्भागवत के दशम स्कन्ध के प्रकरण विभाग के अनुसार, प्रथम प्रकरण जन्म प्रकरण ४ अध्यायों का है। दूसरा तामस प्रकरण २८ अध्यायों का है; जिसमें ४ अवान्तर प्रमाण, प्रमेय, साधन और फल प्रकरण हैं, जिनमें से जन्म, प्रमाण, प्रमेय और साधन प्रकरणों की सूक्ष्म भूमिका उन उन प्रकरणों में दी हुई है, अब यहां फल प्रकरण की भूमिका संक्षेप में दी जाती है —

श्रुतियों को तथा ऋषियों को दिए हुए वरदान को पूर्ण करने के लिए एवं भूमि, माता तथा अन्य भक्तों के दुःखों को मिटाने के लिए ब्रह्मा शङ्करादि देवों की प्रार्थना को फलीभूत करने के लिए आप ! श्रीकृष्ण ) वज में विविध लीला करणार्थ दो स्वरूपों से ( एक केवल रस स्वरूप धर्म स्वरूप से एवं दूसरा धर्म विशिष्ट धर्मी स्वरूप से ) प्रकट हुए हैं, मथुरा में प्रकट स्वरूप तथा गोकुल में माया सहित ( वासुदेव व्यूह में स्थित होकर ) गुप्त रूप से प्रकट स्वरूप, दोनों मूल रूप एक ही हैं, उनमें किसी प्रकार भेद नहीं है, केवल लीला करने के लिए एक स्थान पर शुद्ध, केवल रस स्वरूप से और दूसरे स्थान पर व्यूह विशिष्ठ चतुर्भुं ज स्वरूप से, प्रकट रीति से प्रकट हुए हैं।

सर्वोद्धार प्रयत्नात्मा भगवान् ने प्रकट होकर, क्रमशः ग्रपनी लीलाएं प्रारम्भ की । भगवान् ने प्रथम वह कार्य प्रारम्भ किया, जिसके लिए, ग्रापका मुख्य प्राकट्य था, ग्रनन्तर ग्रन्य लीलाएं की हैं, ग्रापके प्राकट्य का मूल कारण श्रुतियों को एवं ऋषियों को दिए हुए वरदानों की पूर्ति करना था ग्रौर नन्द यशोदाजी को वात्सल्य रस पान कराना था, ग्रतः ग्रापने प्रथम उन भक्तों को रसपान के योग्य बनाने के लिए उसी प्रकार की लीलाग्रों का करना प्रारम्भ किया।

प्रथम प्रमाण द्वारा भक्तों की ग्राधिभौतिक ग्रविद्या नाश करने के लिए ग्रविद्या रूप पूतना को मारा ग्रौर ग्रपने माहात्म्य को प्रकट करने के लिए तथा लोभ मोह ग्रादि दोषों को मिटाने के लिए शकट भञ्जन ग्रादि लीलाएं की हैं जिससे व्रजवासियों की ग्राधिभौतिक ग्रविद्या मिटी ग्रौर व्रजवासियों का भगवान में स्नेहात्मक निरोध सिद्ध हुग्रा।

प्रमाण के पश्चात् द्वितीय ग्रवान्तर प्रमेय प्रकरण में, की हुई स्वरूप सौन्दर्य, कालीयदमन, प्रलम्ब वध ग्रादि लीलाग्रों द्वारा भगवान् ने प्रमेय बल से व्रजवासियों का ग्रासिक रूप मध्यम निरोध सिद्ध किया है।

इसी प्रकार तृतीय अवान्तर साधन प्रकरण में की हुई लीलाओं से उनके किए हुए कुमारिका व्रत ग्रादि कार्यों को सफल बनाकर ब्रह्मानन्द प्राप्ति कराके उनको भजनानन्द के योग्य बनाया ग्रतः इन लीलाओं तथा साधनों से एवं प्रभु कृपा से व्रजवासियों का व्यसन +पर्यन्त निरोध सिद्ध हुग्रा।

इस साधन प्रकरण के पश्चात् फल प्रकरण है जिसमें वर्ज भक्तों के ग्रधिकारानुसार, भगवात् ने फल दान किया है—वह फलदान, भगवात् ने रूप ग्रीर नाम द्वारा, दो प्रकार से किया है, रूप द्वारा पांच प्रकार से किया है जिसका वर्णन पांच ग्रध्यायों में है ग्रीर नाम द्वारा, दो प्रकार से किया है, जिसका वर्णन दो ग्रध्याग्रों में इसलिए हुग्रा है, कि नाम (शब्द ) प्रवृत्ति तथा निवृत्ति भेद से दो प्रकार का है।

इस फल प्रकरण की लीला का वर्णन भी उस प्रकार ७ ग्रध्यायों में हुग्रा है जैसे पूर्वोक्त तीन प्रकरणों में हुग्रा है, कारण कि पुष्टि (प्रेम) मागं में क्रम नहीं रह सकता है, ग्रतः यहां मध्य में ही भोग द्वारा सुख विशेष के दान की लीला हुई है।

भगवान् ने पांच ग्रध्यायों में पांच हिपों से लीला कर ग्रपना रसात्मक स्वरूप गोपीजनों में स्थापित किया, इस प्रकार गोपीजन फलात्मक रस स्वरूप ग्रपने में प्रतिष्ठित होने से, उद्धवजी को कहती हैं कि "ऊधो तुम भये भोरे, पाती ले के ग्राए दोरे, योग कहां राखे यहां तो रोम रोम स्थाम है"।

गोकुल में प्रभु जिस स्वरूप से प्रकटे हैं वह स्वरूप नि:साधन फलात्मा है, जैसे कहा गया है कि—'नि:साधन फलात्मायं प्रादुर्भू तोऽस्ति गोकुले। ग्रतः नि:साधन फलात्मा होने के कारण, ग्रपने भक्तों को प्रथम सर्वात्म भाव का दान स्वयं करते हैं, तदनन्तर उनको ग्रपने रस रूप का दान करने के लिए स्वयं ही इच्छा प्रकट करते हैं तथा प्रयत्न कर, रमण का उपाय भी सिद्ध कर देते हैं।

इस प्रकार की कृपा से, जीव का ग्रन्त:करण जब तक भगवान में निरहङ्कार हो दीन भाव से शरणापन्न रहता है, तब तक वह भक्त भगवान से रमण का ग्रानन्द प्राप्त करता रहता है, ज्योंही ग्रहङ्कार हुग्रा दैन्य गया ग्रीर शरण भावना लुप्त हुई, त्योंही वह रमण का ग्रानन्द गुमा देता है।

गोपीजनों को भी भगवान ने श्रपने श्रनुग्रह से, सर्व प्रकार उस रमण श्रानन्द के योग्य बनाकर श्रानन्द का दान किया, किन्तु उस रमणानन्द से, गोपीजनों को यह श्रभिमान हुआ कि

<sup>+</sup> ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं, कि 'यदास्यात् व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात् तदैव हि' जब जीव का कृष्ण में व्यसन हो जाता है तब वह कृष्ण के सिवाय ग्रन्य पदार्थ भूल जाता है ग्रतः कृतार्थ होता है।

१ - ग्रात्मा, मन, इन्द्रियां, प्रारा ग्रीर शरीर इन पांची की रूप माना गया है।

हमारे समान कोई भाग्यशाली नहीं है। कारण कि, जो भगवान ब्रह्मादि देवों के वश में नहीं, वह हमारे वश में हैं। इस प्रकार ग्रहङ्कार उत्पन्न होते ही, ग्रहङ्कार के ग्रिर मुरारि, वहां ही ग्रगोचर हो गए। ग्रापके ग्रहश्य होते ही, गोपियां बे भान हो गईं ग्रौर प्रभु को वन वन में ढूं ढने लगी, लता पता ग्रादि से प्रभु का पता पूछने लगीं, कहीं से भी परमात्मा की सुध न मिली, ग्रन्त में, जिस गोपी को भगवान लेगए थे, उसको भी विरहावस्था में व्याकुल देख कर वे समक्त गईं कि यह सब, गर्व करने का फल है, यों भान होने पर भी हिर के गुण गाती हुई प्रार्थना करने लगी, किन्तु तब भी देखा, तो भगवान प्रकट नहीं हुए ग्रतः विशेष विरह ग्रसह्य होने से, उच्च स्वर से रुदन करती हुई विलाप करने लगीं, इस प्रकार रोदन ग्रौर विलाप से ग्रन्तः स्थित ग्रहङ्कार नष्ट हुग्रा ग्रौर उनमें पूर्ण दीनता उदय हुई, तब दीन दयालु उन पर प्रसन्न होकर प्रकट हो गए, जिससे विरह ग्रादि नष्ट हो गई, फिर पूर्ण रमण का लाभ प्राप्त करने लगीं।

यह रमण वह है, जिसके लिए श्रुति कहती है, कि 'सोश्नुते सर्वान् कामान् ब्रह्मणा सह विपश्चिता' इस प्रकार के खलौकिक रमण को 'रास' कहते हैं, कारण कि यह रमण 'रसो वैसः' जो भगवान् हैं उस भगवद्रूप से होता है, जिसमें सब कुछ रसमय है, ग्रतः ( रास ) शब्द का ग्रर्थं है रस समूहो 'रासः' जिस लीला में सर्व प्रकार से विशुद्ध रस, ग्रानन्द ही ग्रानन्द की प्रतिक्षण ग्रिम्वृद्धि ही होती रहे, वह 'रास' है। रसात्मा भगवान् के साथ श्रुति रूपा गोपियों तथा ऋषिरूपा गोपियों का ग्रलौकिक शरीरों से जो रमण हुग्रा, उसको 'रास' कहते हैं, यह 'रास' मोक्ष के गिणत ग्रानन्द से विशेष ग्रगणित ग्रानन्द देने के कारण महा फल है, ग्रतः श्री शुकदेवजी इसके श्रवण का फल कहते हुए ग्राज्ञा करते हैं, कि इसके श्रवण से काम रूप रोग का नाश होता है, जिससे सुज सज्जन समक सकते हैं, कि जिसके श्रवण से काम रोग का नाश होता है वह स्वयं 'कामलीला कैसे होगी ? ग्रर्थात् रास को काम लीला समक्षना भागवत से ग्रनभिज्ञता है।

रासलीला को शास्त्र तथा ज्ञानी भक्त परमोत्तम फल कहते हैं, पाठकगए। उसको निम्न दिए हुए वाद से पूर्ण रीति से समभ जाएंगे कि वह 'कामलीला' नहीं है प्रत्युत 'कामनाशक लीला' है—तथा ग्रक्षुण्ए। ग्रानन्द देने से सर्वोत्तम महाफल रूप है।

१—इस लीला के करने वाले पात्र निष्काम एवं ग्रलौकिक हैं, भगवान के लिए तो शास्त्र तथा जनता मानती है कि वह ग्रकाम है, तथा श्रुतियां एवं ऋषि भी निष्काम होने से केवल प्रभु रस के पिपासु हैं, वे श्रुति रूप एवं ऋषि रूप गोपियां कहती हैं कि हे प्रभो ! हम सर्व विषयों का त्याग कर निष्काम होने से ही योगी तथा ज्ञानी जनों को दुर्लभ, ग्रापके चरणारविन्द को पा सकी हैं। उसका त्याग हम किसी प्रकार भी नहीं कर सकती हैं, पित पुत्र ग्रादि दु:ख दाता हैं उनसे हमारा कोई सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार की गोपियां विषयी थीं, यों समक्षना केवल भ्रम है।

२—गोपीजन ने ग्रपने पूर्व, (श्रुति स्वरूप) जन्म में तपस्या कर भगवान् से यह वर प्राप्त किया था कि जिस ग्रापके ग्रगम्य स्वरूप का नेति नेति से वर्णन कर हम ग्रन्त में यहां पहुँची, कि ग्राप केवल 'रस' रूप 'श्रानन्द' रूप हैं ग्रतः हे प्रभो ! उस रस तथा ग्रानन्द का ग्रनुभव ग्रापकी कृपा

१--भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषण साधनम्, सन्तुष्टः सर्वे दुःखानि नाशयत्येव सर्वतः।

विना प्राप्त नहीं हो सकता है इसलिए ऐसी कृपा करो, जिससे हम ग्रापके रस रूप का ग्रानन्द प्राप्त कर उसे ग्रपने ग्रन्तः करएा में स्थापित कर सकें। श्रुतियों की इस प्रार्थना को स्वीकार कर, उनको वरदान दिया कि, सारस्वत कल्प में ग्राप ब्रज में गोपी रूप से ग्रवतीर्एं होंगी ग्रीर मैं कृष्ण स्वरूप से प्रकट होऊंगा तब ग्रापका यह मनोरथ पूर्ण होगा।

इसी प्रकार, तपस्या से गुद्धान्तः करण वाले ऋषियों ने श्री रामचन्द्रजी के रस स्वरूप का सौन्दर्य देख उस रस की प्राप्त के लिए, श्री रामचन्द्रजी को प्रार्थना की थी उस प्रार्थना को ग्रङ्गी-कार कर ऋषियों को वरदान दिया, कि ग्रब मेरा यह मर्यादा ग्रवतार है जब मैं रस स्वरूप से, श्रीकृष्ण स्वरूप प्रकट होऊंगा तब ग्रापका मनोरथ पूर्ण होगा। इस प्रकार के वरों के ग्रनुसार ही भगवान को वर्ज में उस रस स्वरूप से प्रकट होना पड़ा था. ग्रौर उस रस स्वरूप से ही रस प्रकट करने की शास्त्रोक्त रीति से सर्व ग्रलौकिक सामग्री प्रकट कर 'रस रूप महाफल' का दान गोपीजनों को दिया है, ग्रतः इस लीला में काम गन्ध मात्र भी नहीं है।

३—रास लीला को काम लीला समभने का भ्रम उन मनुष्यों को उत्पन्न हुम्रा है जिनको 'काम' म्रौर 'रस' स्वरूप के भेद का ज्ञान नहीं है, म्राचार्य श्री म्राज्ञा करते हैं कि—

'क्रिया सर्वापि सैवात्र परं कामो न विद्यते 'तासां कामस्य सम्पूर्त्तिनिष्कामेनेति स्रास्तथा

इस रमएा लीला में वे सर्व कियाएं है जो रस शास्त्र में रस को प्रकट करने के लिए नृत्य बन्ध ग्रादि की जाती हैं, किन्तु उन कियाग्रों के होते हुए भी इसमें काम (लौकिक-व्यभिचार) नहीं है, यदि वह होता तो संसार (पुत्र ग्रादि) उत्पन्न होता वह नहीं हुग्रा है ग्रतः गोपीजनों के काम (विशुद्ध रस स्वरूप के रस पान करने की इच्छा) की पूर्ति ग्रकामात्मा प्रभु ने ग्रपने स्वरूपात्मक रस दान देकर की है।

'काम' उस इच्छा को कहते हैं, जिससे लौकिक विषय भोग की लालसा मन में उत्पन्न होती है, विषय भोग करने से वह इच्छा पूर्ण हो जाती है, न केवल इतना ही, किन्तु विषय भोग से मनुष्य ऊब भी जाता है कारण कि, विषयानन्द क्षिणिक सुखदायी है और ग्रन्त में उससे दुःख की प्राप्ति होती है, तथा इस भोग से जीव जन्म मृत्यु के चक्कर में फंसा ही रहता है, किन्तु 'रस' काम से सर्वथा विपरीत है। एक तो उससे संसार उत्पन्न नहीं होता है, दूसरा वह ग्रानन्द ग्रक्षय है ग्रौर क्षण क्षण में नवीन होने से ऊबजाने की घटना कभी नहीं घटती है प्रत्युत प्रतिक्षण उसके पान करने की उत्सुकता वढती ही रहती है, कारण कि, उस ग्रान्त ग्रगाध रस का भण्डार जो श्रीकृष्ण है, जिसके रस भोग (प्राप्त ) करने की इच्छा (कामना) ही श्रुति रूपा एवं ऋषिरूपा गोपियों का 'काम' है ग्रतः उसको लौकिक 'काम' विषयभोग समक्षना भ्रम मात्र है।

१ —िकसी भक्त किव ने कहा है कि 'प्रेमैव गोपरामाणां काम इत्यागमन प्रथं' गोपियों का 'प्रेम' ही लोक में 'काम' नाम से प्रसिद्ध हुम्रा है।

४—उपरोक्त गोपियां निष्काम थी अतः वे किसी भी लौकिक पुरुष से प्रेम करना नहीं चाहती थी, किन्तु ग्रकाम निरीह प्रेम रूप हरि से प्रेम कर उस प्रेम के रस का पान करना चाहती थी, वह सच्चा पुरुष रूप भगवान श्रीकृष्ण ही है, वैसा उनको पूर्ण ज्ञान था, ग्रतः उन्होंने श्रीकृष्ण को कहा है कि 'न खलु गोपिकानन्दनो भवानखिलदेहिनामन्तरात्महक्' ग्राप यशोदाजी के लौकिकवत् केवल पुत्र नहीं हो किन्तु समस्त देहधारियों के ग्रन्तःकरण के हष्टा हो। इस प्रकार उन गोपियों ने श्रीकृष्ण को रस रूप परब्रह्म परमात्मा समभकर उनसे प्रेम किया था, वैसी विशुद्ध प्रेमी भक्तों को ही ग्रपने प्रेम रस स्वरूप का पात्र समभ ग्रपना प्रेम रस स्वरूप उनमें लीला द्वारा स्थापित किया जिससे वे रस सागर में मग्न हो कृतार्थ हो गई। उपरोक्त गोपियों के ग्रतिरिक्त जो गोप स्त्रियां जिनका भगवान में वह विशुद्ध भाव नहीं था, किन्तु उपपति (जार) भाव था, वे उस रस की ग्रधिकारिणी नहीं थीं, किन्तु लौकिक से विरक्त भगवान में रत थीं, जिससे पति ग्रादिकों के रोकने पर उनको भगवान का जो विरह हुग्रा, उस विरहाग्नि से उनके शेष पाप कर्म भस्म हो गए ग्रौर भगवान के स्वरूप के ग्रान्द से पुण्य फल भोग लेने से, उनकी ग्रणमय देह भस्म हो गई, जिससे उनको ग्रधिकारानुसार भगवत्सायुज्य रूप मुक्ति मिली, भजनानन्द का ग्रनन्त ग्रानन्द नहीं मिला। इससे भी यह सिद्ध होता है कि, 'रासलीला' कामलीला नहीं है बित्क मोक्ष से भी उत्तम ग्रनन्त ग्रानन्दमय फल है, जिसकी इच्छा योगी, ज्ञानी ग्रादि भी करते हैं।

५—रासलीला का स्वरूप समभाते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि 'रासो नाम रसेन पूर्णः पदार्थोऽन्य सम्बन्ध रहितः'—ग्रन्य (लौकिक वैदिक) पदार्थ (फल) का सम्बन्ध जिसमें नहीं हो वैसे रस से पूर्ण पदार्थ (फल) को 'रास' कहा जाता है, उसको विशेष स्पष्ट समभाते हुए ग्राज्ञा करते हैं कि 'प्रिया बहु स्त्री कर्नृ को नृत्य विशेषो भवित' बहुत प्रिया (स्त्री) एं जिसमें नृत्य करती हैं उसको 'रास' कहते हैं, वह नृत्य कीड़ा रूप रास, रात्रि में जब चन्द्रमा पूर्ण उदय होकर रहता है तब होता है, जिसका भावार्थ है, कि उस समय जैसे लौकिक वैदिक समस्त कार्य त्याग किए जाते हैं वैसे भक्त जब ग्रपने सर्व कर्म त्याग भगवदर्थ ही व्यसन वाले बन जाते हैं तब वैसे व्यसनी भक्तों को ग्रपने स्वरूप का रस दान करते हैं। गोपियां वैसी सर्व कर्मादि का त्याग वाली व्यसनारूढ निरुद्ध दशा वाली भक्त थीं ग्रतः उनको भगवान् ने ग्रपने रस स्वरूप का पान कराया था, इस लीला में इससे भी विशेष रहस्य तो यह है कि भगवान् ने ग्रपने रस पात्र गोपियों में ग्रपना रस स्थापन कर, स्वयं भी उस रस का पान किया है वैसी ग्रनुपम ग्रलौकिक विशुद्ध रसमय लीला को काम समभने वाले वे ही हो सकते हैं जो बुद्ध शत्रु ग्रीर भ्रमित हैं।

६—इस रासलीला के पात्र गोपियां कामविष्ट तो नहीं थी किन्तु भगवद्रसाविष्ट भक्त शिरोभूषण थी ग्रतः उद्धवजी जैसे परमज्ञानी ने उनके चरण रज की सदैव प्राप्ति के लिए व्रज में लता गुल्म होने की इच्छा प्रकट की है ग्रौर यदि यह काम लीला होती तो परम वैरागी लौकिक स्त्री पुरुष भेद शून्य, ज्ञानी श्रेष्ठ शुकदेवजी, संसार त्यागी मोक्षेच्छु परीक्षित को कभी भी यह लीला नहीं सुनाते तथा उसके सुनने का फल काम नाश होकर मोक्ष तथा भगवदानन्द प्राप्ति कभी नहीं कहते, जिसका प्रत्यक्ष प्रमाण इस लीला सुनने से परीक्षित मुक्त हुए हैं तथा जिन्होंने भी श्रवण किया है वे भी मुक्त हो गए हैं।

देहादि ग्रध्यास तथा स्वरूप विस्मृति के कारण, ग्रानन्द से रहित हो गया है। वह ग्रानन्द, जीव को तब प्राप्त होता है, जब ग्रानन्द स्वरूप रसात्मा भगवान् से सम्बन्ध प्राप्त करता है। वह भगवत्कृपा से ही हो सकता है, ग्रन्थथा नहीं, वे जब कृपा करते हैं तब जीव कृतार्थ होता है इसलिए कहा है कि 'य मेवैष वृग्युते तेन लम्यः' यह परमात्मा जिस जीव को ग्राप्ताता है, वह जीव ही भगवान् को पा सकता है। 'एष ह्ये वानन्दयित' यह परमात्मा ही जीव को ग्रानन्दी बनाता है, 'रसं ह्ये वायं लब्ध्वानन्दी भवति' यह जीव रस स्वरूप को प्राप्त कर ही ग्रानन्दवाला होता है इत्यादि वेद वचनों से सिद्ध है, कि रसात्मा परमात्मा की प्राप्त से ही जीव चिद्र प से चिदानन्द बनता है। इस लीला को सूक्ष्म दृष्टि से देखने से यही फल निकलता है, कि भगवान् ने कृपा कर व्रजभक्तों का वरण किया है, जिससे उनकी सर्व प्रकार की ग्राविद्या को ग्रपने प्रमाण प्रमेय ग्रादि बल से नष्ट कर उनका ग्रपने में पूर्ण निरोध सिद्ध कर उनको योग पात्र बना के ग्रन्त में ग्रपने रस स्वरूप का दान उनको किया है, यही 'रासलीला' का तात्पर्य व भाव है।

इस संक्षिप्त भूमिका से इस लीला का विवेचन यहां किया गया है विशेष रूप में तो सुबोधिनी-जी को पढकर रस पान कर सकते हैं।

### राग टोडी

रसिक सिर मोर टेरि लगावत गावत राधा राधा नाम ।
कुछ भवन बैठे मन मोहन ग्रलि गोहन सोहन
बोलत मुख तेरोई गुन गान ।।
श्रवन सुनत प्यारी पुलिकत भई प्रफुलित तनु मनु
रोम रोम सुरव रासी बाम ।
सूरदास प्रभु गिरवरधर को चली मिलन गजराज गामिनी
भनक रुनक वन धाम ।



## राग विलावल

जो सुख श्याम प्रिया संग किन्हो। सो जुवितन ग्रपनो कर लीन्हो।।
दुविधा हृदय कछु नहीं राख्यो। ग्रित ग्रानन्द वचन मुख भाख्यो।।
यहै कहती तब की ग्रब नीके। सकुचि हंसी नागरि शंग पी के।।
नयन कोर पिय हृदय निहारचो। उनि पहले पीतांबर धारचो।।
सूरदास यह लीला गावैं। हिर पद शरन ग्रछै फल पावें।।

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपोजनवत्त्रभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेम्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध ( पूर्वार्ध )

श्रीमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार २६ वां ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार २६ वां ग्रध्याय

#### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

, से ब्रम् अह्बाब,

रास लीला का ग्रारम्भ

कारिका—ब्रह्मानन्दात्समुद्धृत्य भजनानन्दयोजने । लीला या युज्यते सम्यक् सा तुर्ये विनिरूप्यते ॥१॥

कारिकार्थ—ब्रह्मानन्द के सुखानुभव में से निकालकर, भजनानन्द के ग्रानन्द में नियुक्त करने के लिए सम्यक् प्रकार से जो लीला की है उस (लीला) का इस चतुर्थ तामस फल प्रकरण में वर्णन किया जाता है।।१।।

कारिका—लौकिकस्त्रीषु संसिद्धस्तद्वारा पुरुषे भवेत् । स्वानन्दानुभवार्थं हि योग्यतापि निरूपिता ॥२॥

कारिकार्थ — यह भजनानन्द रूप फल लौकिक (ग्रन्यविवाहित एवं ग्रविवाहित)

स्त्रियों में पूर्णतया सिद्ध होने पर उनके द्वारा ही पुरुष (गोपों) में सिद्ध हो सकता है। ग्रतः स्वामिनीभावगम्य भजनानन्द की योग्यता भी इन्हीं लौकिक स्त्रियों में है यह सूचित हुग्रा ॥२॥

#### कारिका—ततो हि भजनानन्दः स्त्रीषु सम्यग् विधायंते । तद्वारा पुरुषागां च भविष्यति न चान्यथा ॥३॥

कारिकार्थ—इससे यह बताया कि भजनानन्द स्त्रियों में ही भलीभांति स्थापित किया जा सकता है ग्रोर उनके द्वारा (ग्रर्थात् भगवत्प्रसादरूपा शक्ति के प्रवेश ग्रथवा ऐसे प्रवेश वाली गोपिकाग्रों की कृपा द्वारा) ही यह भजनानन्दानुभव व पूरुषों को हो सकता है ग्रन्थथा नहीं ॥३॥

#### कारिका— स्त्रिय एव हि तं पातुं शक्तास्तासु ततः पुमान् । ग्रतो हि भगवान् कृष्णः स्त्रीषु रेमे ह्यहर्निशम् ॥४॥

कारिकार्थ—(जहां ऐसा प्रवेश ग्रथवा प्रसाद हो तो भी स्त्रित्व के बिना इस रस का पान ग्रसंभव है ग्रतः) स्त्रियां ही इसे—पुरुषरूप भगवद्रसको—पीने में समर्थ हैं ग्रीर उसके बाद ही उनमें स्वयं ग्रपने इस भजनानन्द के रस का पान भगवान भी कर सकते हैं ग्रतः भगवान कृष्ण ने ग्रहर्निश स्त्रियों के मध्य में ही रमण किया ॥४॥

#### कारिका — ब्राह्माभ्यन्तरभेदेन म्रान्तरं तु परं कलम् । ततः शब्दात्मिका लीला निर्दुष्टा सा निरूप्यते ।।१।।

कारिकार्थ—उपरोक्त श्रीकृष्ण की लीला (स्त्रियों में ही रमण) दो प्रकार से होती है। १-बाह्य प्रकार से, २-ग्राभ्यन्तर प्रकार से। इनमें ग्राभ्यन्तर लीला परम फल रूप है। ग्रनन्तर शब्दात्मिका को विशिष्ठ निर्दोष लीला है, उसका निरूपण किया जाता है।।।।

नाम लीला जिसमें भगवान् के गुएा गान किये जाते हैं।

कारिका—ततो रूपप्रपश्चस्य पश्चधा रमरां मतम् । ग्रात्मना प्रथमा लीला मनसा तु ततः परा ॥६॥

> वाक्प्रार्णेस्तु तृतीया स्यादिन्द्रियैस्तु ततः परा । शारीरो पश्चमी वाच्या ततो रूपं प्रतिष्ठितम् ॥७॥

कारिकार्थ— उसके पश्चात् भगवान् के पांच प्रकार के रूपों से पाँच तरह रमण हुग्रा है। १-ग्रात्मा से, २-मन से, ३-वाणी तथा प्राण से, ४-इन्द्रियों से ग्रौर ५-शरीर से, इन ५ प्रकारों से रूप की प्रतिष्ठा हुई है ॥६-७॥

कारिका—षड्विंशे तु हरिः पूर्वं जीवानानन्दयत्स्वयम् ।
ते चेत् समपितात्मानस्तत्रोपायश्च रूप्यते ॥ ॥ ॥
ग्रात्मा यावत् प्रपन्नोऽभूत्तावद्वै रमते हरिः ।
सोऽन्तःकरणसम्बन्धी तिरोधत्ते हरिश्च सः ॥ ॥ ॥

कारिकार्थ— २६ वें ग्रध्याय में भगवान् ने स्वयं प्रथम जीवों को ग्रानिन्दत किया, जिससे भगवान् ने जीवों को ग्रानिन्द प्राप्ति के उपाय भी बतादिए हैं कि यदि जीव सर्वात्मभाव वाले हैं तो हरि उनके राथ रमण करते हैं ग्रन्यथा नहीं। भगवान् वैसे भक्त से रमण करते हुए उसके ग्रन्तः करण के सम्बन्धी हो जाते हैं तब बाहर से छिप जाते हैं।। द-१।।

व्याख्या—प्रमाण प्रमेय और साधन प्रकरणों में की हुई लीलाओं से निरुद्ध वर्ज भक्तों को पुष्टि-मार्गीय भजनानन्द रूप उत्तम फल दान देने की भगवान् की इच्छा हुई, तदर्थ साधन प्रकरण के अन्त में भगवान् के व्रजभक्तों को उस फल की उत्तमता का ज्ञान कराने के लिए एवं उसके योग्य देहादि का निर्माण कराने के लिए 'ब्रह्मवित् ब्रह्म व भवित' इस श्रुति के अनुसार प्रथम उनको [ब्रज भक्तों को] ब्रह्म रूप बना के ब्रह्मानन्द में मग्न कर देहादि का भान भुला दिया जिससे उनकी दशा पानी में डूबे हुए मनुष्य जैसी हो गई। जैसे पानी में डूबा हुआ जल के रस पान करने में असमर्थ होता है वैसे ही वे भी भगव रस पान करने में अशक्त हो गए किन्तु भगवान् को तो, उनको स्वरसात्मक स्वरूप का अनन्त रस पान कराके पुष्ट कराना था, अतः जब उस परिमित आनन्द में डूबे हुए व्रजभक्तों को वहाँ से निकाला, तब उनकी देहादि सब इन्द्रियाँ ब्रह्मरूप दिव्य अलौकिक हो गई थीं। जिससे भगवान् ने उनको ब्रह्म का लोक दिखाया, अर्थात् अपना दिव्य धाम, जिसमें आप पुष्टि

पुरुषोत्तम स्वरूप से सदा विराजते हैं जिसका दर्शन स्रक्रूरजी ने किया था, उस स्वरूप का दर्शन कर नन्दादिक सर्व व्रजवासी स्रति विस्मित हुए।

ग्रब इस फल प्रकरण का विवरण करते हुए दोनों प्रकरणों की साधन ग्रौर फल भाव रूपा सङ्गति बताते हुए कहते हैं कि साधन प्रकरण के ग्रन्त में जो ब्रह्मानन्द की प्राप्ति कही, वह पुष्टि-मार्गीय फल का साधन है, उसका फल यह भजनानन्द पुष्टि-मार्गीय फल है। इस प्रकार दोनों प्रकरणों की परस्पर साधन ग्रौर फल भाव रूपा सङ्गति है।

सर्व समर्थ सर्वत्र विराजमान् गोपों को ब्रह्मानन्द में मग्न करना ग्रौर ग्रपना धाम दिखाना ग्रादि जो लीला की है वह यहां गोकुल में ही की है, ग्रपने ग्रचिन्त्यैश्वर्य से, उनकी हिन्ट में, गोकुलादि सर्व तिरोहित कर दिया ग्रौर उनमें (व्रज भक्तों) में जो प्रथम केवल सत् चित् ग्रंश था, उसमें ग्रानन्दांश को प्रकट कर उन्हें ब्रह्म रूप बनाके ब्रह्मानन्द में मग्न किया, ग्रनन्तर ब्रह्मानन्द से निकाल कर, ग्रपने दिव्य धाम ग्रौर उसमें ग्रपने स्वरूप का दर्शन कराके दिव्य ग्रानन्द का दान भी यहाँ ही दिया है। नन्दादि गोप ब्रह्म रूप हो, व्यापि वैकुंठ धाम में नहीं गए थे।

इस लीला के ग्रनन्तर फल प्रकरण की लीला प्रारम्भ की है जिससे पहली कारिका में कहा है कि ब्रह्मानन्द से निकालकर भजनानन्द में सम्यक् प्रकार से नियुक्त करने की लीला का वर्णन इस फल, (चौथ) उपप्रकरण में किया जाता है ॥१॥

दूसरी कारिका में यह दिखाया है, कि इस पुष्टि-मार्गीय 'भजनानन्द' रूप फल का स्वाद लेने के योग्य गोपीजन हैं कारण कि, वे लौकिक स्त्रियाँ हैं, ग्रर्थात् जिन्होंने भगवान् से ग्रन्य, लौकिक पुरुषों से विवाह किया है, उनमें ही रस शास्त्र के नियमानुसार भजनानन्द सिद्ध होता है।

भगवान ने गोपियों में ग्रपने (भगवान के) ग्रनुभव की योग्यता भी बताई है, कारएा कि उनमें (गोपियों में) ब्रह्मानन्द रूपी लक्ष्मी की स्थापना की है तथा इस प्रकार ग्रन्य गोपियाँ जो कुमारिकाएं हैं, जिन्होंने कात्यायनी ग्रचंन कर भगवान की प्रसाद (ग्रनुग्रह) रूप शक्ति को ग्रपने में स्थापित किया है, जिससे, वे भी रस पान करने के योग्य हुई हैं। गोपों में इस प्रकार की शक्ति का ग्रभाव है, ग्रर्थात् उनमें न लक्ष्म्यंश है ग्रौर न प्रसाद रूप शक्ति है ग्रतः वे गोप भगवान के साथ रमएा के ग्रधिकारी नहीं हैं॥२॥

उपरोक्त कारगों से भजनानन्द स्त्रियों में ही सम्यक् प्रकार से स्थापित किया जाता है, उनके द्वारा ग्रथवा उनकी कृपा से ग्रथवा भगवान् की प्रसाद रूपा शक्ति के प्रवेश से तथा भगवान् के ग्रनुग्रह से पुरुष भी भजनानन्द रस का पान कर सकते हैं, ग्रन्य किसी प्रकार से वे नहीं कर सकते हैं।।३।।

भजनानन्द रस का पान केवल स्त्रियाँ ही कर सकती हैं, पुरुष में कृपा शक्ति का प्रवेश हो तथा गोपीजनों का अनुग्रह हो तो भी जब तक उसमें स्त्री भाव का उदय नहीं हुआ है, तब तक वह पुरुष भजनानन्द के रस का पान करने के योग्य नहीं है, ता (पर्य यह है कि रस रूप भगवान का रस स्त्री भाव वाले जीवों में ही ठहर सकता है वे ही जीव रस के पात्र हैं, स्त्री जीव वाले, जब रसात्मा

#### 

पुरुष रूप भगवान् का रस पान कर ग्रपने में स्थित कर लेते हैं, तदनन्तर पुरुष रूप भगवान् उन जीवों (स्त्री भाव वाले जीवों) में ग्रर्थात् (स्त्रियों में) स्थापित हुए ग्रपने ही रस का ग्राप, उनमें से ग्रहरण करते हैं। ग्रतः कहते हैं, कि भगवान् कृष्ण, दिन-रात स्त्रियों में रमण करते हैं।।४॥

गोपीजनों की भक्ति तो पुरुषोत्तम के भजनानन्द रस के पानार्थ ही थी, तो उनको ब्रह्मानन्द की प्राप्ति कैसे हुई ? ग्रौर जहां २५ वें ग्रध्याय में (साधन उपप्रकरण में) ब्रह्मानन्द की प्राप्ति का वर्णन है वहाँ भी केवल नन्दादि गोपों को ब्रह्मानन्द की प्राप्ति कही है, तो उनको (गोपियों को) ब्रह्मानन्द की प्राप्ति हुई तदनन्तर भजनानन्द मिला, यह कहना ग्रसङ्गत सा दिखाई देता है ?

इस शङ्का का समाधान इस प्रकार समभना चाहिए कि, भले गोपीजनों को ब्रह्मानन्द की ख्राकांक्षा नहीं थी, तो भी, (भिक्त) का स्वभाव ही ऐसा है, कि जो भिक्त को अपनाता है, अर्थात् भिक्त करता है, उसको भिक्त ब्रह्मानन्द का दान स्वयं कर देती है, जैसा कि कहा है कि 'भिक्तर-निच्छतो मे गित मण्वीं प्रयुंक्ते' (भाग० तृतीय स्कन्ध अध्याय २५ श्लोक ३६) ग्रतः भिक्त होने के कारण गोपीजनों में ब्रह्मानन्द रूप लक्ष्मयंश न होता तो भगवान् उनसे रमण नहीं करते। किञ्च भगवान् एक ही लीला कार्य से अनेक कार्य सिद्ध करते हैं। इस न्याय। नुसार भगवान् ने गोपों को जब ब्रह्मानन्द का अनुभव कराया तब गोपियों को भी अनुभव कराया समभना चाहिए, भक्त को तनुजा वित्तजा भिक्त (सेवा) से स्वतः प्रथम ब्रह्मानन्द की प्राप्ति तथा संसार के दुःख से निवृत्ति हो जाती है, अतः गोपीजनों से भिक्त ने अण्वीगित ब्रह्मानन्द कि प्राप्ति निवृत्ति हो जाती है, अतः गोपीजनों से भिक्त ने अण्वीगित ब्रह्मानन्दात्मक लक्ष्मी का प्रवेश कर दिया एवं भक्तों पर भगवान् का अनुग्रह होता ही है इत्यादि कारणों से गोपीजन भजनानन्द की सर्वथा अधिकारिणी थीं इसिलए भगवान् ने उनसे रमण कर उनको भजनानन्द का दान दिया है।।।।

फल उप-प्रकरण में भगवान ने व्रजभक्तों से दो प्रकार की लीला की है, जंसे भगवान ने 'नाम रूपे व्याकर वाणि' इस श्रुत्यनुसार जगत में नाम ग्रौर रूप को प्रकट कर, दो प्रकार की लीला की है, ग्रतः ग्राचार्य श्री ने निवन्ध में भी ग्राज्ञा की है, कि 'रूप नाम विभेदेंन जगत क्रीड़ित यो यतः' ग्रांथ—भगवान रूप ग्रौर नाम के विभेद से जगत रूप हो कर क्रीड़ा करते हैं वैसे ही लीला प्रपंच में भी, पुष्टि पुरुषोत्तम नाम से तथा रूप से लीला करते हैं। १—नाम लीला (गुरुपलीला) ग्रौर २—रूप लीला है, इनमें रूपलीला बाह्य लीला है ग्रौर नाम लीला ग्रन्तर लीला है। ग्रन्तर लीला परम फल रूप है। प्रथम रूप लीला (बाह्य लीला) का वर्णन है ग्रनन्तर शब्दात्मिका (नाम-गुरुप रूप) लीला का निरूपरा किया गया है।।।।।

रसात्मक भगवान् के पाँच रस रूप ये ग्राधिदैविक हैं, उनके द्वारा पांच प्रकार से गोपीजनों के साथ रमण किया है। १—ग्रात्मा, २—मन, ३—वाक्-प्राण, ४—इन्द्रियां, ५—शरीर ये पांच रूप हैं।

पहली लीला ग्रात्मा से, दूसरी मन से, तीसरी वाणी तथा प्राणों से, चौथी इन्द्रियों से ग्रौर पाँचवीं शरीर से की है। इस प्रकार पांचों रूपों से लीला कर ग्रापने इस रस स्वरूप की गोपीजनों में प्रतिष्ठा की है।।६-७।।

भगवान् के ये पांच रूप ग्रात्म रूप ही हैं जीवके समान पृथक् नहीं है क्योंकि भगवान् को श्रुति ने 'स यथा सैन्धवघन' कहा है ग्रथीत् सैन्धवघन जैसे एक रस है वैसे ही भगवान् भी एक रस रूप होने से सर्व रूपों में एक ही रस रूप ग्राप ही हैं। ग्रतः श्रुति ने कहा है कि 'पश्यन् चक्षुः' 'वदन् वाक्', देखते हैं तब ग्राप चक्षु रूप हैं, बोलते हैं तब ग्राप वाक् रूप हैं ग्रथीत् ग्रापके सर्व इन्द्रियादि रूप ग्रात्म रूप, रस रूप ही है ग्रतः ग्रापके पांच रूप ग्रात्म रूप होने से ग्रापसे पृथक् नहीं है जिससे ग्राप में द्वैतायत्ति नहीं है।

इस २६ वें ग्रध्याय में भगवान् ने साधन बल के सिवाय स्वयं व्रजभक्तों को ग्रानन्द दिया है। भगवान् ने नाद द्वारा उनको बुलाकर फिर उनको जाने को कहा यह तो योग्य नहीं था ? इस शङ्का के मिटाने के लिए ग्राचार्य श्रो कारिका में कहते हैं कि लीला करते हुए भगवान् शास्त्र की मर्यादा का भी पालन करते हैं, ग्रतः कहा है कि 'ते चेत् सम्पितात्मानः का स्वाप्त क

यदि भक्त सर्वातमभाव वाले हैं तो यह रस प्राप्त कर सकते हैं यदि सर्वातम भाव वाले नहीं हैं तो नहीं पा सकते हैं ग्रर्थात् भक्त के ग्रन्तः करण में शरण भावना ग्रौर सर्वातमभाव है, तो भगवान् वैसे शरण भावना युक्त सर्वातमभाव वाले भक्त से रमण कर उसको रसदान करते हैं कारण कि भगवान् भक्त के ग्रन्तः करण को जानते हैं यदि श्रन्तः करण में ये भाव नहीं हैं तो भगवान् उससे छिप जाते हैं उसको रसदानादि कुछ नहीं देते हैं ग्रथवा यदि भक्त के ग्रन्तः करण में सर्वातमभाव व शरणभावना देखते हैं तो उसको ग्रन्तः करण में दर्शन देकर रसपान कराते हैं ग्रौर हिर होने से उनके दुःख दूर कर देते हैं किर बाहर ग्राप दर्शन नहीं देते हैं ॥६॥

स्राभास —प्रथम भजनानन्दं निरूपियतुं स्त्रीषु स्वानन्दः स्थापनीय इति तासु रत्यर्थमिच्छां कृतवानित्याह भगवानपीति ।

ग्राभासार्थ — प्रथम भजनानन्द का निरूपण करने के लिए स्त्रियों में ग्रपना ग्रानन्द [रस] स्वरूप स्थापन करना चाहिए इसके लिए भगवान् ने उनसे रित करने की इच्छा की, जिसका वर्णन 'भगवानिप' इस श्लोक में करते हैं।

श्लोक—भगवानिप ता रात्रीः शरदोत्फुल्लमिल्रकाः । वीक्ष्य रन्तुं मनश्रक्रे योगमायामुपाश्रितः ॥१॥

श्लोकार्थ-श्रो शुकदेवजी कहने लगे कि-शरद ऋतु के कारएा, जिनमें मालती

के पुष्प खिल रहे हैं उन रात्रियों को ग्रन्छी प्रकार देख, योगमाया को साथ में लेकर भगवान ने भी रमगा के लिए मन किया ॥१॥

सुबोधिनी — 'मयेमा रंस्यय क्षपा' इति या रात्रयो वरत्वेन दत्ताः, स्रीगां रमगार्थाः, ता रात्रीभंगमान् परिगृह्य, सर्वास्वेव रात्रिषु ता ग्राधिदैविकीरारोप्य, पूर्णत्वात्तासां पूरिगमारूपाः कृत्वा, ऋतुमिप शरदमेव कृत्वा, तस्यापि कार्य पुष्पाण्येव कृत्वा, रसोद्दीपकत्वेन सर्वा सामग्रीं विधाय, पश्चाद्रमगार्थं स्वानन्दप्रकाशकं काम-पितामहं मन उत्पादितवान्। तत्र सर्वासु संकल्पः स्वस्मिन्नपि बोधनीयः। तत्र वेग्प्रिप सहायतां प्राप्त्यित। ततः कामवर्णनम्। ग्रतः प्रथमं तादृशं मनः कृतवान् यद्यपि उत्तत्प्रणालिकाव्यतिरेकेगापि स्वानन्दं तत्र स्थापयितुं शक्तः, तथापि मर्यादा तिष्ठत्विती भगवानिप मनश्चक्रे। नन्वेवं सित स्वानन्दः स्थानत्यागात् ग्रन्यथा भवेत्, ततः स्परूपानन्दः स्थानत्यागात् ग्रन्यथा भवेत्, ततः स्परूपानन्दः स्थानत्यागात् ग्रन्यथा भवेत्, ततः स्परूपान

दिप प्रच्युतः स्यादित्याशंक्याह योगमायामुपाश्रित इति । योगमाया हि यथास्थितमेवान्यत्र स्थाप-यति, यथा सङ्कर्षणम् । लीलार्थं सापि पूर्वं परि गृहीतेति नापूर्वं किञ्चत् । यथा प्रमाणे रक्षायां च वलभद्रोपयोगः, एवं कार्ये योगमायाः । तत्राप्या-न्तरङ्गा योगमाया, ग्रन्यत्र स्थितं प्रमाणमन्यत्रापि योजयिति, ग्रन्यत्र स्थितं चानन्दमन्यत्र । ग्रतः प्रमाणातिरिक्तमार्गे भिक्तमार्गश्राग्रे विततौ भविष्यतः । याश्र रात्रयो रमणार्थमेवं निमिताः, ता एव परिगृहीता ग्रन्यथा साधारणीपरिग्रहे सर्वत्रवानन्दः स्यात् । शरिद ऋतावुन्फुहा मिल्लका यासु । ता दृष्ट्वारमणार्थं मनः कृतवान् । योगमायां च समीप एवाश्रित्य स्थितः ॥१॥

भगवान् श्रीकृष्ण ग्रलौिक ग्राधिदैविक रस रूप हैं उनको लीलाएं भी ग्राधिदैविक हैं तथा लीला की सर्व सामग्री भी ग्रलौिक ग्राधिदैविक होनी चाहिए ग्रतः भगवान् ने इस फलरूप भजना-नन्द लीला करने के लिए सर्व सामग्री ग्राधिदैविक प्रकट की है। उसका वर्णन इस श्लोक में श्री गुकदेवजी ने किया है जिसका स्पष्टीकरण ग्राचार्य श्री ने सुबोधिनीजी में किया है।—'टिप्पणी'

द्याख्यार्थ — श्लोक में 'ता रात्रीः' कहा है 'वे रात्रियां' वे कौनसी रात्रियां हैं ? 'मयेमा रंस्यथ क्षपाः' में जो कुमारिकान्रों के वत से प्रसन्न हो कर उनको जो रात्रियां रमण के लिए वरदान में दी गई थी उन ग्राधिदैविक रात्रियों को प्रकट कर, इन रात्रियों में स्थापित किया जिससे उन पूर्ण ग्राधिदैविक रात्रियों के मिलने से, रात्रियां भी पूर्ण होने से पूर्णिमा बन गईं। इसी प्रकार ऋतु को भी शरद बनादी। केवल शरद नहीं बनाई, किन्तु उसका कार्य, मालती के पुष्प खिला दिए, इसी भांति रस को जागृत करने वाली सर्व सामग्री तैयार कर, ग्रनन्तर रमण करने के लिए ग्रपने ग्रानन्द के प्रकाशक, काम के पितामह (मन) को उत्पन्न किया। भगवान् ने मन के उत्पन्न से, जो रमण करने का सङ्कल्प ग्रपने में उद्भूत (पैदा) हुग्रा देखा वह सङ्कल्प गान द्वारा सर्व वजाङ्गनाग्रों को सूचित करना चाहिए (सुनाना चाहिए), उस गान करने में बंशी भी सहायता देगी। उस गान

द्वारा मेरा सङ्कल्प उनके पास पहुँचेगा तो उनके मन में भी सङ्कल्प का उद्भव होगा। उससे (गान से] काम का वर्णन हो जाएगा। इस कारण से, प्रथम वैसा मन किया, ग्रर्थात् रमण करने वाला मन बनाया। जो कि इस प्रकार के सिवाय दूसरी तरह भी भगवान् गोपियों में ग्रपना रस स्थापन करने में समर्थ थे तो भी रसशास्त्र की मर्यादा का भङ्ग न हो इसलिए रसशास्त्र की पद्धति के ग्रनुसार रसदान करने के लिए भगवान ने मन किया।

रसशास्त्र की पद्धित से करने पर ग्रपना ग्रानन्द (भगवान् का ग्रानन्द रूप) स्थान छोड़कर दूसरे स्थान पर जाएगा तो उसमें विकार होगा ग्रीर स्वरूप से भी च्युत होगा ग्रश्यित् जीव के समान हो जाएगा। तात्पर्य यह है कि यदि भगवान् ग्रपना रस स्वरूप गोपियों में स्थापित करें तो वह एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाने से विकृत हो जाएगा ग्रीर भगवान् की रसात्मकता न रहेगी। इस प्रकार विकारादि न हो तदर्थ भगवान् ने प्रथम ही योगमाया को ग्रपने पास रक्खा है। क्योंकि योगमाया में वैसी शक्ति है कि किसी भी वस्तु को एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाय तो किसी प्रकार का विकार उसमें नहीं होता है जैसे 'सङ्कर्षण' को पधरा के गई तो उसमें किसी प्रकार की विकृति नहीं हुई। भगवान् ने इसको (योगमाया को) लीला के लिए पहले भी ग्रपने पास रक्खा था। जैसे प्रमाण ग्रीर रक्षा में बलभद्र का उपयोग है, वैसे कार्य के लिए योगमाया की ग्रावश्यकता है। इसमें भी योगमाया तो ग्रन्तरंगा है, ग्रन्यत्र स्थित प्रमाण एवं ग्रानन्द को बिना विकृत किए ग्रन्यत्र स्थापित कर सकती है। ग्रतः प्रमाण से ग्रितिरक्त मार्ग ग्रीर भिक्त मार्ग का ग्रागे विस्तार होगा।

जिन रात्रियों को रमण के लिए भगवान ने निर्माण किया था, वे ही रात्रियां ली गई हैं यदि साधारण रात्रियाँ ली जाती तो सर्वत्र‡ ही ग्रानन्द प्रकटित हो जाता ॥१॥

ग्राभास—तूतने तस्मिन् मनिस देवता नास्तीति, ग्रनिधिष्ठतं च कार्यं न साध-यिष्यतीति तदिधष्ठानृदेवं चन्द्रं च ससृज इत्याह तदोडुराज इति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् ने रमए करने के लिए नवीन मन उत्पन्न किया, उसके साथ उसके ग्रिधिष्ठाता देव चन्द्रमा को भी उत्पन्न किया, कारए। कि ग्रिधिष्ठाता देव के बिना मन कुछ कार्य न कर सकेगा इसलिए चन्द्र भी उसी समय प्रकट हुग्रा जिसका वर्णन निम्न श्लोक में शुकदेवजी करते हैं।

<sup>\*</sup> जिन रात्रियों में रमण्लीला से ग्रन्य लीलाएँ हुई हैं वे रात्रियाँ साधारण रात्रियाँ हैं।

<sup>‡</sup> गो और गोपादिकों में भी

१ -- गिर जाएगा, २-- ग्रावश्यकता

श्लोक—तदोडुराजः कुकुभः करैर्मुखं प्रच्या विलिम्यन्तरुणोन शन्तमैः । स चर्षणीनामुदणाच्छुचो हरन् प्रियः प्रियाया इव दीर्घदर्शनः ॥२॥

श्लोकार्थ — चिरकाल से मिला हुग्रा पित जैसे अपनी प्यारी का दु:ख दूर करता है वैसे ही उस समय शीतलता देने वाली अपनी लाल किरगों से पूर्व दिशा के मुख का लेपन करते हुए श्रौर लोकों के दु:खों को मिटाते हुए चन्द्रमा उदय हुग्रा ॥२॥

मुबोधिनी - यदैव मनः कृतवान्, तदैव तस्या-धिदैवतमुडुराज उदगात्, उदितो जातः। यद्यप्ये-कदा रात्रयो दृष्टाः, तथापि क्रमेग्गैव तासां स्थितिः। भगवन्मनश्चन्द्रस्याधिदैविकत्वात् पूर्ण एव सः, निष्कलङ्कश्च । मनस्येवाविर्भूते तस्या-विर्मावः, क्रीडायामुपरतायामुपरतिः, मध्याकाश-पर्यन्तमेव गमनम्, नास्तमयः कदाचिदपि । सोऽपि चन्द्रः, स्रीगां मनांसि उड्डस्थानानीति तेषामपि रक्षकः । इदं प्रथमतया जात इति पूर्वस्यामेव दिशि तस्योदय उच्यते । 'सा दिग्देवाना' मिति । तस्या दिश इन्द्रो देवता ग्रधिपतिश्च । इदानीं भगवानेवेन्द्र इति तस्य रेतोरूपः तस्यामुद्गतः । त्रतः प्राच्याः ककुभः मुखं मध्यभागं स्वकरैः स्व-किरगौः विलिम्पन् उदगात् । तस्या मुखे न रागः स्थितः, प्रतिस्पधिन्यां सूर्यसम्बन्वेन रागसंभवात्, ग्रतः ग्रस्या ग्रपि मुखं कुङ्क मसदृशैः करेरारक्तं क्रियते। यदि चन्द्रः स्वदिशो मुखं न रञ्जयेत्, तदा भगवन्मनोऽपि स्त्रीगां हृदयं न रञ्जयेत् । कराः शन्तमाः, शीतलत्वात् तापहारकाः । किञ्च ग्ररुगेन गुरोन कृत्वा ग्रत्यन्तं कल्यागरूपाः । ग्रहणो हि रागप्रधानः। पुरुषोऽपि यद्यनुरागेण स्पृशति, तदा शुखं भवति । ननु ग्रस्य चन्द्रस्य

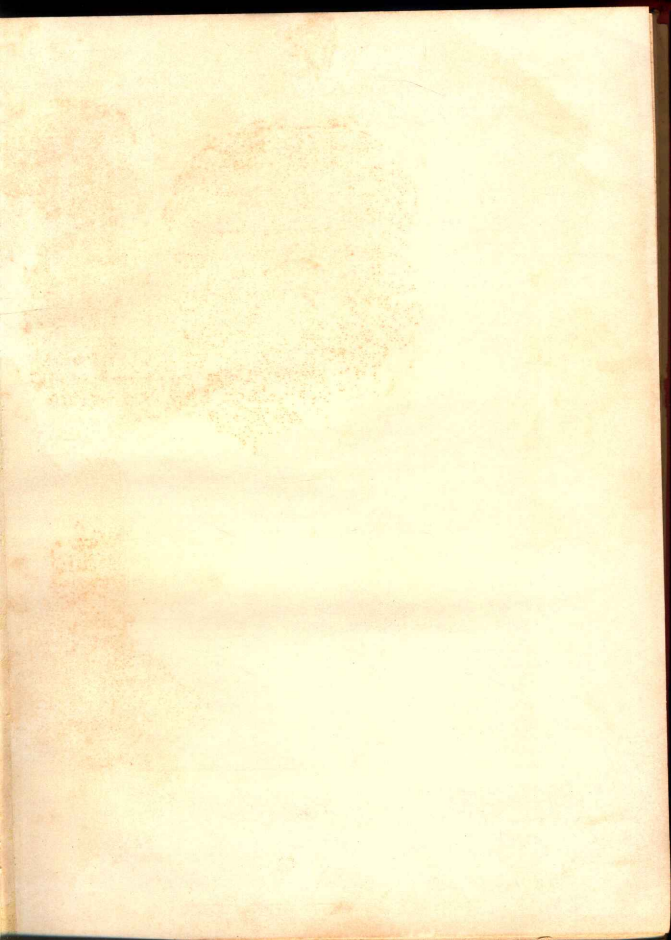
यदि म्रधिष्ठातृत्वमात्रम्, तदा मनस्येव उदयो भवेत्, यद्यन्धकारनिवृत्तिः प्रयोजनम्, तदा भग-वतैव ग्रन्थकारो निवर्तेत, यदि वा उद्दीपकत्वम, तदापि भगवतेव तत्संभगः, श्रतोऽस्यासाधारगां कार्यं वक्तव्यमिति चेत्, ग्रत ग्राह स चर्ष्णीनां शुचो हरिन्निति । चर्षण्यः सर्वत्र परिभ्रमगाशक्तयः । ताः सर्वत्र परिभ्रान्ता ग्रपि न क्वापि परमा-नन्दसम्बन्धिन्यो जाताः । यदि वा कश्चिन् मुच्येत, तथापि ता न प्रवेशं लभनते। ततः पूर्वमेव ता निवृत्ता भवन्ति । अतस्तासां शोक-स्तिष्ठत्येव । चर्षशोसहितानां जीवानां वा । तासां शोकः इदानीमेव निवृत्तः। शक्तिसहिताना-मेव । परमानन्दानुभवस्य वक्तव्यत्वात् । प्रायेगा तदानीन्तना जीवाः ताहशशक्तियुक्ताः। तस्मि-न्नु दिते परमानन्दानुभवोऽवश्यंभावीति । तथा सति प्रयोजनत्रयम्, दिग्देवताया मुखसम्मार्जनं, चर्षगीः । शोकदूरीकरगां, ग्रन्धकारनिवृत्त्यादिश्च। कण्ठोक्तं द्वयमपि तदेकसाध्यमिति वक्तुं हुष्टान्तमाह प्रियः प्रियाया इति । दीर्घकाले दर्शन यस्य । महता कालेन गतो भती प्रियः प्रियायाः पतिव्रतायाः शोकं दूरीकृत्य मुखसम्मार्जनं च करोति । न चैतत्कार्यमन्यथा सिघ्यति ॥२॥

व्याख्यार्थ — भगवान् ने जिस समय रमणार्थ मन का प्रादुर्भाव किया उसी समय उसका ग्रिध-ण्ठाता देव नक्षत्रों का राजा चन्द्र उदित हुग्रा। यद्यपि सर्व रात्रियों को एक साथ एक ही समय प्ठाता देव नक्षत्रों का राजा चन्द्र उदित हुग्रा। यद्यपि सर्व रात्रियों को एक साथ एक ही समय देखा, तो भी वे रात्रियाँ रमणार्थ कम से ही ग्राई। भगवान् के मन का चन्द्रमा ग्राधिदैविक है ग्रतः पूर्ण तथा कलङ्क रहित है। मन के ग्राविभूत होने पर चन्द्रमा का ग्राविभिव हुग्रा है, क्रीड़ा के बन्द पूर्ण तथा कलङ्क रहित है। मन के ग्राविभूत होने पर चन्द्रमा का ग्राविभिव हुग्रा है, क्रीड़ा के बन्द होने पर चन्द्रमा भी कार्य बन्द कर ग्राकाश के मध्य में, स्थिर हो जाता है, कभी भी ग्रस्त नहीं होता है। यहां मूल में शुकदेवजी ने चन्द्रमा को 'उडुराज' कहा है जिसका भावार्थ यह है, कि चन्द्रमा

जैसे नक्षत्रों का राजा होने से उनका रक्षक है वैसे ही यह ग्राबिदैविक चन्द्रमा भी गोपियों के मन रूप नक्षत्रों का राजा होने से उनका रक्षक है। भगवान् का मन पहले उत्पन्न हुन्ना उसके साथ उसके अधिष्ठाता चन्द्रमा का भी लीलार्थ पहले ही आविर्भाव हुआ इससे पूर्व दिशा में ही उसका उदय कहा जाता है (हुआ है)। वह (पूर्व) दिशा देवों की है यों श्रुति कहती है 'सा दिक् देवानां'। उस दिशा का देव ग्रौर ग्रिधिपति इन्द्र है, किन्तु ग्रब भगवान् ही इन्द्र है ग्रतः उन (भगवान् का) रेतो रूप वन्द्र पूर्व दिशा में प्रकट हुआ है अतः वह चन्द्रमा पूर्व दिशा के मध्य भाग को अपनी किरगों से रिखत करता हुआ उदय हुआ। चन्द्रमा ने पूर्व दिशा को अपनी किरएों से लाल इसलिए बनाया, कि एक तो उसी ससय (रात्रि के समय) पूर्व दिशा लाल नहीं थी, पश्चिम में लालास थी जिससे पूर्व दिशा को रीस थी कि मैं वैसी क्यों न हुई ? इस रीस को मिटाने के लिए उसकी (पूर्व दिशा को) लाल बताया, लाल रंग अनुराग का चिन्ह है, दूसरा कि यदि मैं पूर्व दिशा को लाल अनुराग युक्त न बनाऊंगा तो भगवान् का मन भी स्त्रियों (गोपियों) के मन को रिख्नत न करेगा। चन्द्रमा की किरगों शीतल होने से, ताप को भिटाने वाली हैं। ग्रौर ग्रहगा (ग्रनुराग रूप) होने से ग्रानन्द रूप भी है। अतः पुरुष जब अनुराग से (प्रिया का) स्पर्श करता है तब उसकी आनन्द आता है। यदि चन्द्रमा मन का अधिष्ठाता है इसलिए उदय हुआ है, तो वह मन में ही उदय होना चाहिए, जो कहो, कि अन्धकार को मिटाने के लिए उदय हुआ है तो, वह (अन्धकार) भगवान से मिट जाता, यदि कहो कि, गोपियों में उद्दीपन करने के लिए, तो वह भगवान द्वारा हो सकता था ग्रतः चन्द्रमा के उदय होने का ग्रसाधारएं कारएं क्या है ? इस शङ्का को मिटाने के लिए शुकदेवजी ने कहा, कि चर्षगी शक्तियों के शोक को मिटाने के लिए विशेष चन्द्रमा का उदय हुग्रा है। सर्वत्र परिभ्रमण की हुई शक्तियों का नाम चर्षगी है। वे सभी जगह—इन ग्रधिकारी भक्तों से ग्रतिरिक्त भक्तों में भी -परिश्रमण कर चुकी है परन्तु कहीं उनका परभानन्द से संबन्ध नहीं हुग्रा। यदि कोई मुक्त भी हुआ तो इन्होंने ऐसे जीवों में प्रवेश ही नहीं किया। वहां—मुक्ति पाने वाले जीवों में—से तो ये पहले ही निवृत्त (दूर) हो जाती हैं (क्योंकि मुक्ति में इनका ग्रभिलिषत परमानन्द नहीं मिलता है) श्रत: भगवद् भोग योग्य स्वामिनियों के फल में विलंब श्रौर इस कारए होती हुई श्राति को देख-कर समवेदनावश—इनका शोक यों ही स्थिर (कायम) रहा । चर्षगी (सर्वात्मभाववाली लीला के ग्रधिकारी जोवों का ग्रन्य भावों से रक्षण करने वाली शक्ति) के सहित जो जीव थे उनका भी शोक यूं ही स्थिर (कायम) था। वह शोक ग्रव-रसोद्दीपक चन्द्रोदय होने से-ही चर्षिएायों का दूर हुआ (क्योंकि यह चन्द्रमा प्रियतम के वियोग का दुःख न केवल स्वामिनियों में से किन्तु चर्षग्री शक्ति सहित स्वामिनियों में से दूर करता है) शक्ति के सहित ही परमानन्द का अनुभव होता है यों कहना चाहिए ग्रौर बहुत करके उस समय के (भजनानन्द दान की लीला के समय के) जीव परि-भ्रमगा शक्ति वाले हैं ग्रतः चन्द्रमा के उदय होने पर परमानन्द की प्राप्ति ग्रवश्य होगी ऐसा उनको निश्चय हुम्रा जिससे उनका शोक निवृत होगया।

सारांश यह है कि चन्द्रमा ने उदय होकर तीन कार्य किए—१-दिशाके देवता के मुख (मध्य) को रिञ्जत (अनुरागयुक्त लाल) किया। (२) भ्रमण शक्तियों का, एवं भ्रमण शक्ति युक्त जीवों का

१--वीर्य शक्ति रूप, २--लाल



# × श्री सुबोधिनी ×

# ॥ श्री वृन्दावनेश्वर ॥



वृन्दावनेश्वर मुकुन्द मनोज्ञवेष, वंशीविभूषित कराम्बुज पद्मनेत्र । विश्वेश केशव त्रजोत्सव मक्तिवश्य, देवेश पाण्डवपते मम देहि दास्यम् ॥

श्री मद्रलभाचार्य

प्रकाशक-श्री सुवोधिनी प्रकाशन मण्डल, जोधपुर।

शोक दूर किया। (३) ग्रन्धकार निवृत्ति ग्रादि की।

मूल में भ्रमण शक्तियों का शोक दूर करना और दिशा के मुख रिञ्जित करना ये दो प्रयोजन एक ही चन्द्रमा के उदय होने के कहे हैं इसको हुड्डान्त देकर समकाते हैं —िक जैसे बहुत समय से ग्राया हुआ पित अपनी पितव्रता प्रिया के मुख को रंजित कर उसका शोक दूर करता है वसे एक ही चन्द्र दिशा का मुख रिझ्जित कर उसका शोक मिटाता है और चर्षणी (भ्रमण करने वाली) शक्तियों का भी दुःख दूर करता है। जैसे पितव्रता के मुख का रंजन और उसके शोक को मिटाने का कार्य केवल पित ही कर सकता है वसे ही एक ही चन्द्र ने ये दोनों कार्य किए हैं अर्थात् वह एक ही कर सकता है दूसरा नहीं ॥२॥

भ्रामास—एवं मनस उत्पत्तिमुक्त्वा तद्देवतायाश्च ततः सङ्कल्पोत्पत्त्यथं तच्छब्द-योनित्वं निरूपयन् तद्दर्शनेन वेग्णुनाद उत्पन्न इत्याह दृष्ट्वेति ।

ग्राभासर्थ —श्रीशुकदेवजी ने उपरोक्त श्लोकों में मन ग्रौर उसके ग्रिधिष्ठाता देव चन्द्रमा की उत्पत्ति का वर्णन किया। शब्द के उत्पत्ति का कारण मन ग्रौर उसका ग्रिधिष्ठाता चन्द्र है, उस चन्द्र के दर्शन से, वेग्णुनाद उत्पन्न हुग्रा है जिसका वर्णन ग्रब इस निम्न श्लोक में करते हैं—

श्लोक — हृष्टा कुमुद्दन्तमखण्डमण्डलं रमाननाभं नवकुङ्कुमारुए म् । वनं च तत्कोमलगोभिरञ्जितं जगौ कलं वामहशाँ मनोहरम् ।।३।।

श्लोकार्थ — ग्रखण्ड मण्डल वाले, लक्ष्मी के मुख के सहश शोभा वाले, नवीन केसर के समान ग्रह्मा, पृथ्वी को मोद देने वाले चन्द्रमा को तथा उसकी कोमल किरमों से रंजित वन को देखकर, भगवान ने वाम (सुन्दर) हिश्वाली स्त्रियों के मन को हरमा करनेवाला कल गान (ग्रस्फुट तथा मधुर गान) किया ॥३॥

मुबोधिनी - कुमुद्वांश्चन्द्रः, पृथिव्यां सर्वत्रे व मुदं कृतवानिति। तथाकरणे सामर्थ्यं श्रखण्डमण्डल मिति । न खण्डं मण्डलं यस्य । एतस्य रसोत्पा-दने विभावत्वमप्यस्तीति ज्ञापियतुं रमाननाभ-मित्युक्तम् । लक्ष्म्या ग्रयं भ्राता भवतीति, रमाया श्राननवन् श्राभा यस्य, तथोक्तः । किञ्च, नव- कुङ्कुमवदरुणवर्णमिष । तेन विवाहसमये यथा लक्ष्मीमुखम्, तथायं वर्तते । ग्रतो नूतनकाम-जनकः । किन्न, वनमिष रसपोषकम् । तस्य कोमलगोभिरल्पिकरणैः ग्रभितो रिज्जतमारक्त युक्तम् (किरणानां रसदोग्युत्वम् । वन एव पाल्य-मानत्वं च ज्ञापित् गोपदम् । रमाननाभत्वेन पूर्वं

निरूपगाद्यथा तन्नू तनकटाक्षा भावोदयहेतवः, तथैतेऽपीति ज्ञापनाय च । गोपदिमिन्द्रियस्यापि वाचकमिति तथा । ग्रधुना भावोत्पत्तिरेव । तत्पोषस्तु स्वामिन्यागमनादिनाग्रे भावीति ज्ञाप-यितुं कोमलपदम् । यत्र तेन वनमपि रज्यते, तत्र यदर्थमागतः तद्रागं कथं न कुर्यात्।) ततः सङ्कल्प द्वारा कामजनने सर्वं कार्यं भविष्यतीति कलं यथा भवति तथा जगी, गानं कृतवान् । तख्व गानं वामहशां सुन्दरहण्टीनां सीगां भनोहरमिति । 'तस्माद्गायन्तं स्त्रिय कामयन्त' इति श्रुतेः । ग्र्याद्गोतेन सर्वाः समाहूता इति । यदि व्यक्तमधुरं गीतं कुर्यात्, तदा गीतमेव श्रुण्वन्त्यः तत्रैव स्थिता भवेयुः । यासां पुनर्दं ष्टिनीत्तमा, तास्तु नाकारिता एव ॥३॥

व्याख्यार्थ — शुकदेवजी कहते हैं कि चप्द्रमा का नाम 'कुमुद्वान्'‡ है ग्रतः यह पृथ्वी पर सर्व स्थानों में ग्रानन्द उत्पन्न करता है, पृथ्वी का कोई भाग ग्रानन्द रहित नहीं रहता है कारण कि इस चन्द्र का मण्डल ग्रखण्ड (पूर्ण) है कहीं भी इसमें खण्ड नहीं हुग्रा है इसीलिए समस्त विश्व में मोद उत्पन्न करने में समर्थ है।

चन्द्रमा का विशेषएा 'रमाननाभं' देकर शुकदेवजी ने यह भाव बताया है, कि रस के स्रावि-र्भावार्थ ग्रालम्बन विभाव की ग्रावश्यकता होती है। यह चन्द्रमा लक्ष्मीजी के मुख के समान ग्राभा वाला होने से ग्रालम्बन विभाव रूप भी है जिसके देखने से रस उद्दीप्त होता है, चन्द्रमा लक्ष्मी का भ्राता है इसलिए मुख की कान्ति समान है ग्रौर चन्द्रमा नवीन केसर के समान ग्रहरण रंगवाला भी है, जिससे यह भाव बताया है कि जैसे लक्ष्मीजी विवाह के समय लाल मुखवाली होकर नवीन काम को उत्पन्न करती थी, वैसे ही यह भी, नूतन काम को प्रकट करने वाला है और वन भी रस पोषक है, क्योंकि चन्द्र ने अपनी कोमल किरगों से उसको रंजित (लाल बना) कर रस का पोषएा करने वाला बना दिया है। \* (चन्द्र की किरएों रस का दोहन करती है। उस रस की पालना वन में होती है। इसलिए मूल श्लोक में किरएों के लिए 'गो' शब्द दिया है, चन्द्रमा की किरएों को लक्ष्मी के मुख जैसी लाल ग्राभा वाला कहा है इससे जैसे लक्ष्मीजीके नूतन कटाक्ष भाव के उदय होने में कारए। हैं वैसे ही ये (किरएों) भी भाव बढाने में कारए। हैं। 'गो' ग्रर्थ इन्द्रियें भी होता है, जिसका यह भाव है कि ग्रव तो केवल इन्द्रियों में पद का भाव उत्पन्न हुम्रा है उसका पोष्ण भीर वृद्धि तो स्वामिनियों के म्राने के मनन्तर होगी। यों बताने के लिए 'गो' का विशेषएा 'कोमल' दिया है। जब यह चन्द्र समस्त वन को रंजित करता है तो जिनके लिए उदय हुआ है उनको कैसे रंजित न करे।) इससे संकल्प द्वारा काम के जगने से सर्व कार्य सिद्ध होंगे इसलिए भगवान कल गान गाने लगे (करने लगे)। उस गान ने वाम इिष्ट वाली स्त्रियों के मन को हरण कर लिया क्योंकि श्रांत कहती हैं कि 'तस्मात् गायन्तं स्त्रियः कामयन्त' कि

<sup>‡ &#</sup>x27;कु' पृथ्वी 'मुद' ग्रानन्द 'वान्' वाला, चंद्र ग्रर्थात् पृथ्वी पर ग्रानन्द को देनेवाला इस-लिए चन्द्रमा का नाम 'कुमुद्वान्' पड़ा है।

<sup>\*</sup> यह लेख श्री गुसांईजी का है।

१—मधुर, २—सुन्दर

श्री सुबोधिनी की हिन्दी टीका - तामस प्रकरण - फल ग्रवान्तर प्रकरण - ग्रध्याय १ 

गान करने वाले पुरुष को स्त्रियाँ चाहती हैं, कारएा कि ग।यक गान से उनका मन हर लेता हैं स्रर्थात् भगवान् ने कल गान से, (वेगुनाद से) सबको बुला लिया। यदि भगवान् भ्रव्यक्त मधुर गान न कर व्यक्त स्पष्ट गान करते तो गीत सुनती हुई वहां ही स्थित हो जाती (यहां न ग्राती)। जिनकी दृष्टि उत्तम न थी उनको भगवान ने बुलाया ही नहीं ।।३।।

श्राभास-ततः सर्वाः स्त्रियः समागता इत्याह निशम्येति ।

म्राभासार्थ - वेगुनाद होने के म्रनन्तर, सर्व (कुमारिकाएँ तथा विवाहित) गोपीजन माई, उसका वर्णन करते हैं-

श्लोक-निशम्य गीतं तदन ङ्गवर्धनं व्रजस्त्रियः कृष्णगृहीतमानसाः । ग्राजग्मूरन्योन्यमलक्षितोद्यमाः स यत्र कान्तो जवलोलकुण्डलाः ॥४॥

श्लोकार्थ-कामवर्द्धक उस गीत को सुन कर श्रीकृष्ण में जिनका मन लग गया है ऐसी व्रज की स्त्रियां परस्पर जाने की सूचना न देते हुए वहां ग्राई जहां उनके कान्त भगवान् बिराजते थे, शीघ्रता से ग्राने के कारण उनके कानों के कुण्डल चश्चल हो रहे थे ॥४॥

सुबोधिनी - यद्यपि भगवता कुमारिका एवा-हुताः, तथापि ग्राह्वानं सहशमिति, निरोधोऽपि कर्तव्य इति सर्वा एव समागताः । किन्न, यद्भग-वता गीतं तदन झमेव वर्धयति, श्रङ्गं तु नाश-यत्येव । ग्रतो नूतन उत्पन्नः कामः ता ग्रानीत-वान्। किञ्च, व्रजस्य स्त्रियः पूर्वमपि भग-वदीयाः, कृष्णेनैव गृहीतं मनो यासाम् ग्रतः शीघ्रमेव यत्र कान्तस्तत्रागताः । ग्रनेन म्राकारिता एव प्रथममागता इत्युक्तम् । तासां मुख्यः कान्त इति । श्रत एवान्योन्यमलक्षित उद्यमो यासाम्। ता हि प्रत्येकमेव भगवन्तं पति-त्वेन स्वीकृतवत्यः । स पूर्वमुपात्तो यः कान्तः । तासां शरीरविचारेऽपि दृष्टिर्न जातेति वक्तुं जवेन लोले कुण्डले यासामिति कर्गापीडाननुसन्धानं प्रदिशतम् । ताः स्त्रियो गौडदेशस्थाः । तत एव कुमारिकाः समागता इति । पूर्वं मथुरादेशस्थिता-नामपि अनागरी एां कुण्डले एव । ताट ङ्कयोरेव वा कुण्डलत्वम् ॥४॥

व्याख्यार्थ - यद्यपि भगवान् ने कुमारिकाभ्रों को ही बुलाया था, कारण कि उनको ही इन रात्रियों में रमए। करने का वरदान दिया था, तो भी बुलावा तो सब को समान था ग्रौर निरोध तो सबका करना था। इसलिए नाद श्रवएा करते ही, सब ग्रा गई ग्रौर भगवान् ने जो गान किया था वह काम को बढ़ाने वाला तथा लौकिक देह को नाश करने वाला था, ग्रतः ग्रलौकिक देह में म्रलौकिक दिव्य काम उत्पन्न हुम्रा वह (काम ) इनको यहां लाया। वे व्रजाङ्गनाएं तो प्रथम ही भगवदीय थीं, इस कारएा से कृष्णा ने जिनका मन ग्राकिषत कर लिया है, वैसी वे शीघ्र ही जहाँ उनके वे कान्त थे वहाँ म्राईं। जिससे यह बता दिया कि जिनको बुलाया वे ही पहले म्रा गई। क्योंकि उन (कुमारिकाओं) के मुख्य कान्त ये ही थे। अतः इसी प्रकार आने लगी कि जिससे उद्यम का एक दूसरे को पता न लगे। प्रत्येक कुमारिका कृष्ण को अपना २ कान्त समक्ष कर शीझता से शीझ २ आई।

मूल में (स) पद देने का तात्पर्यं यह है कि जिनको पहले अपना पित किया था, वे जहाँ थे, वहां ऐसी शीघ्रता से आई, जैसे शरीर को दुःख का भी ज्ञान न रहा, जैसे कि शीघ्रता से चलने से कानों के कुण्डल, जो हिलते थे, जिससे कानों में पीड़ा होती थी किन्तु उसका भान भी उनको न रहा।

वे स्त्रियां गौड देश की थी, वहाँ (गौड देश) से ही जो ग्राई थीं वे कुमारिकाएँ थीं । मथुरा देश के गाँवों में रहने वाली स्त्रियां भी पहले कुण्डल पहनती थी ग्रथवा कुण्डल से कान का भूषण 'बाला' ग्रादि समभना चाहिए ॥४॥

#### म्राभास-प्रसङ्गादन्यासामप्यागमनमाह दुहन्त्य इति ।

श्राभाशार्थ - प्रसङ्ग से, कुमारिकाश्रों के श्रतिरिक्त जिनको श्राह्वान नहीं किया गया था वे भी श्राई उनका वर्णन इस श्लोक में करते हैं—

#### श्लोक—दुहत्त्योऽभिययुः काश्चित् दोहं हित्वा समुत्सुकाः । पयोऽधिश्चित्य संयावमनुद्वास्यापरा ययुः ।।५।।

श्लोकार्थ — भगवान के किए हुए नाद के सुनने से, जिनके अन्तः करण में भग-वान से मिलने की विशेष उत्कंठा जगी थी उनमें से, कितनीक दुहती हुई आधे में ही दुहना छोड़कर, कितनीक चूल्हे पर चढे हुए दूध को नीचे उतारे बिना, कितनीक दूध में पकी हुई गेहूँ की खीर चूल्हे पर धरी हुई छोड़कर, इसी प्रकार सब अपने कार्य की परवाह न कर भगवान के पास शीझ पहुँच गईं।।।।।

सुबोधिनो—तासां वा कियापराणाम् । तत्र काश्चन षोडशसहस्रव्यतिरिक्ताः नवविधाः समा-गताः, दशिवधा वा । गुणानां त्रैविध्यान्नविध-त्वम् । निर्गुणाश्चैकविधाः । जातिकुललोकधर्म-पराः तिस्रस्तिस्र उदीरिताः । तत्र गोपाजातीयाः दुग्धपराः । तत्र दुग्धस्योत्पत्तिस्थितिप्रलयान् कुर्वन्ति तास्तिस्रः प्रथममुदीरिताः । एवंविधा ग्रिप गणश इति वक्तुं सर्वत्र वहुवचनम् । काश्चिद्द्रहन्त्य एव दोहं दोहनलक्षणं कर्म मध्ये त्यक्त्वा भगवदाभिमुख्येन ययुः। गौर्वत्सश्च बद्धौ,

दोहनपात्रं च ग्रघंदुग्धम्, यः समयः सर्वथा त्यक्तु-मशक्यः, तस्मिन् समये समागताः । तथा समा-गमने हेतुः समुत्सुका इति । सम्यगुत्सुकाः, को वेद क्षग्णान्तरे भगवान् क्व गमिष्यतीति । ग्रन्याः पुनः पयः ग्रधिश्रित्य तथैव ययुः । भौजनार्थं पयसि पच्यमानाः गोधूमकग्णाः संयावशब्देनोच्य-न्ते । तेषां दाहे सर्वनाश इति । पक्वदशैव संया-वशब्देनोच्यते । ग्रतस्तदप्यनुद्वास्य काश्चन ग्रभि-ययुः । ग्रपरा इति सर्वत्र गुग्गैभिन्नस्वभावत्वम् । एवं तिस्रो राजस्य ॥१॥ व्याख्यार्थ —सोलह हजार कुमारिकाएँ :थीं उनके सिवाय ग्रन्य गोपियां गुणों के मिश्रण से नव प्रकार की थीं ग्रौर एक प्रकार निर्णु गों का था यों मिलकर दश प्रकार की थीं। वे घर के काम में लगी हुई थीं। किन्तु नाद श्रवण से भगवान से मिलने के लिए विह्वल हो गई जो काम के बिगड़ जाने का भी घ्यान न कर शीघ्रता से भगवान के पास ग्रा गई।

वे (म्राई हुई) गोपियाँ जाति धर्म, कुल धर्म ग्रौर लोक धर्म में परायरा तीन-तीन भाव वाली थीं। उनमें जाति धर्म वाली, गोप की स्त्रियां थीं, जिनका (धंधा) दूध का है, वे प्रथम गौ ग्रादि का दोहन कर दूध पैदा करती हैं, ग्रनन्तर उसकी सावधानी से 'रक्षा' करती है पश्चात् दूध का प्रलय करती हैं; वे प्रथम तीन प्रकार की # कही है उनके भी यूथ हैं इसलिए मूल श्लोक में बहुवचन कहा है। #

कितनीक नाद श्रवण के समय दूध का दोहन करती थीं उसको बीच में ही छोड़ गौ श्रौर बछड़े बंधे पड़े रहे दूध का पात्र श्राधा ही भरा पड़ा था ऐसी श्रवस्था में उनको वैसी दशा में छोड़ना कठिन था, तो भी, छोड़कर भगवान के पास श्राई कारण कि उनको यह विचार हुश्रा कि न जाने दूसरे क्षण में भगवान कहीं चले जाएँगे इसलिए शीघ्र चलें।

दूसरी ऐसी थीं, जिन्होंने गरम करने के लिए दूध को चूल्हे पर धरा था उसको चूल्हे पर ही छोड़ कर भगवान के पास ग्रागईं।

तीसरी वे थीं, जिन्होंने भोजन के लिए गेहूँ को दूध में पकाया था वह तय्यार भी होगया था तो भी उसको चूल्हे से नीचे उतारे बिना भगवान के पास पहुँच गई, यह विचार नहीं किया, कि इसके जल जाने से सर्वनाश होगा ग्रर्थात् दूध गेहूं ग्रीर शक्कर सर्व व्यर्थ होंगे। श्लोक में दिए 'ग्रपरा' शब्द का भाव यह है कि प्रत्येक का गुणों से (सात्विक, राजस ग्रीर तामस गुणों से) स्वभाव भिन्न है। इसी भांति इस श्लोक में जाति धर्मवाली तीन (सात्विक-राजस, राजस-राजस ग्रीर तामस-राजस) राजस थीं।।।।

ग्राभास—सात्त्विकीराह परिवेषयन्त्य इति । ग्राभासार्थ—निम्न श्लोक में सात्त्विकाग्रों का वर्णन करते हैं।

<sup>#</sup> सात्त्विक, राजस एवं तामस

उत्पत्ति स्थिति एवं प्रलय के नियामक गुरण तीन हैं राजस सात्त्विक एवं तामस

# श्लोक-परिवेषयन्तस्तद्धित्वा पापयन्त्यः शिशुन्थ । शुश्रुषत्त्यः पतीन् काश्रिदश्चन्त्योऽपास्य भोजनम् ।।६।।

श्लोकार्थ-कितनीक परोसना छोड़, कितनीक बच्चों को दूध पिलाती थीं, उसको ग्राधे में छोड़, कितनीक पतियों की सेवा को ग्राधे में छोड़, ग्रौर भोजन करना भी श्राधे में त्याग कर, श्रपने कान्त कमल नयन भगवान के पास पहुंची ।।६॥

तत्र भर्तभींजने शयने च सेवा स्वधर्मः । श्रति-बालकानां पुत्रागां स्तनदानं च। परिवेषगां च मृष्टिरिव, रेतस उत्पादकत्वात् । स्तनदानं पाल-

मुबोधिनी - भर्तुरपत्यस्यापि सेवा स्त्रीधर्मः । | नम् । शिष्टमन्यत् । सर्वत्र तत्तद्धित्वेति ज्ञेयम् । ग्रन्या इत्यपि । तामसीराह ग्रभन्त्योऽपास्य भोजनिमत्यादि ॥६॥

व्याख्यार्थ --पति तथा पूत्रों की सेवा करना भी स्त्रियों का धर्म है, किन्तु पति की भोजन तथा शयन समय सर्व प्रकार से परिचर्या करना स्त्री का विशेष स्वधर्म है। ग्रीर इसी प्रकार छोटे बच्चों को स्तनदान करना भी स्त्रियों का विशेष स्वधर्म है।

पति को परोसना, यह सेवा तो स्त्रियों के लिए 'सृष्टि' धर्म है। परिवेषएा यह सृष्टि धर्म इसलिए है, कि भोजन से (वीर्य) 'उत्पन्न' होता है, वीर्य द्वारा 'सन्तित' होती है। स्तनदान से बालकों का पालन होता है शेष कार्य प्रलय धर्म है। इसी प्रकार इन तीन कार्यों से इस श्लोक में तीन तरह की सात्त्विक गोपियों का वर्णन किया है। जैसा कि परोसने वाली राजस सात्त्विकी हैं, स्तन पान से रक्षा करने वाली सात्त्विक सात्त्विकी हैं ग्रीर केवल पति सेवा करने वाली तामस सात्त्विकी हैं, कारण कि, इस सेवा में भोग की अभिलाषा होने से तामसत्व है। ये तीनों प्रकार की गोपियाँ ग्रपने-ग्रपने पृथक् पृथक् कार्यों को त्याग कर भगवान् के वहाँ पहुँची।

उपरोक्त प्रकार से जाति तथा कुल धर्म वाली तीन २ प्रकार की गोपियाँ का वर्णन कर ग्रब चतुर्थ पाद 'म्रश्नन्त्योऽपास्यभोजनम्' से लोक धर्म वाली तामस गोपीजन का वर्णन करते हैं, नाद श्रवएा समय, जो गोपियाँ भोजन कर रही थीं, भोजन को ग्राधे में ही त्याग कर भगवान के पास गईं वे लोक धर्म वाली तामसी गोपियाँ थीं ॥ ॥

१—ग्रपना दूध देना, २—परोसना,

# श्लोक—लिम्पन्त्यः प्रमृजन्त्योऽन्या श्रञ्जन्त्यः काश्च लोचने । व्यत्यस्तवस्त्राभरागः काश्चित्कृष्णान्तिकं ययुः ॥७॥

श्लोकार्थ—कितनी एक लीपती थीं, कितनी एक उबटन कर रही थीं, कोई ग्राँखों में ग्रञ्जन ग्राँज रही थीं, कितनी एक ने तो शीव्रता के कारण वस्त्र ग्रौर ग्राभूषण उलट पुलट पहन लिए ग्रौर उतावली से श्रीकृष्ण के पास ग्रा पहुँची ।।७।।

मुजन्त्य उद्वर्तनादिकं कुर्वन्त्यः गृहं वा लिम्पन्त्यः प्रमृजन्त्य उद्वर्तनादिकं कुर्वन्त्यः, गृहं वा लिम्पन्त्यः प्रमृजन्त्यः ग्राभरगानि, भाण्डानि वा प्रमृजन्त्यः । ग्रत्रापि पूर्ववदेव क्रमः । शरीरसेवातः गोसेवा मुख्या, ततः पितसेविति । 'ग्रञ्जन्त्यः काश्च लोचन' इति गुगातीताः । ग्रतः 'काश्च लोचने' इति दुर्लभाधिकारः सूचितः । ज्ञानमार्गशोधिका इति निर्गुगत्वम् । तासामागमने दैहिकविचारोऽपि न जातः, किम्पुनस्तद्धर्मागामिति वक्तुं

वस्त्राभरणयोर्व्यत्यासमाह व्यत्यस्तेति । व्यत्य-स्तानि विपरीतानि वस्त्राण्याभरणानि च यासाम् । एवमुद्यमः सर्वासामेव साधारणो निरूपितः । 'व्रत्यासो मार्गगता' विति केचित् । तन्मध्येऽपि काश्चित्कृष्णान्तिकं ययुः, काश्चिन्न । याः पुनः शब्दपरा जाताः, ता उद्युक्ता ग्रपि नागताः, याः पुनः शब्दापेक्षां त्यक्तवत्यः, ताः सर्वतो निरपेक्षाः विपरीतावश्यकदेहधर्माः भगवदन्तिकमागताः ॥७॥

व्याख्यार्थ—िकतनीक गोपियाँ शरीर पर ग्ररगजा ग्रादि से लेप + करती थी, कितनीक तेल फुलेल से उबटन || कर रही थीं, यहाँ भी क्रम के ग्रनुसार, (राजस, सात्विक ग्रौर तामस) क्रम लेना। शरीर सेवा से गौ की सेवा मुख्य है उससे पित की सेवा विशेष समभनी चाहिए। इनमें जो कितनीक ग्रञ्जन ग्राँज रही थीं वे निर्गुणा थीं। कितनीक कहने से यह बताया है, कि वैसा ग्रिधकार होना दुर्लंभ है, ग्राँखों में ग्रँजन डालने वाली गोपियाँ ज्ञान मार्ग का शोधन करने से निर्गुणा हैं ग्रतः होना दुर्लंभ है, ग्राँखों में ग्रँजन डालने वाली गोपियाँ ज्ञान मार्ग का शोधन करने से निर्गुणा हैं ग्रतः होना ग्रिधकार पाना दुर्लंभ है। इस प्रकार की गोपियों को भगवान् के पास ग्राने में देह का भी वैसा ग्रिधकार पाना दुर्लंभ है। इस प्रकार की गोपियों को भगवान् के पास ग्राने में देह का भी श्रमुसन्धान जब न रहा तब देह के धर्मों का विचार कैसे रहेगा ? इसी कारण से, ग्राभूषण एक ग्रमुसन्धान के दूसरे स्थान पर धारण कर लिए एवं वस्त्र भी नीचे के ऊपर ग्रौर ऊपर के नीचे पहन स्थान के दूसरे स्थान पर धारण उद्यम बताया। (कोई कहते हैं कि, वस्त्र उलट पुलट मार्ग में लिए। इस प्रकार सबका साधारण उद्यम बताया। (कोई कहते हैं कि, वस्त्र उलट पुलट मार्ग में हुए हैं) वैसी गोपियाँ भी कोई कृष्णा के पास पहुँच गई कितनीक नहीं पहुँची।

जो गोपियाँ जाने के लिए उद्यम शील भी हुई किन्तु पति ग्रादि के शब्द के परायण हुई ग्रथित्

<sup>+ ||</sup> ग्रथवा वे गोपियाँ घर को लीप रही थीं तथा ग्राभूषण तथा वर्तनों को साफ कर रही थीं।

उन शब्दों से रुक गई वे, भगवान के पास (भजनानन्द पाने के लिए) न ग्रा सकी ग्रौर जिन्होंने उनके (पित ग्रादि के) शब्दों की परवाह नहीं की ग्रौर किसी प्रकार की ग्रपेक्षा नहीं की तथा ग्रावश्यक देह धर्म भी जिनके विपरीत हो गए थे उस पर भी ध्यान नहीं दिया, वे ही कृष्ण के पास पहुँच गई समय पर भजनानन्द का ग्रानन्द भी उन्होंने ही पाया ॥७॥

श्राभास-सर्वासामनागमने हेतुमाह ता वार्यमाणा इति ।

ग्राभासार्थ — भगवान् के पास भजनानन्द रस पाने के लिए, जो न पहुँच सकीं उनके त ग्राने का कारण इस क्लोक में कहते हैं।

श्लोक —ता वार्यमारगाः पतिभिः पितृभिः पुत्रबन्धुभिः । गोविन्दापहृतात्मानो न न्यवर्तन्त मोहिताः ॥ ॥ ॥

श्लोकार्थ—वेगानाद श्रवण कर, जब गोपियाँ भगवान के पास ग्राने लगीं, तब उनको पिता, पिता, पुत्र ग्रीर बन्धुग्रों ने जाने से रोका तो भी जिनका हृदय हिर ने हरण कर लिया है वे रुकी नहीं, क्योंकि भगवान ने उनको मोह लिया था, (शेष रुक गई) ॥=॥

सुबोधनी—'रक्षेत्कन्यां पिता विन्नां पितः पुत्रस्तु वार्धके । ग्रभावे ज्ञातयस्तेषां न स्वातन्त्र्यं क्विचित्स्त्रया' इति चत्वारो रक्षकाः । ग्रतो यथा-यथं पितिभवीर्यमाणा जाताः, काश्चन पितृभिः, तथैव पुत्रैर्बन्धुभिश्च । ते हि निरुद्धा ग्रपि फलरसा-निभज्ञाः, साधनप्रवणाः । स्वद्वारैव स्त्रीणां भजनं भजनं मन्यन्ते, न तु स्वातन्त्र्येण । तथापि गोविन्देनापहृतः ग्रात्मा ग्रन्तःकरणं यासाम् । निवारणं हि श्रौतम् । प्रवर्तकश्च भगवान् । ग्रन्तःकरणा-रूढाश्च पुरुषाः । न हि नौका प्रवाहवेगाद्गच्छन्ती

तिष्ठ तिष्ठेत्युक्ता तिष्ठति । भयं स्वधभौ वा तासां नास्तीत्याह मोहिता इति । यदि ताः कृष्णान्तिकं न गच्छेयुः, तदा मूच्छिता इव प्राणाँ।स्त्यजेयुः । (सर्वात्मभावज्ञापनायैवाधुना व्रजस्थानामेतदागमनज्ञानं कारितवानिति ज्ञेयम् । ग्रन्यथाग्रे 'मन्यमानाः स्वपार्श्व स्था'निति वाक्याद्यथा वनस्थित्यज्ञानं सम्पादितवान्, एवं पूर्वमेवागमनाज्ञानमेव कथं न सम्पादयेत् । 'प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्थे'ति न्यायेन तज्ज्ञानं सम्पाद्य तत्सम्भावितदोषाभावसम्पादनात्त्वसम्पादनस्यैव वरीयस्त्वादिति)।।६॥

द्याख्यार्थ — स्त्री जाति की रक्षा का (पालन-पोषण का) भार, स्त्री पर नहीं है, उसकी बचपन में पिता को रक्षा करनी चाहिए, युवावस्था में पित उनकी रक्षा करें, वृद्धावस्था में पुत्र उनकी रक्षा करें, इस प्रकार स्त्री की रक्षा का भार स्त्री पर नहीं है, ग्रतः पिता, पित ग्रोर पुत्र न

हो तो जाति वाले सगे सम्बन्धी भी उनकी रक्षा करें, इसी कारण से, स्त्री को उनकी ग्राज्ञानुसार चलने की मर्यादा है। गोपियाँ जब घर से निकल कर जाने लगीं तब इस मर्यादानुसार पित पितादि बान्धवों ने उनको जाने से रोका। यद्यपि उन पित ग्रादिकों का भी भगवान ने निरोध किया था, ग्रर्थात् वे निरुद्ध थे, किन्तु ग्रब तक भगवान के भजनानन्द रूप फल में कैसा ग्रनन्त ग्रद्भुत रस है उससे वे ग्रनभिज्ञ थे इसीलिए साधन में लगे हुए थे। जिससे वे समभते थे कि स्त्रियों को भगवान का भजन स्वतंत्र सीधा नहीं करना चाहिए पित द्वारा ही करना चाहिए। इसी प्रकार से (पित द्वारा) भजन ही स्त्रियों के लिए भगवान का सखा भजन है। इसी भांति पित ग्रादि का कहा हुग्रा रोकने वाला शब्द केवल कान तक पहुँचने वाला है, किन्तु ग्रन्तः करण पर उसका प्रभाव नहीं, कारण कि जीव ग्रन्तः करण के वश है ग्रीर ग्रन्तः करण के प्रवर्तक भगवान हैं, ग्रतः जिनका ग्रन्तः करण भगवान में लग गया था, उन पर पित ग्रादि के शब्द का प्रभाव वैसे न पड़ा जैसे प्रवाह में जाती हुई नौका पर केवल 'ठहर ठहर' शब्द का प्रभाव नहीं पड़ता है। ग्रतः भगवान में ग्रासक्त ग्रात्मा वाली गोपियाँ हकी नहीं, भगवान के पास चली गईं।

इस प्रकार कहने का ग्राशय यह है, कि जिनका ग्रन्तः करण भगवान में ग्रासक्त नहीं था वे रुक गईं। भगवान में ग्रासक्त चित्त वाली गोपियों को किसी प्रकार का भय नहीं था, तथा उनको स्वधमं (देह धर्म-मर्यादा धर्म) की भी परवाह न थीं क्योंकि उन गोपियों का भगवान में मोह था ग्रतः यदि भगवान के पास न जाती तो मूर्छित हो के भूमि पर गिर पड़तीं, मोहितों को किसी प्रकार का भय ग्रीर स्वधमं का भान नहीं होता है।

+ (इस प्रकार गोपियाँ पित ग्रादि के वचनों की परवाह न कर भगवान के पास पहुँची जिनको वजवासियों ने प्रत्यक्ष देखा था तो भी उन्होंने रात्रि में ग्रपनी स्त्रियों को ग्रपने पास ही सोई हुई पाई, ग्रर्थात्, उस समय हमारी स्त्रियाँ तो हमारे वचनों की परवाह न कर भगवान के पास गईं हैं इसको भूल गए) भगवान ने प्रथम तो उनको (व्रजवासियों को) स्त्रियाँ भगवान के पास गईं इसका ज्ञान कराया, पुनः ग्रज्ञान कराया, यह तो कीचड़ में पैर डाल कर फिर धोने के समान ही हुग्रा जिससे ग्रच्छा तो यह होता, कि उनको प्रथम ज्ञान ही न कराते, इस शङ्का का समाधान करते हुए प्रभुचरण ग्राज्ञा करते हैं, कि भगवान के पास गोपियाँ के जाने का व्रजवासियों को प्रथम ज्ञान कराने का तात्पर्य यह है कि उनको (व्रजवासियों को) यह दिखाना था कि गोपियों का गगवान में सर्वात्मभाव सिद्ध है) ॥ ।।।

म्राभास—एवं दशविधानां भगवत्समीपगतिमुक्तवा, यासां कालः प्रतिबन्धकः। पूर्वमेव भक्तियुक्ताः, ता भजनानन्दमननुभूयेव, प्रतिबद्धा एव, भगवत्सायुज्यं प्राप्तवत्य इत्याह म्रन्तर्गृहगता इति त्रिभिः।

**ब्राभासार्थ** - इस प्रकार दशं प्रकार की गोपिकाएँ (३-रजोगुर्गी, ३-सतोगुर्गी, ३-तमोगुर्गी

ग्रौर १-निर्गुणी) भगवान् के पास प्राप्त हुईं, इनके सिवाय जो प्रथम भक्त थीं, किन्तु भजनानन्द के सुख का ग्रनुभव नहीं लिया था, उनके जाने में काल ने रुकावट डाली, जिससे वे भजनानन्द रस पानार्थ भगवान् के पास न पहुँचकर सीधी भगवत्सायुज्य को प्राप्त हुईं, इसका वर्णन निम्न ६ वें श्लोक में कहते हैं—मुक्ति, कर्म क्षय से होता है, कर्म क्षय, ज्ञान से, शास्त्रीय मर्यादा विहित भक्ति से, वा भगवत्सान्निध्य दर्शन से होता है ये तीनों यहाँ नहीं थे तो इनकी मुक्ति कैसे हुई ? इस शङ्का के निवारणार्थं कर्मक्षय का प्रकार शुकदेवजी निम्न १० वें श्लोक में कहते हैं। इस प्रकार पाप पुण्य कर्मों के क्षय होने से मुक्त होगई उसका वर्णन निम्न ११ वें श्लोक में करते हैं।

श्लोक — ग्रन्तर्गृहगताः काश्चिद् गोप्योऽलब्धविनिर्गमाः ।
कृष्णां तद्भावनायुक्ता दध्युर्मीलितलोचनाः ॥६॥
दुःसहप्रेष्ठविरहतीव्रतापधुताशुभाः ।
ध्यानप्राप्ताच्युताश्ले षिनिर्वृत्या क्षीणमङ्गलाः ॥१०॥
तमेव परमात्मानं जारबुद्धचापि सङ्गताः ।
जहुर्गुग्मयं देहं सद्यः प्रक्षीणबन्धनाः ॥११॥

श्लोकार्थ — कितनीक गोपियाँ घर के भीतर ही पित ग्रादि के रोकने से रुक गईं जब नकलने का मार्ग उनको न मिला, तब उन्होंने ग्राँखें बन्द कर, मन में श्लीकृष्ण का ध्यान किया ॥६॥

प्यारे श्रीकृष्ण के दुःसह विरह के तीव ताप होने से उनके पाप कर्म धुल गए ग्रीर ध्यान से प्राप्त, श्रीकृष्ण के ग्रालिङ्गन से, प्राप्त सुख के भोग से उनके पुण्य कर्म क्षीण हो गए ॥१०॥

श्रन्तर्गृहगता<sup>3</sup> गोपियों ने पाप फल भोग के श्रनन्तर जब परमात्मा का हृदय से दर्शन किया, तब भगवान् का जार बुद्धि से श्रालिङ्गन<sup>8</sup> कर इस प्रकार पाप पुण्य फल भोगने से कर्मक्षय होगया, जिससे सब बन्धन टूट गए श्रौर गुरामय देह छूट गई ॥११॥

१—जो मुश्किल से सहा जाय, २—तेज, ३—जो पति स्रादि के रोकने से घर में रह गई थीं, ४—मिलाप,

सुबोधिनी - दैवगत्या काश्चिद्गृहमध्ये स्थितः, गोपभार्याः चातुर्यानभिज्ञाः, ग्रत्रौढाः पतिसहिताः, पतिभिरेव संरक्षिताः, ग्रलब्धविनिर्गमा जाताः। ततः प्रतिबन्धनिवृत्त्यर्थं कृष्णमेव ध्यातवत्यः परं तद्भावनायुक्ताः, भगवान् जारः स्वयमभिसारिका इति । अन्यथा प्रतिवन्धो न स्यात् । ताहश्योऽपि मीलितलोचनाः सत्यो भगवन्तं दध्युः ध्यातवत्यः, , ततो मुक्ता जाताः नन् तत्र ज्ञानाभावात् विहितभक्त्यभावात् भगवतोऽपि सान्निध्याभावात् कथं मुक्ता इत्याशंक्य, कर्मक्षयात् मुक्ता इति वक्तूं कर्मक्षयप्रकारमाह दुःसहेति । दुःसहोयः प्रेष्ठविरहः स एव महानग्निः, तस्य यस्तीवस्तापः, तेन धुतानि निधू तानि ज्वालितानि भस्भसात्कृतानि अशुभानि यासाम्। फलभोगे कर्म क्षीयत इत्यविवादम्। कोटिब्रह्मकल्पेषु कुम्भीपाकादिनरकेषु यावत् दुःखं भवेत्, तावत् दुःखं भगवद्विरहे क्षरामात्रेण जातम् । ततः सर्वपापफलभोगः समाप्तः। पुण्यक्षयप्रकारमाह ध्यानप्राप्तेति सर्वपापक्षये भगवान् ध्याने प्राप्तः । ग्रच्युतः परमात्मा । न त् समागतोऽपि जारत्वेन, ग्रन्यथा ततोऽपि

कर्मशेषः स्यात् । तस्य योऽयमाश्चेषः, तेन या निर्वृतिः, तया क्षीरां मङ्गलं पुण्यं यासाम्। कोटिब्रह्मकल्पेषु स्वर्गादिलोकेषु यावत्सुखमनुभूयते, तावत् भगवदाश्चेषे क्षरामात्रेगौवान्भूतम्। ग्रतः पुण्यक्षयोऽपि जातः । ततो मुक्ता जाता इत्याह तमेव परमात्मानिमिति । सुखभोगार्थमेव भगवान् पूर्वमाश्चिष्टः भोगे जातेऽपि वियोजकपापाभावात् न वियुक्ताः, ग्रतः संगता एव स्थिताः । शरीरं तु प्रारब्धकर्मनिर्वागमपतत् । यद्याश्लिष्टो भगवान न भवेत्, तदा तत्र प्रविष्टाः तद्गतं धर्माधर्मफलं बुभुजुः, भगवति प्रविष्टत्वात् मुक्ता एव, जाताः। तदाह तमेव परमात्मानमिति । पूर्वं सम्बन्धसमये यद्यपि जारबुद्धचापि संगता एव, ततः कर्मबन्धस्य प्रक्षीरणत्वात् गुरणमयं देहं जहुः। तदा ग्रज्ञान-मन्यथा ज्ञानं वा त्रिक्षरावस्थायीति न तयो: प्रतिबन्धकत्वम्, वियोजकाभावात् शरीरान्त-रोत्पादकाभावाः । ग्रविद्या परं तिष्ठति, सा भगवच्छक्तिः, भगवत्संगतं न व्यामोहयतीति सापि निवृत्ता । ततः मुक्ता जाता इत्यर्थः ।।११।।

व्याख्यार्थ — दैवगति भे कितनी ही घर के भीतर रह गई, क्यों कि गोप की स्त्रियाँ होने से उनमें चातुर्य न था, बड़ी भी नहीं थीं जिससे वे पितयों से रिक्षित होने से उनके साथ थीं, जिससे बाहर न निकल सकी, इस प्रतिबन्ध को मिटाने के लिए कृष्ण का ध्यान करने लगीं, किन्तु कृष्ण हमारा नायक ३ है श्रौर हम उनकी नायिकाएं है इस भावना से ध्यान करती थीं जिससे प्रतिबन्ध मिटा नहीं यदि ऐसा भाव नहीं होता, तो प्रतिबन्ध ही नहीं होता। जार बुद्धि से भी ग्राँखें बन्द कर, भगवान (कृष्ण) के ध्यान में मग्न हुईं जिससे मुक्त हो गईं ॥६॥

यह बिना विवाद के मानी हुई बात है कि कर्मों के फल भोगने से कर्मों का नाश हो जाता है इस सिद्धान्तानुसार गोपियों ने पाप कर्मों को ग्रपने परम प्रिय के दुःसह विरह से उत्पन्न तीव्र ग्रग्नि में जला दिए क्योंकि करोड़ों ब्रह्मा के कल्पों में कुम्भीपाकादि नरकों में जितना दु:ख होता है, उतना दु:ख भगवान् के क्षरा मात्र विरह में हुन्रा, जिससे सर्व पापों के फल का भोग समाप्त हो गया। श्लोक के उत्तरार्ध में पुण्यों के फल भोग का प्रकार कहते हैं - जब पाप क्षय हो गए, तब ध्यान करते

हुए भगवान के दर्शन हुए। वे परमात्मा ग्रच्युत थे। ध्यान समय, गोपीजनों को जार भाव से भगवान का दर्शन नहीं हुग्रा था (यदि जार भाव से होता, तो कर्म शेष रह जाते) जिससे भगवान से उस समय हुए ग्रालिङ्गन से, सर्व पुण्य फल भोग हो गया। करोड़ों ब्रह्मा के कल्पों में जो स्वर्गादि लोकों में पुण्य फल के सुख भोगे जाते हैं, उतने सुखों का भगवदालिङ्गन से क्षरा मात्र से, अनुभव हो गया ग्रतः पुण्य कर्म भी क्षय हो गए।।१०।।

गोपियों को ध्यान में भगवान के जब दर्शन हुए तब मुख भोगने के लिए उन्होंने भगवान का ग्रालिङ्गन किया था। पुण्यों के फल रूप मुख का उपभोग हो गया तो भी, उनको भगवान से पृथक् करने वाला कोई पाप कर्म नहीं रहा था, जो उनको भगवान से ग्रलग कर सके, इसलिए वे (जीव) भगवान से ही मिले रहे, शेष कर्मों से बने हुए उनके गुरणमय देह नष्ट हो गए। जो जीव भगवान से मिले हुए नहीं होते तो, ग्रन्य किसी देह में जीव का प्रवेश होता तो उस देह से सम्बन्धी धर्म तथा ग्रधमं के फल उनको भोगने पड़ते, किन्तु भगवान से ग्राहिलष्ठ होने से, ग्रन्य देह की प्राप्ति न हुई, किन्तु मुक्ति हो गई। इसलिए श्लोक में 'तं एवं परमात्मानं' कहा है उस ही (जिसको ध्यान में देखा ग्रथवा जिसमें जार बुद्धि थी) परमात्मा से मिल कर मुक्त हुए। यद्यपि पहले जार बुद्धि से ही मिले थे किन्तु कर्म बन्धन के क्षीरण होने से गुरणमय देह को छोड़ दिया। तब जो ग्रज्ञान ग्रथवा ग्रन्यथा ज्ञान रहता है, वह तो तीन क्षरण ही रहता है ग्रतः वे प्रतिबन्धक नहीं हो सकते हैं, क्योंकि वे न भगवान से पृथक् कर सकते हैं ग्रौर न दूसरी देह बना सकते हैं, शेष ग्रविद्या रहती है, किन्तु वह भगवान की शक्ति है जिससे जो भगवान से मिले हुए हैं उनको मोह में नहीं डाल सकती है, ग्रतः वह भगवान हो गई जिससे वे मुक्त हो गए ग्रथांत् उन्होंने सायुज्य मुक्ति प्राप्त करली।।११॥

ग्राभास—ग्रत्र राजा श्रुतिविरोधमाशङ्कते कृष्णमिति ।

स्राभासार्थ - स्रव राजा इस विषय में श्रुति का विरोध दिखा कर शङ्का करता है।

राजोवाच-

श्लोक — कृष्णं विदुः परं कान्तं न तु ब्रह्मतया मुने ।
गुगाप्रवाहोपरमस्तासां गुगाधियां कथम् ।।१२।।

श्लोकार्थ—राजा कहने लगे, कि हे मुने ! ये गोपियाँ कृष्ण को अपना जार मानती थीं, कृष्ण ब्रह्म है, इस प्रकार का ज्ञान उनको नहीं था, तो ऐसी दशा में, गुण बुद्धि वाले उनके गुण प्रवाह का उपराम कैसे हुआ ॥१२॥

१-मिले, २-शान्ति निवृति,

सुबोधिनी 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाये'ति श्रुतौ ज्ञानमेव साधनत्वेनोक्तम् । तत्रैव पूनः 'भक्त्यैव विष्णु-र्नान्येन केनवित्। स एव मृक्तिदाता च भक्तिस्त-त्रैव कारराम्'। उभयोश्च निर्एायः, 'ज्ञानेयोगश्च मित्रष्ठो नैग् ण्यो भक्तिलक्षराः। द्वयोरप्येक एउ। थीं भगवच्छब्दलक्षणं इति । भक्त्या मामभिजा-नाती' त्यपि भगवतोत्तम् । ततो मर्यादाया ज्ञानेनैव मुक्तिः पृष्टौ भक्त्या ज्ञानेन वा । एतासां

त न द्वयम । भक्तिरपि सगुगा, ज्ञानमपि

सगुराम् । उभयं च तामसम् । ग्रतः कथं मुक्ति-रिति । तदाह ताः कृष्णं कान्तं परं विदः। कान्तः पतिर्जारो वा, न त् ब्रह्मतया विदुः । मृन इति सम्बोधनमत्र निर्णायपरिज्ञानार्थम् । विरो-धस्त स्पष्टः । तासां भगवति स्वस्मिश्च गुराबृद्धि-रेव । ग्राबृद्धिश्च ग्राप्रवाहस्य मूलम्, स्रन्यथा गुराबुद्धिनिवारकािंग सर्वाण्येव शास्त्रािंग व्यथीनि भवेयु: । वैदिकदक्षस्त्वसंभावित एव । श्रतो गुराधियां गुराबुद्धियुक्तानां गुराप्रवाहोपरमः कथम ॥१२॥

व्याख्यार्थ — "उस (ब्रह्म) को जानकर ही, जीव मृत्यु को पार कर जाता है" इस श्रृति के अनुसार मृत्यू से पार जाने का अर्थात् मोक्ष होने का साधन ज्ञान ही है, किन्तू जब मुक्ति किन साधनों से मिल सकती है वैसा विचार किया जाता है, तब यह समभ में ग्राता है, कि मूक्ति भक्ति से भी मिलती है, जैसे कहा है, कि विष्णु भगवान, भक्ति से ही प्रसन्न होते हैं ग्रन्य किसी साधन से प्रसन्न नहीं होते हैं; वह (प्रसन्न हम्रा भगवान्) ही मोक्ष देता है। मुक्ति मिलने में, भक्ति ही कारएा है। इस प्रकार ज्ञान तथा भक्ति दोनों मुक्ति के साधन हैं ग्रीर इन दोनों की एक निष्ठता भी बताई है जैसे कहा है कि-ज्ञान योग श्रौर निर्गृश भक्ति मार्ग दोनों मुक्त में स्थित हैं, ग्रतः उनमें कोई दोष नहीं है, ज्ञान तथा भक्ति मार्ग का फल एक भगवान ही है, अर्थात् भगवत्प्राप्ति (मुक्ति) ही है। गीताजी में भी भगवान ने कहा है कि मनुष्य मुक्ते भक्ति से ही पूर्ण रीति से जान सकता है। इस प्रकार की शङ्का राजा ने जो की है उसके प्रमारा बताकर ग्रब उनका स्पष्टीकररा करते हैं, मर्यादा मार्ग में तो, ज्ञान से ही 'मुक्ति' होती है और पृष्टि मार्ग में ज्ञान तथा भक्ति दोनों से मुक्ति मिलती है। किन्तू उन गोपियों में तो न ज्ञान है स्रौर न भक्ति ही है। जार भाव से जो भक्ति है, वह सगूगा भक्ति है, ग्रीर जो ज्ञान है, वह भी मोह युक्त होने से सगुए। है, ये सगुए। ज्ञान तथा भक्ति तामस हैं, तामस होने से मुक्ति कैसे हुई ? यह प्रश्न श्लोक में इस प्रकार किया है, कि गोपियों ने कृष्ण को पति वा जार माना था न कि उनको ब्रह्म समभ कर, उनसे प्रेम किया था, श्लोक में हे मुने ! शूकदेवजी को इसलिए कहा है, कि ग्रापको इसके निर्णय करने का पूर्ण ज्ञान है, विरोध तो साफ है, क्योंकि उनकी भगवान में तथा ग्रपने में गूरा बृद्धि थी। गूरा बृद्धि, जन्म मररा ग्रथवा संसार की जड है, यदि कहो कि, गूरा बुद्धि स्रावागमन की जड़ नहीं है, तो जो शास्त्र गुरा बुद्धि के मिटाने की शिक्षा देते हैं स्रौर उसके (मिटाने के) लिए उपाय बताते हैं वे सर्व शास्त्र व्यर्थ हो जाएँगे, श्रौर वैदिक पक्ष + तो

<sup>+</sup> वेद में जो कहा कि 'ब्रह्मवित् ब्रह्म व भवति' ब्रह्म को जानने वाला ब्रह्म होता है, यह वेद में कहा हुआ पक्ष तो गोपियों में सिद्ध नहीं होता है क्योंकि वे उपनिषद् ज्ञान से श्रनजान हैं।

उन्होंमें (गोपियों में) बनता नहीं, कारण कि उन्होंने उपनिषद् श्रादि शास्त्रों द्वारा ब्रह्म ज्ञान प्राप्त नहीं किया है, ऐसी दशा में गुण बुद्धि वालों के गुणों का प्रवाह कैसे नष्ट हुग्रा? (वह समक्षा कर मुक्ते कहो) ॥१२॥

ग्राभास—तत्रोत्तरमाह उक्तमिति चतुर्भिः।

स्राभासार्थ-इस शङ्का का उत्तर शुकदेवजी निम्न श्लोकों से देते हैं।

श्री शुक उवाच—

श्लोक — उक्तं पुरस्तादेतत्ते चैद्यः सिद्धि यथा गतः ।
द्विषत्रिप हृषोकेशं किमुताधोक्षजित्रयः ।।१३।।
नृगां निःश्रेयसार्थाय व्यक्तिर्भगवतो नृप ।
ग्रव्ययस्या गमेयस्य निर्गु ग्रस्य गुग्गात्मनः ।।१४।।
कामं क्रोधं भयं स्नेहमैक्यं सौहृदमेव वा ।
नित्यं हरौ विद्यतो यान्ति तन्मयतां हि ते ।।१४।।

श्लोकार्थ — शुकदेवजी कहने लगे, कि—यह मैं पहले ही ग्रापको शिशुपाल के प्रसङ्ग में कह चुका हूँ कि शिशुपाल जो भगवान का शत्रु था, वह भी सिद्धि को (भगवत्सायुज्य मुक्ति को) प्राप्त हुग्रा, तो ये जो भगवान से प्रेम करने वाले गोपीजन हैं उनको भगवत्सायुज्य (मुक्ति) हो तो उसमें क्या ग्राश्चर्य है ? ॥१३॥ हे नृप ! ग्रव्यय, ग्रप्रमेय, निर्गु ए। ग्रौर गुर्गों के नियन्ता भगवान का प्राकट्य मनुष्यों के कल्याग के लिए ही है ॥१४॥ काम, क्रोध, भय, स्नेह, भक्ति, ऐक्य तथा सौहृद ग्रादि में से किसी प्रकार भी भगवान में नित्य संबन्ध करने से (भिक्तमान होने से) तन्मयता होती है ॥१४॥

सुबोधिनी — एतत्सप्तमस्कन्ध एवोक्तं शिशु-पालमुक्तौ । यथा शास्त्रद्वयं भक्तिज्ञानप्रतिपादकं साधनम्, तथा भगवत्स्वरूपमपि । भगवान् हि

मुक्तिदानार्थमेवावतीर्गः । सच्चिदानन्दरूपेगा प्रकटः । ग्रतो यः कश्चन येनकेनाप्युपायेन भगवति सम्बन्धं प्राप्नोति, स एव मुच्यते । ज्ञानभक्त्योस्तु

१-भगवान् से मिल जाना-वा भगवद्रूपता,

ग्राविभीवार्थम्पयोगः । ग्राविभीवश्चे दन्यथा सिद्धः, तदा न ज्ञानभक्त्योरुपयोगः । स्रत्र तु भग-वान् स्वत एवाविभूंतः मुक्तिदानार्थं सर्वसाधा-रण्येन, ईश्वरेच्छाया ग्रनिव म्यत्वात् । ग्रत ग्रावि-भावः स्वेच्छया, भक्त्या ज्ञानेन वा । भगवदव-तारातिरिक्तकाले द्वयमेव हेतुः । अवतारदशायां तु न तयोः प्रयोजकत्वम् । वर्षाकाले जलं सर्वत्र सुलभमिति न कूपनदीनामनुपयोगः शङ्कनीयः । तदाह पुरस्तात् सप्तमस्कन्धे यथा चैद्यः शिशुपालः सिद्धि भगवत्सायुज्यं गतः । द्विषन्निष द्वेषं कुर्व-न्नपि । यद्यपि द्वेषकृतो दोषः प्रतिबन्धको भवति, तथापि स्मर्गेन तदघं हत्वा तत्र सायुज्यं प्राप्तः किञ्च, नापि तस्य दोषोऽस्ति कश्चन । द्वेषादयोऽपि भगवतैवोत्पादिताः । तदाह हृषीकेशमिति । इन्द्रियप्रेरकोऽयं यथासुखं भावानुत्पादयति । यत्र द्वेषस्यापि मोक्षसाधकत्वम्, तत्र ऋधोक्षजप्रियाः किम् वक्तव्या मुक्ति गच्छन्तीति ॥१३॥

ग्रत्र मुख्यामुपपत्तिमाह नृगां निःश्रंयसार्था-येति । प्राशिमात्रस्य मोक्षदानार्थमेव भगवान ग्रभिव्यक्तः, ग्रतः इयमभिव्यक्तिः निःश्रेयसार्थैव । ग्रन्यथा न भवेत् । ग्रसाधारगप्रयोजनाभावात् । भूभारहरणादिकं च ग्रन्यथापि भवति । ग्रतो निःश्रेयसार्थमेव भगवतोऽभिव्यक्तिः प्राकट्यम्। न्पेति सम्बोधनं कदाचिद्राजा कथि ख्रद्गच्छिति तद्वदिति ज्ञापयितुम् । प्रकारान्तरेगा ताहशस्य नाभिव्यक्तिः सम्भवेतीति वक्तुं भगवन्तं विशि-नष्टि । स्रादौ भगवान् सर्वैदवर्यसम्पन्नः स्रपराधीनः कालकर्मस्वभावानां नियामकः सर्वनिरपेक्षः किम-र्थमागच्छेत् । किञ्च, स्वार्थं गमनाभावेऽपि परार्थं वा स्यात्, तदपि नास्तीत्याह ग्रव्ययस्येत्यादि-चतुभिः पदैः । श्रन्येषां कृतिसाध्यं ज्ञानसाध्यं वा यद्भवति तदुपयुज्यते । भगवाँस्तु श्रव्ययत्वात्

ग्रविकृतत्वात् न कृतिसाध्यः । ग्रप्रमेयत्वात् ज्ञान-साच्योऽपि न । देहादिभजनद्वारा भजनीयो भवि-ष्यतीत्यपिन, यतो निर्गुगः, निर्गता गुगा यस्मात्। गूरोषु विद्यमानेष्वेवान्यस्य प्रतिपत्तिस्तत्र भवति, यथा क्षि सत्यामन्नदानम्, कामे सति स्त्र्युपयोगः, इन्द्रियेषु सत्सु तद्विषयागाम् । अतो भगवतः सेवकपूरगीयांदाः कोऽपि नास्तीति भजनीयोऽपि न भवति । किञ्च, लीलार्थं यद्यपेक्षेतापि, तथापि सर्वं तस्यैव यतः सर्वगुणानां स एवात्मा । अतः साधनप्रकारेगा नान्यस्याप्युपयोगः । ग्रतः स्वपर-प्रयोजनाभावात् यदि साधननिरपेक्षां मुक्ति न प्रतच्छेत, तदा व्यक्तिः प्रयोजनरहितैव स्यात् ॥१४॥

एवं सति येन केनाप्यपायेन य एव सम्बध्यते, तस्यैवमृक्तिभवतीत्याह कामिनित। कामादयः षट साधनानि भगवत्सम्बन्धे । तत्र कामः स्त्रीगामेव, क्रोधः शत्रुगामेव, भयं वध्यानामेव, स्नेहः सम्ब-न्धिनामेव, एक्यं ज्ञानिनामेव, सौहदं भक्तानामेव। सख्यं तेष्वेव सिध्यतीति । पूर्वसिद्धज्ञानभक्त्योः नात्रोपयोगः । तेषां मर्यादया स्वतन्त्राविभावस्य नियत्वात् । एकस्य त्भयत्वे संयोगपृथक्तवन्यायेन निर्णयः । वेत्यनादरे । अन्यो वा कश्चनोपायो भवेत, परं सर्वदा कर्तव्यः ग्रन्यथा 'ग्रन्ते या मितः सा गति रिति ग्रन्यशेषतामापद्येत । कर्मवशाख नान्ते भगवतः स्मर्गाम्, ग्रन्यस्येव, प्रपञ्चविरोधि-त्वाद्भगवतः । ग्रतो नित्यं ये विदधते, ते तन्मय-तामेव प्राप्नुवन्ति । ननु कामादिपु क्रियमारोषु दू:खान्तराभिभवे कथं नित्यं करणं सम्भवति, तत्राह हराविति । स हि सर्वदु:खहर्ता, नित्यं तद्भावनायां जगदेव तदात्मकं स्फुरति । दृष्टिः कामेनान्रक्तेति किम्पुनः स्वात्मा । अतस्त-दात्मका एव भवन्ति । सर्वत्र भगवदावेशात् ।।१५।।

व्याख्यार्थ - शिशुपाल के मुक्ति प्रसङ्ग में ग्रापको यह पहले ही कह चुका हूँ। जेसे मुक्ति के लिए शास्त्र में ज्ञान तथा भक्ति दो साधन कहे हैं, ग्रर्थात् उपासना काण्ड में भक्ति का प्रतिपादन है ग्रौर ज्ञान काण्ड में ज्ञान का प्रतिपादन है इन दो साधनों के ग्रतिरिक्त भगवत्स्वरूप भी निःसाधन दीनात्मा जीवों के लिए साधन कहा है।

कारएा कि, भगवान मुक्ति दान देने के लिए ही सिब्बिदानन्द रूप से प्रकट हुए है, ग्रतः जो कोई भी जिस किसी भी (काम, क्रोध ग्रादि) उपाय से, भगवान् से सम्बन्ध जोड़ता है उसकी मुक्ति होती ही है।

ज्ञान और भक्ति का उपयोग, भगवान् को प्रकट करने के लिए किया जाता है, यदि भगवान् दूसरे प्रकार से (अपनी इच्छा से) प्रकट हुए हों तो पश्चात् ज्ञान भक्ति का कोई उपयोग नहीं रहता है। यहाँ तो भगवान् अपने आप ही अपनी इच्छा से सर्व साधाररा निःसाधन दीन जनो को मुक्ति दान करने के लिए प्रकट हुए हैं। ईश्वर की इच्छा का कोई नियामक नहीं है, इसलिए भगवान् का प्राकट्य भक्ति से हो, वा ज्ञान से हो अथवा भगवान् अपनी इच्छा से प्रकट हो जावे। जब भगवान् सिचदान-द रूप से प्रकट नहीं है तब उनका ग्राविर्भाव ज्ञान ग्रथवा भक्ति रूप साधन द्वारा कराया जा सकता हैं। प्राकट्य की दशा में ग्रर्थात् जब वे स्वयं प्रकट विराजमान हैं तब उनको कोई प्रयोजन नहीं है, इस कहने का तात्पर्य यह नहीं समभना कि ज्ञान ग्रौर भक्ति का कोई उपयोग नहीं है, जैसे वर्षाकाल में सर्वत्र जल सरलता से मिलता रहता है तो भी क्रुप ग्रौर तालाव का भी उपयोग होता है इसी भाँति पुष्टि प्रभु के प्राकट्य समय में प्रभु की प्राप्ति, ज्ञान भक्ति के सिवाय तथा प्रभु प्राप्ति में प्रतिबन्धक कामादि से भी सरल रीति से प्राििग-मात्र की हो सकती है। यह बात पहले सप्तम स्कन्ध में बतादी है कि शिशुपाल ने भगवान् से द्वेष करते हुए भी सायुज्य मुक्ति प्राप्त की थी। भगद्द्वेष रूप पाप मुक्ति में प्रतिबन्धक है, किन्तु वह पाप, द्वेष से भी किए भगवत्स्मरण से नष्ट हो गया। शिशुपाल ने भगवान् से द्वेष किया, जिसमें उसका (शिशुपाल का) दोष नहीं, क्योंकि भगवान् इन्द्रियों के स्वामी हैं ग्रतः द्वेषादि कराने वाले भी भगवान् हैं। भगवान् लीला में, जैसे भाव से जिस प्रकार सुख लेने की इच्छा करते हैं, वैसा ही भाव (द्वेष काम ग्रादि) जीव के ग्रन्त:करएा में उत्पन्न करते है, जहाँ द्वेष भी मोक्ष को सिद्ध करने वाला बन जाता है वहाँ अधोक्षज (भगवान्) के प्यारे मुक्त होते हैं इसमें क्या आश्चर्य है ? कुछ भी नहीं ॥१३॥

भगवान् ज्ञान भक्ति साधनों के बिना स्वरूप से ही मुक्ति दान देते हैं इसके लिए मुख्य उपपत्ति बताते हैं-

भगवान् का प्राकट्य प्राणि-मात्र को मोक्ष दान देने के लिए ही हुन्ना है यदि यह कार्य (प्राणि-मात्र को मोक्ष देने का कार्य) नहीं होता तो भगवान स्वयं सिच्चदानन्द रूप से प्रकट न होते, इसके सिवाय कोई ग्रन्य ग्रसाधारण प्रयोजन नहीं था। भूभार हरण ग्रादि कार्य तो साधारण कार्य है वे तो ग्रंश रूप से भी हो सकते हैं। ग्रतः भगवान् विशेष मोक्ष देने के लिए ही सिबदानन्द रूप से प्रकट हुए हैं।

हे नृप ! यहाँ परीक्षित को (नृप) संबोधन देकर यह बताया है कि स्राप पालक राजा हो इसलिए ग्रापको विदित ही है, कि (कोई भी कार्य करने को) सदैव राजा नहीं जाता है साधारएा कार्य ग्रपने मन्त्री ग्रादि से कराता है, जब कोई ग्रसाधारए कार्य होता है, तब कभी स्वयं जाता है। इसी प्रकार श्रव इस श्रसाधारण कार्य के लिए श्राप पूर्ण पुष्टि स्वरूप से प्रकट हुए हैं।

वैसे श्रापका दूसरे प्रकार से प्राकट्य नहीं हो सकता है, इसको समभाने के लिए भगवान के

विशेषण दिलाकर सिद्ध करते हैं, कि मोक्ष देने के लिए स्व इच्छा से ही ग्राप प्रकट हो सकते हैं ग्राप्या नहीं, जैसे कि ग्राप (भगवान्) जब सर्व प्रकार के ऐश्वर्य वाले हैं, स्वतन्त्र हैं, काल कर्म स्वभाव ग्रादि के नियामक हैं किसी प्रकार की ग्रापको (भगवान् को) ग्रपेक्षा नहीं है, तब किस लिए भूमि पर ग्रावें ग्रीर यदि कहो कि, ग्रपने स्वार्थ के लिए नहीं ग्रावें, किन्तु दूसरों के लिए साधन सिद्धि कराने के वास्ते ग्रावें, यों भी नहीं बन सकता है, जिसको, चार विशेषण (१-ग्रव्यय, २-ग्रप्रमेय, ३-निगुंग, ४-गुगात्मा) देकर सिद्ध करते हैं।

ग्रन्यों के लिए जो उपयोगी हो सके ऐसी वस्तु या तो ज्ञान ग्रथवा क्रिया का विषय होती है। किन्तु भगवान् ग्रव्यय³ होने से क्रिया के विषय नहीं बन सकते हैं ग्रीर ग्रप्रमेय होने से ज्ञान का भी विषय नहीं हो सकते हैं, इसी प्रकार निर्णुण होने से देह ग्रादि से सेवा का विषय भी नहीं बन सकते हैं, जिसमें गुण स्थित हों उसमें ग्रन्य गुण उपयोगी हो सकते हैं जैसे भूख एक गुण हो तो उसमें भोजन (ग्रन्नदान) समा सकता है, काम हो तो स्त्री का उपयोग बन सकता है, इन्द्रियाँ हों तो उनके विषयों का उपयोग हो सकता है। ग्रतः भगवान् में इसी प्रकार का कोई ग्रं श नहीं है जिसकी पूर्ति सेवा द्वारा सेवक कर सके। इसलिए वह भजनीय भी नहीं हो सकते हैं, ग्रीर विशेष में यदि कहो कि लीला के लिए ग्रपेक्षा होती है, तो भी जिस वस्तु की जो कुछ ग्रपेक्षा मानी जाए वह भी ग्रापकी ही है, जिससे भगवान् ही सर्व गुणों की ग्रात्मा है, ग्रर्थात् सर्व गुण ग्राप से ही व्याप्त हैं; ग्रतः साधन प्रकार से भी, दूसरों का कोई उपयोग नहीं है इसलिए यदि भगवान् ग्रपने ग्रथवा ग्रन्य के प्रयोजन के ग्रभाव से, साधन की ग्रपेक्षा के बिना मुक्ति दान नहीं करे तो भगवान् का प्राकट्य निरथक हो जाए।।१४।।

उपरौक्त १४ वें क्लोक में शुकदेवजी ने यह कहा है, कि भगवान का प्राकट्य प्रागी-मात्र (साधन रहित जीवों) का उद्धार करने के लिए हुग्रा है, ग्रतः किसी भी प्राणी का कैसे भी भगवान् से सम्बन्ध हो जाए तो उसकी ही स्वरूप द्वारा मुक्ति हो जाती है, जिसका वर्णन इस १५ वें क्लोक में शुकदेवजी करते हैं।

भगवान के साथ सम्बन्ध करने के छः साधन हैं, १-काम, २-क्रोध, ३-भय, ४-स्नेह, १-ऐक्य, ६-सौहृद। इन छः साधनों को कौन २ काम में लाते हैं, वह दिखाते हैं कि, १- 'काम' स्त्रियों में होता है) स्त्रियाँ भगवान से काम भाव से सम्बन्ध करती हैं), २-'क्रोध' शत्रुग्नों मैं होता है (शत्रु भगवान से द्वेष भाव सम्बन्ध जोड़ते हैं), ३-'भय' वध्यों को होता है (जिसको वध किया जाता है उसमें भय होता है ग्रर्थात् वध्य भगवान के साथ भय से सम्बन्ध करते हैं), ४-'स्नेह' सम्बन्धियों में होता है, (ज्ञानी भगवान को ग्रपनी ग्रात्मा समक्ष उनमें ऐक्य भाव से सम्बन्ध जोड़ते हैं), ६-'मित्रता' भक्तों में होती है (भक्त ही भगवान को ग्रपना सुहृद समक्ष उनसे मित्र सम्बन्ध जोड़ते हैं)। सिद्धानन्द स्वरूप से प्रकट पृष्टि पुरुषोत्तम स्वरूप से इस प्रकार सम्बन्ध मात्र होने से ही,

१—गुरा, २—प्रकट होवे, ३—ग्रविकारी, ४—व्यर्थ, ५—मारने के लायक, ६—सखा

निःसाधन भक्तों को भगवत्प्राप्ति ग्रादि ग्रानन्द मिल जाता है। ग्रतः यहाँ पूर्व सिद्ध किए हुए ज्ञान तथा भक्ति का कोई उपयोग नहीं है। उनका तो मर्यादा के ग्रनुसार स्वतन्त्र पृथक् ग्राविभवि में उपयोग होता है। अर्थात् यदि कोई भगवान् को प्रकट कराना चाहे तो, ज्ञान व भक्ति द्वारा करा सकता है। अब तो भगवान् पुष्टि स्वरूप से स्वयं अपने नि:साधन भक्तों को ग्रानन्द देने के लिए स्वेच्छा से प्रकट हुए हैं। स्रतः ज्ञान वा भक्ति की स्रव कोई स्रावश्यकता नहीं है।

शङ्का-भगवान् इस (पुब्टि) अवतार में ही मर्यादा भक्तों को ज्ञान भक्ति साधनों का फल देते हैं या उनके लिए पृथक् अन्य अवतार लेते हैं ? इस शङ्का का समाधान पूर्व मीमांसा में कहे हुए न्याय के अनुसार यह है-कि जैसे एक वस्तु को दो पृथक्-पृथक् पदार्थ से सम्बन्ध हो तो, वह एक ही वस्तु दोनों का कार्य सिद्ध कर देती है, वैसे ही भगवान दोनों से सम्बन्ध वाले होने से, मर्यादा मार्गीय को ज्ञान तथा भक्ति साधनों के अनुसार फल देते हैं उनके (मर्यादा मार्गीयों के) लिए पृथक् प्राकट्य की ग्रावश्कता नहीं है। ग्रर्थात् एक ही ग्रवतार में दोनों फल दे सकते हैं ग्रौर दिए भी हैं, तथा नहीं भी दिए हैं क्योंकि ग्राप स्वतन्त्र हैं। इलोक में, शुकदेवजी ने (वा) शब्द दिया है, उसका स्राशय यह है, कि शुकदेवजी का केवल इन छः उपायों में स्रादर नहीं है, किन्तु स्रन्य कोई भी उपाय हो स्रौर वह भी भगवान से नित्य सम्बन्ध कराता होवे तो, उससे भी सिद्धि हो सकती है यदि काम क्रोधादि से सर्वदा सम्बन्ध न हो तो मुक्ति न होकर 'ग्रन्ते या मितः सा गितः' इस न्याय अनुसार अन्त में जैसो मित <sup>3</sup> वैसी गित होगी अर्थात् उसको भगवान् के सिवाय दूसरा ही फल मिलेगा। भगवान् प्रपंच के विरोधी हैं ग्रौर जो प्रपंच में ग्रासक्त है उसको कर्मों के कारए। ग्रन्त में भगवान् का स्मर्एा होगा ही नहीं, जिससे उसकी मुक्ति भी नहीं होगी। श्रतः जो भगवान् से किसी भी उपाय द्वारा नित्य सम्बन्ध जोड़ते हैं वे तन्मयता को प्राप्त होते हैं स्रथीत् भगवन्मय हो जाते हैं।

शङ्का-जो कामादि भावना से सम्बन्ध करते हैं, उनको ग्रन्य प्रकार के दु:ख सताते हैं जिससे वे नित्य सम्बन्ध कैसे कर सकेंगे ? ग्रर्थात् दुःखों के बोभ से दब जाने से, नित्य स्मरण वा सम्बन्ध न हो सकेगा, इस संशय को मिटाने के लिए शुकदेवजी ने मूल क्लोक में भगवान का नाम 'हरि' दिया है, जिसका ग्राशय है, कि वे (भगवान्) दु:ख हर्ता हैं ग्रत: सम्बन्ध जोड़ने वाले के सर्व दु:खों का हरएा कर लेते है, जिससे उसका जब भगवान से नित्य सम्बन्ध बन जाता है, तब उसको सर्व पदार्थ मात्र भगवद्र प स्फुरित होते हैं, गोपीजनों का काम भावना से, भगवान् से जब सम्बन्ध हुग्रा, तब उनको जगत् भी भगवन्मय देखने में ग्राया तो ग्रपनी ग्रात्मा भगवन्मय देखने में ग्रावे, इसमें किसी प्रकार श्राश्चर्य नहीं करना चाहिए ग्रौर न इसमें शङ्काशील होना चाहिए। कारए कि, सर्वत्र भगवान् के ग्रावेश होने से, सर्व जगत् जैसे भगवन्मय हो जाता है वैसेही ग्राप भगवन्मय हो जाते हैं ॥१५॥

कारिका-जीवेऽन्तः करे एो चैव प्राएो विवन्द्रियदेहयोः । विषयेषु गृहेऽथें च पुत्रादिषु हरियंतः ॥१॥

### ताहशीं मावनां कुर्यात् कामक्रोधादिमियंथा। पूर्वप्रश्वविलयो यथा ज्ञाने तथा यतः।।२।।

कारिकार्थ — मनुष्य भगवान की भावना करता हैं ग्रौर वह भावना जब बढ़कर चर्म सीमा को पहुंचती है तब उसके (भावना वाले के) ग्रपने जीव, ग्रन्त:करण, प्राण, इन्द्रिय, देह, विषय, गृह, ग्रर्थ तथा पुत्रादि में भगवान का ग्रावेश होता है, ग्रत: काम कोधादि से भी वैसी तीव्र भावना करनी चाहिए जेसे ज्ञानी का ज्ञान से प्रपञ्च लय हो जाता है वैसे ही भक्त का प्रपञ्च भी नष्ट हो जाए ॥१–२॥

श्रामास—किञ्च, श्रादावेव गोप्यो मुक्ताः किमाश्चर्यम्, बहव एवाग्रे मुक्ता भविष्यन्तीति ।

आभाशार्थ—गोपियाँ मुक्त हुई हैं, इसमें कौन सा आइचर्य है आगे बहुत ही इस प्रकार मुक्त होंगे—इसका वर्णन १६ वें श्लोक में करते हैं—

### श्लोक—न चैवं विस्तयः कार्यो भवता भगवत्यने। योगेश्वरेश्वरे कृष्णो यत एतद्दिमुच्यते ॥१६॥

श्लोकार्थ — ग्रजन्मा योगेश्वरो के ईश्वर, ऐश्वर्य ग्रादि छ भगवाले भगवान श्रीकृष्ण में ग्राप किसी प्रकार का ग्राश्चर्य मत करो क्योंकि इससे जगत् का (स्थावर-जंगम सब का) मोक्ष होता है ॥१६॥

मुबोधनी—तदाह न चैविमिति। एवं ग्रसं-भावनारूपो विस्मयो न कार्यः। ग्रसंभावित-बुद्धानां ग्रन्यथा स्फुरणिनियमात्। यतो भगवात्। यत्किक्चन्मोक्षे ज्ञानादिकमुपयुज्यते, एतत्सर्वं भगवत्येवास्ति। यदि ज्ञानव्यतिरेकेण मोक्षो न भवेदिति ज्ञास्यति, तदा सिद्धत्वात् ज्ञानस्य, तदिष दास्यति। किः क्च, ग्रन्यः सन्देहं कुर्यादिषि, भगवतो माहात्म्यं न दृष्टिमिति, भवता तुन कार्यः, गर्भ एव माहात्म्यदर्शनात्। किञ्च, निर्दुष्टे सर्वं संभवति। तत्र दोषाणां मूलं जन्म, तदभावे दोषाभाव इति। तेन म्रजत्वात् निर्दुष्टः। ग्रन्ये सर्वे हि जायन्ते, न तैस्तेषां मुक्तः सम्भवति। तुल्यत्वात् । किञ्च, यो हि साधनपरः, स मुच्यते । तत्र साधनं मनः सर्वतो निवृत्तम्, तथा योगेन भवति, तस्य योगस्य च नियामको भगवानेव । यद्यन्यस्यापि मोक्षो भवेत्, भगवदिच्छ्, यैव भवेत् । योगादिसाधनानां तिन्नयम्यत्वात् । किञ्च, सदानन्दो भगवान् फलात्मा । यः कश्चिन्मुच्यते, स एसमेव प्राप्स्यति । श्रतः साधनेरप्ययमेव प्राप्यः । सोऽत्र स्वयमेव सम्बध्यत इति न किञ्चिदनुपपन्नम् । किञ्च, एतत्परिहश्यमानं सर्वमेव जगत् यतो विमुक्ति यास्यति । भावनया गोकुले स्थित ग्राह, ज्ञानहृष्ट्या वा । साक्षात्परम्परया वा सर्वानेव मोचिय्यतीति । तदग्रे वक्ष्यति 'स्वमूत्यें' ति श्लोकद्वयेन।

(यद्वा, अत्र राजानुपपत्ति शङ्कृते कृष्णमिति। एताः कृष्णं कान्तं परं विदुः, न तु ब्रह्मतया, ग्रतो गुराप्रवाहोपरमः कथं संगच्छत इति। अत्रायं भावः । ब्रह्मत्वेन विज्ञानं हि शास्त्रीयम्, तख सात्विकं भवित्महंति । 'सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञान' मिति वाक्यात् । एतास्तु गुणातीतस्यानन्दमात्र-करपादमुखोदरादेः प्रकटस्यानन्तगुरापूर्णस्य सौ-न्दर्यादिगुरोषु परिनिष्ठितिधयः। अतो निर्गू रात्वा-द्गुराप्रवाहोपरमः कथं संगच्छते । उपरमस्या-भावरूपत्वेन प्रतियोगिस।पेक्षत्वादत्र च प्रतियोगिन एवाभावादिति । मुन इति सम्बोधनं शृद्धसत्त्वा-विभवि ज्ञानोदयस्यानुभवसिद्धत्वेन सम्वादार्थम्। ग्रत्रोत्तरमाह उक्तमिति । पुरस्तात्सप्तमस्कन्धे 'गोप्य कामा' दित्यादिना । ग्रत्रायमर्थः : यथा भगवति गुगातीत एव परिनिष्ठितबुद्धित्वेऽपि द्वेषस्य तत्र प्रयोजकत्वात् चैद्यादीनां तामसत्वम्, तथैतासामपि निर्गु रा एव परिनिष्ठितबुद्धित्वेपि जारत्वबुद्धे स्तत्र प्रयोजकत्वात् सगुगात्वमेवेति लक्ष्यते । ग्रयं च रसः सर्वभावप्रपत्त्येकलम्यः । न हि जारत्वबृद्धौ सर्वभावप्रपत्तिः । कामपूरकत्वेनैव तत्संभवनिय-मात्। अत्र च सगुरात्वस्य प्रतिबन्धकत्वाद्यथा चैद्यादीनाँ स्वाधिकारानुसारेगा ताहशशरीरनाशे तत्पदप्राप्तिः स्वाधिकारानुसारेगा, तथैतासामपि स्वाधिकारानुसारेगा तथात्वे सगूगत्वोपरमेगा सर्वभावप्रपत्त्यव ततो निजपतिभजनमिति सर्वम-वदातम् । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादा भज्येत । एतदेव मनसि कृत्वाह उक्तं पुरु-स्तादेतल इति । ननु तथापि ताहशप्रपत्तोरेव मूलत्वात्कथं सर्वभावप्रपत्तिसाध्यं फलं भविष्यती-त्यत आह द्विषञ्चपीति । ग्रयमर्थः । मोक्षसुखान-भीप्सुस्तद्विरुद्धद्वेषकर्ता च चैद्यः। तस्मै यथा ज्ञानिनामपि दुर्लभां मुक्ति दत्तवान्, एवं ताहकप्र-पत्तिमूलानामप्येतासां ताहशं फलं दत्तवानिति । एतेन यथा द्वेषमुक्त्योस्तारतम्यम्, तथान्यशेष-भजनैतद्रसयोरपीति सूचितम् । ननु गोकूलस्य भगवत्क्रीडोपयोगित्वेन सर्वथा ङ्गीकृतस्य सर्वस्यैव

निर्गु ग्रत्वे कथमेतासां सगुग्रत्वमुच्यते । कि ब्र, ग्रग्रेऽपि यदि सर्वभावप्रपत्तिलभ्यमेव फलं दित्सितं भगवतः, तदा पूर्वमेव स एव भावः किमिति नोत्पादित इति चेत्। ग्रत्र वदामः। यासां साक्षा-द्भगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्ड-नानां शरीरमपि गुर्गातीतमेवेति ज्ञापयितुं भग-वानेव कतिपयगोपीः सगुरादेहाः स्थापयित्वा, पूर्वोक्तानां भावोऽपि निर्गु ग् इति ज्ञापयितुमासां सगुरां भावमुत्पाद्य, एतन्निवर्तकोऽपि स्वयमेव, नान्य इत्यपि ज्ञापयित् तन्निवृत्ति विधाय, अग्रे भाविस्वविरहजदु:खस्वसङ्गमजसुखयो: कर्माजन्य-त्वमपि ज्ञापयित्ं कर्मक्षयप्रकारेगा स्वप्राप्तिं विधाय, मत्स्वाम्येव सर्वमिदं कृतवानिति निगर्वः। ग्रत्र पृष्टिमार्गाङ्गीकारान्मर्यादामार्गीयानुपपत्तयो-ऽनवसरपराहता इति सर्वमनवद्यम् । अत एव श्रीशुकोऽपि 'जहुर्ग् एामयंदेह'मितिसगुस्पदेहत्याग-मेवोक्तवान्, अग्रे गुणातीततत्प्राप्त्यभिप्रायेण, गोप्यत्वात्स्पष्टं नोक्तवान् । अन्यथा गुरामयपद-वैयर्थ्यं स्यात् । नन् पूर्वोक्तज्ञापनायैवेदं कृतवानिति कथं ज्ञेयम्, उपपत्त्यभावादित्याशंक्योपपत्तिमाह नूरणामिति । ग्रयमाशयः । लीलायां तत्स्थित-भक्ते षु च सुतरां रासस्थासु, या साधारणत्वबुद्धिः, सा सदोषत्वारोपापरपर्याया । तासामगुरात्वात्त-स्य दोषरूपत्वाद्भगवत्स्वरूपे लीलायां च सग्रग-त्वप्रसञ्जकत्वाञ्च । एवं सत्येतल्लीलाया मुक्तिप्रति-बन्धकत्वमेव स्यात्, न तु तद्धे तुत्वम् । तथा सत्य-वतारप्रयोजनं विरुध्येतेत्यन्यथानुपपत्त्यैव तथो-च्यत इति । ज्ञापनप्रयोजनमपीदमेवेति ज्ञेयम् । व्याख्यानं पूर्ववत् । निन्वयदवधि सग्रास्वेतास् कृताया लीलायाः पूर्वोक्तदोषप्रसञ्जकत्वं दुर्वार-मित्याशंक्य पूर्वलीलाकृतितात्पर्यमाह काममिति । इदं हि साधारण्येनोच्यते । य एवं नित्यं विदधते, ते तन्मयतां यान्तीति, नत्वेतद्गोपभायाविषयक-मेव। ग्रत एव क्रोधाद्युक्तिरपि। ग्रन्यथाऽप्रस्ता-वेनात्र तन्निरूपणमयुक्तं स्यात् । तथा च सगुरो-नापि भावेन भजते भगवान स्वानूरूपमेव फलं ददातीति ज्ञापनाय पूर्वलीलेत्यर्थः । ग्रन्यथा

मुख्याविकारिगामेव भगवत्प्राप्तिरिति ज्ञानेऽन्येषा-मप्रवृत्त्या मृक युच्छेदः स्यात् । एवं शास्त्रमप्रयो-जनकं च स्यात् । मुख्याधिकारिएाां स्वत एव प्रवृत्तोः । स्वरूपलीलयोस्तु न कदाचित्सगुरात्वम्, लीलाविषयासां सगूसानामपि निर्ग्रात्वापादक-त्वात्। न हि दोषनिवर्तकमौषधं रोगिसम्बद्धं सत् तद्वद्भवति । तथा सति तदनिवर्तकत्वापत्तोः लीलाया विषयसाजात्यनियमे सगुरानिर्ग्राभक्त-योरेकया वेख्यबादनादिलीलया निरोधो नोप-पद्येत । क्रोधादिवत्कामोपाधिकभावस्यापि जघ-न्यत्वज्ञापनायापि क्रोधादिनिरूपगां ज्ञेयम् । तन्म-यतां निर्गृ एतामित्यर्थः । नन् साक्षादङ्गसङ्गि-त्वेपि सगूरात्वस्थिति वस्तूशक्तिः कथं सहते । विह्नसम्बन्ध इव तुलस्थितिमित्येको विस्मयः । लौकिकरीत्या कामभाववतीष्वलौकिकस्य रमगां द्वितीयः । क्रोधादिभाववतां तत्फलमनन्भूयैव भगवत्प्राप्तिश्चापरः । स्नेहवत् समानफलत्वं च । यशोदानन्दने हि ता भाववत्यः तस्य च वनस्थित-स्यैतद्धचानप्राप्तिश्चान्यः । एतासां तदैव निर्गृ एा-देहप्राप्तिविनैव तत्साधनमिति चेतरः । सर्वातम-भाववत्स्वेव करिष्यमारालीलाया ग्रनुभवः। ग्रन्य-स्यास्त् तद्रहितानामपीत्यनेक विस्मयाविष्टं राजानं ज्ञात्वा तन्निवारकं क्रमेगा वदन् पूर्वश्लोको-क्तभाववतां भगवत्प्राप्तौ हेत्नप्याह न चंबमिति। ग्राद्यविस्मयाभावार्थमात भवतेति। ग्रत्रायं भावः। पूर्वमनिवर्धंब्रह्मास्त्रतोऽपि गर्भेऽपि रक्षितवान् भवन्तम्, प्रयोजनमस्तीति । ग्रधुना तु तदभावा-द्वालवादयादिप न रक्षतीति भवतेवानुभूयते । न हि एतावता वस्तुशक्तौ काचिन्न्यूनता । इच्छा-शक्यधीनत्वात्सर्वासां शक्तीनाम् । तस्याः सर्वतो-ऽधिकत्वात्। न हि मन्त्रप्रतिबन्धदशायामग्ने रदाहक त्वमिति तच्छवत्यपगम एवेति वक्तुं युक्तम्। प्रकृतेऽपि यासां साक्षादित्यादिनोक्तप्रयोजनार्थं भगवता तथा कृतमिति ज्ञात्वा भवता तु विस्मयो न कार्यः। अनुभावाननुभवेनान्यः कुर्यादपीति। द्वितीयतृतीयादिकं परीहरति भगवतीति । तत्रे-इवरो हि सर्वरसभोक्ता भवति । 'सर्वरस'इति

श्रतेः। कामरसो हि ताहशभाववतोषु विशिष्टोऽनुभूतो भवति । कामशास्त्रे तथैव निरूपरणात् । तथा चैश्वर्यवत्ययं विस्मयो न कार्यः। तथा भगवद्वीर्य-स्येतरसाधनासाध्यसाधकत्वेनात्युग्रत्वात् क्रोधा-दिदोषमन्यानिवर्त्यमपि स्ववीर्येग हरिनिवारियतं समर्थ इति ताह्ये स विस्मयो न कार्यः । यशो ह्यसाधारराम, ग्रसाधाररो कर्मारा सित भवति। यदि स्तेहवत्स्वेव मृक्ति दद्यात्, न द्विट्स्, तदा-न्यसाधारण्येनासाधारणां यशो न स्यात् । भय-द्वेषादिमत्स्वपि स्नेहादिमत्समानफलदाने ह्यसा-धारणत्वेनासाधारणं यद्यः स्यात् । तथा च ताहशयशसः सहजत्वेन त इज्ञापकधर्मा ग्रपि हरौ सहजा एवेति नायं विस्मयः कार्यः । श्रीलंक्ष्मीः । सा चैताहशस्नेहवती यद्वक्षसि स्थिति प्राप्यापि चरगारजः कामयते, प्रत्यवतारं चावतरति । सदा तद्वत्वेन हरिः स्तेहरसाभिज्ञ इति तद्वत्स् स्वरूपदानं युक्तम् । ऐक्यं हि ज्ञानमार्गे । हरेश्च ज्ञानवत्त्वेन तेषु तथा युक्तम् । सौहार्दं हि सख्ये सति भवति । तच्च समानशीलव्यसनेष्वेव । 'नाह-मात्मानमाशासे मद्भक्तैः साधुभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं ब्रह्मन् येषां गतिरहं परा । साधवो हृदयं मह्यं साधूनां हृदयं त्वहम्। मदन्यत्ते न जा-नन्ति नाहं तेभ्यो मनागपि' इत्यादिवाक्यैर्यथा भगवतो भक्तातिरिक्ते रागाभावो, भक्तेष्वेव च राग इति वैराग्यवत्वम् तथा भक्तानामपि भगवतीति सौहार्दयोग्येषु सौहार्दं ददातीति पूर्वोक्तवराग्यवत्वात् तेषु तथा करणं युक्तमिति यशोदानन्दन इत्यादिनोक्तविस्मयाभावार्थमाह ग्रज इति । यदि भगवतो जीववत् कुत्रापि जन्म स्यात्, तदान्यत्र बहिःस्थितोऽत्रान्तर्हं दि कथमा-गतः, तत्र सन्ने वेति शङ्का स्यात् । तदभावात् । स्वेच्छया यथा मायाजवनिकां दूरीकृत्य यशोदा-रहे प्रकटः, तथा वने, तथैवान्तर्ह् द्यपीत्यजे नायं विस्मयः कार्यः । श्रग्रिमोक्ततदभावार्थमाह योगे-श्वरेति । योगिनो हि योगबलेन भोगार्थमनेकानि शरीरासि युगपत्क्षसमात्रेस सुजन्ति। तेषां च योग त्रागन्त्को धर्मः । भगवांश्च ताहग्धर्मसम्पा-

दकः फलदाता चेति तेषामपीरवर इति सहजानन्त-शक्तिमानिति तास्वलौकिकदेहसम्पादनमात्रं न विस्मयहेतुर्भवितुमहंति । अग्रिमतदभावायाह कृष्ण इति । 'कृषिभू वाचक' इति वाक्यात् सदान-न्दस्वरूपो भगवान्, निर्दोषपूर्णगुरा इति यावत् । तेन कृष्णातिरिक्तस्य वस्तुमात्रस्यैव सदोषत्वात्त-त्रापि स्वास्थ्यहेतुत्वं जानतः सदोषत्वमेवेति निश्चयः। इयं च लीला स्वरूपानन्दरूपा ताहश्ये-वेति सर्वात्मभावरहितेष्वेतदनुभवायोग्यत्वान्नायं विस्मयः कार्य इत्यर्थः । किञ्च, एतासा तु स्नेहः पूर्वोक्तः साधनत्वेनासीत्, 'गोकुलं त्वह्नचापृतं निशि शयान'मिति वाक्यात् सर्वसाधनविमुखं सदिप प्रतिक्षर्णं स्वरूपे लीयते, ग्रग्निमाग्रिमलीला-रसानुभवार्थम, भगवान् परं पुनः पुनः पृथक्कृत्य तामनुभावयतीत्यचिन्त्यानन्तशक्तिमति किञ्चिदाश्चर्यमित्याशयेनाह यत एतदिति। शुकस्त्वधुना लीलेतराननुसंघानाःद्भावनया तत्रेव स्थित इत्येतदित्युक्तवान्, वर्तमानप्रयोगं च कृतवान्, तामेव लीलामनुभवतीति सर्वमनवद्यम्। नन्वेतद्वै परीत्यमपि सुवचम् । तथाहि । एता अपि पूर्वोक्तमध्यपातिन्य एव ! ग्रत एव पूर्वभ्रोके तासामनिवृत्तिमुक्वा ताहशी सा लोकेऽत्यसम्भा-वितेति सा कथमुपपद्यत इत्याङ्कानिरासायाह अन्तर्ग् हेत्यादि । अत्रायं भावः । पूर्वं हि वचनेन निवर्तनम्। तथा सति निवृत्तिर्हि विपरीतस्व-क्रियया भवति । सा चातिदूरे, यतस्तःसजातीयाः काश्चिद्भर्त्रादिकृते क्रियया प्रतिवन्धे तत्प्रतिवध्यं देहमपि त्यक्तवा भगवत्सङ्गता जाताः । तथा चैताहरयः पूर्वोक्ताः सर्वा इति युक्तैवानिवृत्तिः। किञ्च, तद्भावनायुक्ता इति पदे तच्छव्दस्य पूर्वपराम्बित्वेन पूर्वं च पूर्वोक्तानामेव भावस्योक्त-त्वादेत-द्भावसजातीयभाववत्त्वं पूर्वोक्तानामपीति गम्यते । तेनैतन्निष्ठाशेषधर्मवत्त्रं तत्रापि सिध्यति एतासां मुक्तिदंत्तेति तन्निवृत्ति विना न सेति तथोक्तम्। तांसां न तथेति न तथोक्तमिति चेत्। ग्रहो शङ्काट्यमानिनो मोट्यदाट्यं तव । यस्मादा

लोचनलोचन राहित्येन बाहिमींख्यासत्सङ्गाख्यगि-रिगर्ताघातपातविवशाशयः परोक्तमपि नानुसंध-त्से । तथा हि । यच्छङ्कानिरासायैतत्कथावतारि-ता, तद्भावश्च त्वया वर्गितः, तत्र त्वां पृच्छामः, तदर्थीमयं कथा कल्पिता, उत सिद्धैवानूदिता। अन्त्य एव संमतश्चेत्, तत्रापि स्वां पृच्छामः, एतासां प्रतिबन्धे को हेतुरिति । स्वप्रियास्वपि सगुगात्वं ख्यापयितुमेतासां प्रतिबन्धो हरिगौव कृत इति चेद्ब्रवीषि, हन्त एवं विचारकस्य तव शतभा हृदयं नास्फुदत् कुतस्तन्न जानीमः । यतो मर्यादाभक्तिमार्गीयसेवाविषयकश्रद्धाया निर्गु ग्रत्वम्, तत्र साक्षादङ्गसङ्गिनीषु सगुग्रत्वं ब्रवीषि । किञ्च, 'ता मन्मनस्का मःप्रागा मदथें त्यक्तदैहिका' इत्यादिना प्रभुगौव, 'एताः परं तनुभृत'इत्यादिनोद्धवेन, 'नोद्धवोऽण्वपि मन्न्यून' इत्यादिना भगवता स्तुतेनापि चरणरेणप्रार्थना-पूर्वकं स्तुता इति क्व तर्गन्धशङ्कापि। ननु कामोपाधिस्तेहवत्त्वेन तथोच्यत इति चेत्। न। तथा स्तेहे भगवतोऽपि विषयान्तरत्ल्यत्वेन 'संत्यज्य सर्वविषया'निति कथनानुपपत्तेः। विषयार्थमेवागमनात् । न च भगवतो विषयत्वेऽपि तदितरिक्तविषयागां त्यागोऽनुद्यत इति वाच्यम्। 'तव पादमूलं प्राप्ता'इत्युक्तिविरोधात्। न हि कामिन्य एवं वदन्ति, किन्तु भक्ता एव। किन्न, त्रतितोके पूतनासुपय:पानानन्तरं रक्षाकरगो श्रीशुकेन हेतुरुक्त 'इति प्रसायबद्धाभिगोंपीभि'-िति । न हि ताहशे कामोपाधिकः स संभवति । न वा ताहशीनामञ्जनादित्यागः संभवति, प्रत्युत तदादिसर्वं प्रसाध्यागमनम्, कुब्जायत् । तदनन्तरं यद्रमराम्, तत्तु 'रसो वै स'इति श्रुतेः स्वरूपस्य रसात्मकत्वाद्रसरीत्या स्वरूपानन्ददानमेव। 'सात्त्विकं सुखमात्मोत्थं विषयोत्थं तु राजसं। तामसं मोहदैन्योत्थं निर्गुगं मदपाश्रय'मिति भगवद्वाक्यात् भगवत्सम्बन्धिसुखस्यापि गुर्गा-तीतः(वमेव) ॥१६॥

व्याख्यार्थं - हे नृप ! ग्रानको भगवान् में ग्रसंभावना बुद्धि रखकर ऐसा विस्मय नहीं करना चाहिए कि कामादि से भगवान् ने गोपियों को मुक्ति वा रसदान कैसे दिया होगा ? क्यों कि ग्रसम्भा-वना बुद्धि से सत्य की स्फूर्ति न होकर ग्रसत्य विचार (भाव) उत्पन्न होते हैं। ग्रापको यह विचारना चाहिए कि यह भगवान् हैं ग्रर्थात् षड्गुगों से युक्त होने से, कुर्तुं ग्रक्तुं ग्रन्यथा कर्तुं समर्थ हैं।

मोक्ष प्राप्ति के लिए जिस ज्ञानादि की ग्रावश्यकता होती है, वे सब भगवान् के पास हैं ही, यदि ग्राप समभते हो, कि ज्ञान के बिना मुक्ति नहीं होगी तो ज्ञान तो भगवान् के पास सिद्ध ही है वह भी दे देगों ग्रौर विशेष यह है कि ग्रापके सिवाय कोई दूसरा जिसने भगवान् का माहात्म्य न देखा हो वह तो विस्मय कर सकता है श्रापको तो विस्मय करना ही नहीं चाहिए कारण कि श्रापने तो गर्भ में ही भगवान् का माहात्म्य देखा है।

जो निर्दोष हैं, ग्रर्थात् जिसमें कुछ भी दोष मात्र नहीं है वह सब कुछ कर सकता है, दोषों कौ जड़ 'जन्म' है, जिसमें वह नहीं है तो उसमें दोष भी नहीं है, इसलिए भगवान् ग्रजन्मा होने से निर्दोष है, भगवान् के सिवाय दूसरे सब जन्म लेते हैं, वे (जन्म लेने वाले) उनकी (गोपियों की वा जन्म लेने वालों की) मुक्ति नहीं कर सकते हैं, कारएा कि दोनों जन्म लेने से दोषी हैं अतः दोनों समान हैं।

ग्रौर विशेष यह है कि जो साधन करता है वह मुक्त होता है, मन सर्व पदार्थों में से ग्रासिक को छोड़ निवृत्त हो जाय तब वह 'साधन' बनता है वैसा मन तो योग से बन सकता है उस योग का नियामक भी भगवान् ही है। किसी दूसरे का भी किसी भी साधन से मोक्ष होता है तो वह भी भगवान् की इच्छा से ही होता है कारण कि उनको भी नियम में चलाने वाले भगवान् ही हैं, किश्च फलरूप तो सदानन्द भगवान् ही है। जो कोई प्रपश्च से मुक्त होगा वह भगवान् को ही प्राप्त करेगा। ग्रतः साधनों से भी ये (भगवान्) ही प्राप्त किए जाते हैं। वह भगवान् ग्राप स्वयं ही यहां सम्बन्ध वाले (गोपियों के साथ सम्बन्ध वाले) हुए हैं इसलिए यहाँ कुछ भी अयोग्य नहीं हुआ है। जिस (कृष्ण) से यह सारा प्रपञ्च मुक्ति पाएगा तो उसमें ग्रसम्भावना कैसी ?

श्री शुकदेवजी, इस प्रकार भगवान् के माहात्म्य की भावना तीव्र होने से ग्रपने को व्रज में स्थित समभकर कहने लगे, अथवा ज्ञान दृष्टि से कहने लगे, कि भगवान् कृष्ण साक्षात् स्वयं वा परम्परा से सबका मोक्ष करेंगे यह कथा आगे 'स्वमूर्त्या' इन दो श्लोकों से ११वें स्कन्ध अध्याय १ में शुकदेवजी कहेंगे ग्रथवा 'कृष्णां कान्तं परं विदुः' इस श्लोक में राजा ने यह पूछा है कि गोपियों ने भगवान् कृष्एा को ग्रपना श्रेष्ठ पति समभा था कि ब्रह्म, तब उनका संसार कैसे नाश हुन्ना ? जिसका भाव यह है कि गोंपियाँ सगुरा नहीं हैं, क्योंकि सगुरा वे होते हैं जिनको शास्त्र पढ़ने से अन्तः करण में सत्वगुरण उत्पन्न होकर, ज्ञान पैदा हुवा हो, किन्तु गोपियाँ तो श्रानन्द स्वरूप, श्रनन्त गुरण प्रकट पुरुषोत्तम के सौन्दर्यादि गुगों में श्रासक्त होने से निगु गा हैं। जब वे निगु गा हैं, तो उनके गुगानिध प्रवाह (संसार) का नाश हुआ यह कहना असंगत है, क्योंकि नाश उसका होता है, जिस वस्तु का ग्रस्तित्व है। जो वस्तु है ही नहीं, उसका नाश कैसे होगा ? गोपियाँ निर्गु एा हैं, ग्रतः उनमें सत्वादि-

गुरा हैं ही नहीं, अतः उनका (उनके गुराों का) नाश भी नहीं हुआ है तो श्लोक में इस प्रकार क्यों कहा गया है ? राजा ने शुकदेवजी को 'मुने !' यह सम्बोधन इसलिए दिया है कि स्वयं शुकदेवजी को यह अनुभव है, कि जब अन्तः करगा में सत्वगुगा प्रकट होता है तब वह ज्ञान को उत्पन्न करता है सत्वगुण के स्रभाव में ज्ञान नहीं, जिसका स्राशय यह है, कि गोपियों में सत्वगुण नहीं था, स्रतः उनमें यह भी ज्ञान न जगा, कि कृष्या ब्रह्म है इससे भी सिद्ध है, कि वे सगुरा नहीं थी किन्तु निर्गुरा थीं।

परीक्षित के इस प्रकार के प्रश्न का उत्तर १३ वें थ्लोक 'उक्त' में शुकदेवजी देते हैं, कि, श्रापको सातवें स्कन्ध में इसका उत्तर दे चुका हूं, कि शिशुपाल द्वेष से, गौपियाँ काम से भगवान को प्राप्त हई ।

इस प्रकार कहने का भावार्थ यह है जैसे शिशुपाल की बुद्धि तो गुगातीत भगवान में निष्ठ थी, किन्तु भगवान् से द्वेष करने के कारण, वह तामस (तमोगुण) वाला था, तो भी ग्रपने ग्रधिकार के अनुसार द्वेष करने वाले शरीर के पतन होते ही अपने अधिकार के अनुसार भगवान के चरणों में प्राप्त हुआ, वैसे (ही) अन्तर्गृह गत गोपीजन भी भगवान् में आसक्त चित्त होने से निर्गु एग होते हुए भी जार बुद्धि के कारण, सगुण मानी जाती हैं, यह सगुणत्व सर्वात्म भाव होने में रुकावट डालता है, जिससे रस प्राप्ति में विलम्ब होता है, किन्तु शिशुपाल की भाँति, अपने अधिकारानुसार सगुरात्व के नाश हो जाने से, सर्वात्म भाव प्रकट हुआ, जिससे वे अपने पति (भगवान्) का भजन करने लगीं, इसलिए इसमें किसी प्रकार की शङ्का करना व्यर्थ है, क्योंकि, इसमें किसी प्रकार का दोष नहीं है। यदि इसको निर्दोष नहीं माना जाएगा, तो भगवान के 'ये यथा माँ प्रपद्यंते तांस्तयंव भजाम्यहम्' इन वचनों की मर्यादा टूट जाएगी। शुकदेवजी ने इन सब विषयों को ध्यान में रखकर कहा है, नृप ! 'उक्तं पुरस्तात्' मैंने ग्रापको यह प्रथम ही कह दिया है।

जब यह फल सर्वात्म भाव से शरए। जाने पर मिलता है, तो इनको सर्वात्म भाव बिना यह फल क्यों मिला ? इस प्रश्न के उत्तर में कहते हैं, कि शिशुपाल भगवान् से मोक्ष फल नहीं चाहता था, किन्तु उनसे द्वेष ही करता था, जो द्वेष, मुक्ति का वैरी है, तो भी ज्ञानियों को भी कष्ट से मिलने वाली मुक्ति भगवान ने शिशुपाल को जैसे दी, वैसे (ही) जार बुद्धि से भी श्रपने शरए। श्राई हुई गोपियों को सर्वात्म भाव वाला फल दिया। जिससे यह समकाया है, कि जैसे मुक्ति तथा द्वेष में विषमता है वैसे (ही) जार बुद्धि से किए हुए भजन ग्रौर भगवान के रस में भी विषमता है, तो भी भगवान ने श्रपनी इच्छ। से शिशुपाल को मुक्ति गोपियों को श्रपने रस का दान दिया है।

भगवान् ने श्रपनी क्रीड़ा के उपयोग में ग्राने वाले गोकुल को श्रङ्गीकार किया है, जिससे गोकुल के सर्व, निर्मु ए हैं तब इनको समुए। कैसे कहा जाता है ? ग्रौर जब भगवान ग्रामें चल कर सर्वात्म भाव से शर्गागत को मिलने वाला फल इनको देना ही चाहते थे, तब प्रथम ही उनमें (गोपियों में) वैसा ही भाव क्यों नहीं पैदा किया ?

इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि, जिन (गोपियों) का भगवान् से साक्षात् सम्बन्ध था, उन

समस्त गोपीजनों के शरीर भी निर्णु ए। थे, यह जताने के लिए ही स्वयं भगवान ने कितनीक गोपियों की देहों को सगुए। बनाया। पहली (साक्षात् सम्बन्ध वाली) गोपियों का भाव भी निर्णु ए। था अतः भगवान ने इनमें (देह से सगुए। गोपियों में) भाव भी सगुए। स्थापित किए, और फिर उन सगुए। देह तथा भावों का नाश करने वाले भी ग्राप ही हैं, कोई दूसरा नहीं, यह बताने के लिए ही भगवान ने सगुए। भाव का नाश किया।

गोपियाँ को भगवान् के विरह से प्राप्त दु:ख, तथा संयोग से मिला हुम्रा सुख कर्मों से नहीं हुम्रा है इसको समकाने के लिए कर्मक्षय की भांति प्रपनी प्राप्ति स्वयं कराई। (प्रभुचरण स्पष्ट कहते हैं कि) यह सब मेरे स्वामी ने ही किया है। यह लीला का विषय पुष्टि मार्गीय है। इसमें शङ्काम्रों का परिहार भी पुष्टि मार्गीय रीति से किया गया है म्रतः मर्यादा मार्ग के म्रनुसार जो दोष देखने में म्रावे उनको यहाँ स्थान नहीं है। इसलिए श्री शुकदेवजी ने भी गोपियों के सगुण देह का त्याग ही कहा है। म्रागे गोपियों को गुणातीत देह प्राप्त हुई यह योग्य होने से, स्पष्ट नहीं कहा यदि निर्गुण देह की प्राप्ति गोपियों को म्रागे होने वाली न होती, तो श्री शुकदेवजी कहते, कि उनके देह नष्ट हो गए यों न कहकर गुणमय बिशेषण देने का यही रहस्य है, कि गोपियों की सगुणाता नाश कर उनमें निर्गुणता भगवान् ने स्थापित की म्रन्यथा 'गुणमय' पद जो शुकदेवजी ने दिया है वह निरर्थक हो जाता ।।१३।।

भगवान् ने यह समस्त लीला ऊपर कहे हुए कारगों के लिए ही की है, यह स्रापका कहना हम कैसे माने जबिक उसमें किसी प्रकार उपपत्ति नहीं दी गई है ?

इस प्रकार की शङ्का निवारण करने के लिये नृणां निःश्रेय सार्थाय श्लोक कहा है।

जो भक्त भगवान् के साथ लीला में स्थित हैं, ग्रौर विशेषतया रास कीड़ा करने वाले जो भक्त हैं, उनको तथा भगवान् एवं भगवान् की लीला को, सगुरण समभना एक प्रकार से उन पर दोष मढ़ने के समान है। क्योंकि वे भक्त, भगवत् स्वरूप तथा लीला सब निर्गुरण हैं, यदि वे सगुरण होते तो मुक्ति में प्रतिबन्धक हो जाते जिससे वे (स्वरूप तथा लीला) मुक्तिदायी नहीं हो सकते, यदि उन्होंने मुक्ति नहीं दी, सगुरण होकर मुक्तिदान में ग्रसमर्थ हो गए तो, भगवान् के प्राकट्य का कोई प्रयोजन नहीं हुग्रा ग्रौर भगवान् की ये लीलाएँ भी निर्थिक हुई। भगवान् के प्रकट होने की इसके (स्वरूपबल से मुक्ति तथा रसदान करने के) सिवाय ग्रन्य कोई उपपत्ति नहीं है, इस श्लोक का भावार्थ पहले के समान ही है।।१४॥

ग्रब तक भगवान् ने सगुरा गोपियाँ से जो लीलाएँ की हैं वे लीलाएँ तो मुक्ति में प्रतिबन्धक हैं ही क्योंकि गोपियों को जार भाव था, इस प्रकार की शङ्का का उत्तर 'कामंक्रोधं' इस १५ वें इलोक से देते हैं—

शुकदेवजी राजा को कहते हैं, कि यह तो साधारण सिद्धांत है कि जो कोई भगवान में किसी भी प्रकार सम्बन्ध जोड़ता है ग्रौर वह सम्बन्ध नित्य हो, तो सम्बन्ध जोड़ने वाला भगवन्मय हो जाता

१-प्रमाधान, २- इकावट करने वाले, ३- बिना मतलब वाली, बेकार

है। केवल गोपियों की भांति काम से नहीं किन्तु क्रोध, भय और द्वेष ग्रथवा स्तेह और ऐक्य से भी सम्बन्ध करे तो वह निर्गु ए। बनकर भगवान् को पा लेता है। यदि केवल काम से भगवान् की प्राप्ति होती है यह तात्पर्य होता, तो शुकदेवजी का क्रोध भय और द्वेष म्रादि का इस प्रसंग में कहना श्रयोग्य हो जाता । इसीलिए भगवान् को जो सगुण भाव से भजता है, भगवान् उसको श्रपने योग्य ही फल देते हैं यह जताने के लिए ही आपने यह लीला की है। यदि भगवान् इस प्रकार सगुरा भाव से भजने वालों का संसार नष्ट कर, उनको ग्रधिकारानुसार मुक्ति वा ग्रपना रस दान नहीं करते, तो साधारण जनों को यह निश्चय हो जाता, कि मुक्ति ग्रादि तो मुख्य उत्तमों को ही भगवान् देते हैं! तो हम प्रयत्न क्यों करें ? जिससे साधारएों की भजन में प्रकृत्ति न होने से, मुक्ति मार्ग ही लुप्त सा हो जाता, तो शास्त्र की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती । क्योंकि उत्तमों की तो ग्रपने ग्राप उसमें प्रवृत्ति हो जाती है।

भगवान् का स्वरूप और लीलाएँ कभी भी सगुरा नहीं होती हैं अपितु सगुरा भक्त भी जब लीलाग्रों से सम्बन्ध करते हैं तो वे भी निर्गु एग हो जाते हैं कारएग कि स्वरूप तथा लीलाएँ उनको निर्गु ए। बना देती हैं, जैसे रोग को मिटा देने वाली दवा रोगी से मिलाप करने से कभी भी रोगवाली व रोगरूप नहीं बन जाती है प्रत्युत उस रोगी के रोग को मिटाकर उसको निरोग बना देती हैं वैसे (ही) स्वरूप तथा लीलाएँ भी सगुरा को निर्गुरा बना देती हैं। भगवान की लीलाएँ भक्तों के भावों के अनुसार उन जैसी न बनकर अपने समान उनको बना देती हैं अतः एक ही वेगुनाद लीला से, सगुगा तथा निर्गुगा दोनों प्रकार के भक्तों का निरोध होगया है। ग्रन्यथा, यदि लीला सगुरा के संग से सगुरा हो जाती, तो सगुरा भक्तों का निरोध सिद्ध न होता, जैसे क्रोध ग्रादि से किया हुग्रा स्मृति, भजन साधारण कोटि है, वैसे (ही) काम से किया हुग्रा भजन भी निम्नकोटि वाला है। इसको जताने के लिए श्लोक में क्रोध ग्रादि का निरूपए। किया है। मूल इलोक १५ वें में जो 'तन्मयता' शब्द है, उसका भावार्थ है 'निर्गु एता' अर्थात् सगुरा गोपियाँ भी, निर्गु एवं कोध म्रादि भाव वाले भी निर्गु ए हो गए।।१५।।

श्री शुकदेवजी जान गए कि राजा का ग्रन्तः करए। विस्मय तथा सन्देहों से भर गया है, ग्रतः उनको मिटाना आवश्यक है। उनको मिटाने के लिए १६ वें श्लोक में 'न चैवं विस्मयः कार्यो' कहकर उनके विस्मय तथा शङ्काश्रों को, हेतु देकर मिटाया है।

- (१) राजा को प्रथम यह अचम्भा हुआ, कि जब गोपियों का निर्जु एा भगवान् के साथ अङ्ग सङ्ग हुया तो उस काल में वे सगुरा कैसे रह सकीं। लोक में देखा जाता है, कि कपास का जिस वक्त ग्रग्नि से संसर्ग होता है, उम समय उस (कपास) का वह स्वरूप नष्ट हो जाता है।
- (२) गोपीजन लौकिक रीति से काम भाव वाली थीं तो उन (लौकिक भाववालियों) से त्रलौकिक प्रभु ने रमए। कैसे किया ?
  - (३) क्रोध म्रादि भाव वालों ने उनका फल भोगा ही नहीं ग्रौर उनको भगवत्प्राप्ति होगई ?
  - (४) ग्रौर वह भी स्नेह वालों के समान फल ?

१ - बल्कि, २ -- नीचे दर्जे का,

- (५) गोपियों का स्नेह यशोदानन्दन में था, वह तो बन में थे ग्रौर गोपियाँ घर में थीं घ में बैठी हुई गोपियाँ उनका ध्यान कर उनको कैसे प्राप्त कर सकीं ?
- (६) उनको उस समय हो बिना साधनों के निर्गु एग देह की प्राप्ति होगई, यह भी स्राश्चर्य जैसी बात है।
- (७) जो लीला ग्रागे की जाने वाली है उसका केवल सर्वात्मभाववालिग्रों को ही ग्रनुभव है जबिक ग्रन्य लीलाग्रों का ग्रनुभव बिना सर्वात्मभाव के भी।

इत्यादि ग्रनेक विस्मयों से युक्त राजा को देखकर श्री शुकदेवजी उनके विस्मय वा संदेहों को इस १६ वें श्लोक से मिटाते हैं।

प्रथम विस्मय, भगवान् से अङ्गसङ्ग होते हुए भी सगुरा देह कसे रही ? इसके उत्तर में कहते हैं, िक तुम्हारे सिवाय अन्य कोई वैसा संशय वा विस्मय करे, तो कर सकता है, तुम कैसे करते हो, जबिक तुमको इस विषय का अनुभव है, िक जो कुछ हो रहा है, वह भगवान् की इच्छा शिक्त से हो रहा है। भगवान् में सब प्रकार की शिक्त है, करने की न करने की, कराने की न कराने की, िकन्तु कौनसी शिक्त से कब काम लेते हैं वह ग्रापकी इच्छा शिक्त के ग्राधीन है। जसे िक भगवान् ने ग्रापको गर्भ में ब्रह्मास्त्र से बचाया, क्यों कि उस समय तुमको बचाकर कार्य कराना था, िकन्तु अब ऋषि बालक के शाप से तुम्हारी रक्षा नहीं करते हैं कारणा, िक तुम से अब कार्य कराना नहीं है। जिसका तात्पर्य यह नहीं समभना चाहिए, िक भगवान् में वह शिक्त नहीं है, शिक्त तो है, िकन्तु ग्रापकी (भगवान् की) तुमको बचाने की इच्छा नहीं है, जसे अगिन मन्त्रादि से प्रतिबन्ध होने से जलाती नहीं है इससे अगिन में जलाने की शिक्त नहीं है क्या ? है, िकन्तु मन्त्र से प्रतिबन्ध होने के कागणा जलती नहीं है वैसे (ही) भगवान् में बचाने की वही शिक्त सदैव है, ग्रब इस शिक्त से काम लेने की भगवान् की इच्छा नहीं है, तुमको भगवान् का इस प्रकार का ग्रनुभव है ग्रतः तुम्हें तो इस विषय में विस्मय नहीं करना चाहिए ग्रीर समभना चाहिए कि जसे मेरे साथ इच्छानुकुल कार्य किया है, वैसे (ही) ग्रव वह सगुरा देह नाश नहीं की है।

द्वितीय, तृतीय एवं चतुर्थ विस्मय—लौकिक काम वालियों के साथ ग्रलौकिक भगवान् ने रमए कैसे किया ? क्रोधादि भाव वालों ने उनका फल भोगा ही नहीं ग्रौर उनको भगवत्प्राप्ति हो गई! ग्रौर वह भी स्तेह वालों के समान फल!

श्री शुकदेवजी—इस विस्मय श्रीर क्रोध श्रादि करने वालों का भी उद्घार करते हैं, उनमें भी, जो विस्मय राजा को हुश्रा उन सब विस्मयों का निवारण एक ही 'भगवित' (भगवान् में) शब्द से करते हैं—कृष्ण को भगवान् कहकर यह बताया है, कि श्रीकृष्ण में ऐश्वर्य, वीर्य, यश, श्री, ज्ञान तथा वैराग्य छ गुण हैं, इन छ गुणों का प्रभाव प्रकट दिखाने के लिए इस प्रकार की कृष्ण ने लीलाएँ की हैं—जैसे कि श्राप (भगवान्) ऐश्वर्य युक्त होने के कारण सर्व रस भोक्ता हैं इसलिए श्रुति ने कृष्ण को 'सर्वरस' कहा है, काम शास्त्र नें सिद्ध किया गया है कि काम रस का अनुभव उनमें से किया जा सकता है, जो इस (काम) भाव वाली हैं, श्रतः सर्व रस रूप षड् ऐश्वर्य वाले भगवान् में इस प्रकार का विस्मय नहीं करना चाहिए क्योंकि श्रीकृष्ण नें यह लीला (श्रङ्ग सङ्ग जीला) कर श्रुपने 'ऐश्वर्य' धर्म का प्रभाव प्रकट कर दिखाया है।

क्रोध दोष, जिसको कोई भी नाश नहीं कर सकता है उसको भगवान् का सबसे उप्रवीर्य ही नाश करने में सनर्थ है, ग्रतः जिन्होंने भगवान् में क्रोध भाव से सम्बन्ध जोड़ा है उनके क्रोध को अपने वीर्य धर्म से नष्ट कर संबंध होने के कारएा मुक्ति देकर अपने 'वोर्य' धर्म का प्रभाव प्रकट किया है। ग्रतः इस विषय का भी भगवान् में विस्मय नहीं करना चाहिए।

'यश' सामान्य धर्म नहीं है, ग्रतः वह तभी मिलता है जब कोई महान् कर्म किया जाए। साधारए। कर्म करने से यश नहीं बढता है अत: यदि भगवान् से जो स्नेह करे उनको ही केवल मुक्ति देवें ग्रौर द्वेष करें उनको मुक्ति नहीं दें, तो भगवान् का यह कर्म साधारण होने से ग्रापका यश न बढ़े ग्रतः भगवान् मैं जैसा फल स्नेह वालों को दिया है वैसा ही भय द्वेष ग्रादि करने वालों को भी दिया है। इस प्रकार ग्रसाधारण कर्म करने से भगवान् ने 'यश' धर्म को प्रकट किया है। भगवान् का यह यश सहज ही है और यश को बताने वाले धर्म भी भगवान में सहज ही हैं ग्रतः विस्मय नहीं करना चाहिये।

स्नेह में क्या रस है इसको भगवान् जानते हैं, क्यों कि श्री (लक्ष्मी) को भगवान् ने ग्रपने हृदय में विराजमान किया तो भी, लक्ष्मी स्नेह के कारण वक्षस्थल को न चाहती हुई, चरणों के रज की कामना करती हुई प्रत्येक ग्रवतार में, ग्रवतार लेकर चरणों की सेवा करती है, ग्रतः भगवान् स्नेही भक्तों को स्वरूपदान देते हैं यह योग्य ही है। वैसा कर 'श्री धर्म' दिखाया है।

ज्ञान मार्ग पर चलने वाले 'ऐक्य' चाहते हैं भगवान् उनको वैसा ही ऐक्य देते हैं, जिससे ग्रपना 'ज्ञान' धर्म प्रकट किया है।

सखा भाव में सौहार्द होता है, वह सखा भाव उनमें होता है, जिनका स्वभाव, व्यसन ग्रादि समान होवे, भगवान् ने कहा है कि मेरे भक्त (साधुग्रों) के सिवाय मैं ग्रपनी तथा लक्ष्मी की भी इच्छा नहीं करता हूं उनकी परा भक्ति ग्रात्यत्तिक श्री मैं हूं, भक्तों का हृदय मुभ में है ग्रीर मेरा हृदय भक्तों में है अथवा साधु मेरे हृदय हैं और मैं साधुआं का हृदय हूं वे मेरे सिवाय किसी को नहीं जानते हैं ग्रीर मैं उनके सिवाय स्वल्प भी कुछ नहीं जानता हूँ। एसे ग्रनेक वाक्यों से समभा जाता है, कि भगवान् का भक्तों में राग है ग्रौर भक्तों के सिवाय ग्रन्यों में राग नहीं है, जिससे भगवान् ने अपना 'वैराग्य' धर्म प्रकट किया है और भक्तों ने भी इसी प्रकार वैराग्य दिखलाया है। भगवान् में राग ग्रन्यों में वैराग्य, ग्रतः भगवान् सौहार्द र करने योग्य भक्तों को मित्रता का दान देते हैं, भक्तों में जैसे वेराग्य धर्म है वैसे (ही) भगवान् भी उनसे वैराग्य युक्त मित्रता करते हैं, वैसा करना योग्य ही है। पञ्चम विस्मय-गृह में स्थित गोपियाँ वन में स्थित कृष्ण को कैसे ध्यान में प्राप्त कर सकीं ? जिससे वे मुक्त हुई, उनका प्रेम तो यशोदानन्दन में था।

इसका उत्तर श्रो शुकदेवजी श्री कृष्ण को ग्रज कहकर देते हैं, ग्रर्थात् भगवान् जीव के समान, जन्म नहीं लेते हैं वे तो सर्वत्र सदैव विद्यमान है: ग्रतः वन में स्थित होते हुए भी गोपियों के ध्यान करते (ही) उनके हृदय में प्रकट हो गए, भगवान् का प्राकट्य केवल इतना ही है, कि जिस

१-प्रेम - २-मित्रता- ३-जिसका जन्म नहीं है,

माया के पर्दे के कारए। हम ग्रापका दर्शन नहीं कर सकते हैं उस माया के पर्दे को हटाना है। यशोदा के गृह में भो अपनी इच्छा से माया के आवररा को दूर कर प्रकट हुए हैं, उसी प्रकार वन में ग्रौर गोपियों के ग्रन्त:करएा में भी प्रकट होगए हैं, ग्रत: इसमें विस्मय नहीं करना चाहिए 'क्योंकि वह सर्वव्यापी तथा अजन्मा है। उनको उसी समय बिना साधनों के निर्गु ए। देहकी प्राप्ति हो गई!

इस शङ्का का उत्तर श्री शूकदेवजी 'योगेश्वरेश्वरें कहकर देते हैं, ग्रर्थात् भगवान् योगी नहीं है किन्तु योग के जो ईश्वर हैं, उनके भी ईश्वर हैं ग्रत: उसमें विस्मय नहीं करना चाहिए क्योंकि योगी भी योगबल से भोग के लिए क्षरण मात्र में एक साथ ही बनेक शरीर धाररण कर सकते हैं जबिक उनका यह योग धर्म आगन्तुक है, भगवान् तो इन धर्मों की (योगों की) रचना करने वाले हैं ग्रीर फलदाता हैं, जिससे वे योगेश्वरों के भी ईश्वर हैं, इसिंगर ग्राप स्वाभाविक अनन्त शक्तिमान् हैं जिससे उन (व्रजभक्तों) की देह को अलौकिक बना देना भगवान् के लिए कोई वड़ी बात नहीं है ग्रत: इसनें विस्मित होने का कोई कारए। नहीं है।

जो लीला आगे की जाने वाली है उसका अनुभव केवल सर्वात्म भाव वालियों को ही है जबिक ग्रन्य लीला बिना सर्वात्म भाव के भी ग्रन्भृत होती है !

इसका समाधान योगेश्वरों के ईश्वर होने के साथ ग्राप 'कृष्ण' भी हैं, ग्रथीत सदा ग्रानन्द रूप होने से, दोष रहित ग्रीर गूर्गों से पूर्ग हैं जिसका भावार्थ है, कि कृष्ण के सिवाय ग्रन्य वस्तु मात्र दोषवाली है, उन दोषवाली वस्तुग्रों से स्वास्थ्य मिलेगा यों लोग समभते हैं वे भी दोषवाले ही हैं यह निश्चय से समभना चाहिए।

सर्वात्म भाव रहित गोपियाँ इस स्वरूप से ग्रानन्द देने वाली लीला की ग्रधिकारिएगी न होने से, अनुभव नहीं कर सकती हैं तब भगवान का उनसे रमए। करना विस्मय कारक है, वैसा विस्मय तमको नहीं करना चाहिए, क्योंकि इन (गोपियों) को तो पहले कहा हुम्रा स्नेह रूप साधन था ही,जो कि गोकूल के वासी दिन को काम में लगे रहते थे और रात्रि को सो जाते थे किसी प्रकार का साधन नहीं करते थे, तो भी हर एक क्षरण में भगवान के स्वरूप में ही लीन रहते थे (मुक्त होते थे) उनकी वैसी दशा भगवान् ने ग्रागे की लीला रस का ग्रनुभव कराने के लिए ग्राप बार बार उनको पृथक (ग्रलग) कर (मृक्ति से निकाल कर) उस लीला का ग्रनुभव कराते थे, भगवान ग्रचिन्त्य ग्रीर ग्रनन्त शक्तिमान हैं ग्रतः वे कुछ भी करें तो उसमें ग्राश्चर्य नहीं है, इस ग्राशय से शुकदेवजी कहते हैं, कि 'यत एतद विमुच्यते' जिससे यह गोकूल मुक्त होता है, श्री शुकदेवजी ने ये शब्द जो वर्तमान प्रयोग में किए हैं जिसका कारए। यह है, कि इस समय अन्य लीला का अनुसन्धान र न होने से अपने को गोकूल वन में स्थित समभ कर ही कहे हैं और उस ही लीला का अनुभव कर रहे हैं, इससे यह वर्णन सर्व दोष रहित है।

१-पर्दा, २-नया ग्राया हुग्रा,

३-- मुख, शान्ति, ४-- विचार

यहां शंका हो सकती है, कि जैसा कहा जा रहा है उससे विपरीत भी हो सकता है। अर्थात् —यं ग्रन्तर्गृहगता गोपियाँ भी उन गोपियाँ जैसी ही हैं, जो रास में पहुंच सकीं। ग्रतएव द वें श्लोक में कहा गया कि "वे लौटी नहीं", परन्तु ऐसा कैसे हो सकता था इसके समाधान के लिए ६, १०, ११ ग्रादि श्लोक हैं। यहां ग्राशय यह है, कि पहले तो केवल वचनों से ही रोका गया ग्रौर इस तरह लोटना या नहीं लोटना यह स्वयं ग्रपने पर निर्भर था। वह तो दूर रहा, क्योंकि, उनके जैसे ही (इन) गोपियों को तो पतियों ने जवरदस्ती से रोका ग्रौर तब, जैसा कि, वे केवल देह को ही रोक सकते थे सो उस देह को त्यांग कर वे भगवान् से जा मिली। इस तरह पहले कही गई सभी गोपियाँ इनके जैसी ही हैं, ग्रतः उनका न लौटना ठीक था।

एक ग्रौर बात यह है कि "तद्भावना युक्ता" इस पद में (तत्) पद से पहले कहे गए भाव को लेने पर पहले वाली गोपियों का भाव ही लिया जाएगा ग्रौर तब इस तरह जो इनका भाव है वही पहले वाली गोपियों का भी भाव है यह मालूम होता है, ग्रौर इस तरह जो भी गुएग-धर्म यहां इनमें हैं वे वहां उनमें भी सिद्ध होंगे ही। इन ग्रन्तर्गृहगताग्रों को मुक्ति दी गई तो वह गुएगमय देह की निवृत्ति के बिना हो ही नहीं सकती, ग्रतः वर्णन भी वैसा ही किया गया कि इनको पितयों ने रोक लिया फलतः देह त्याग कर ही भगवान् से मिल पाई। उन्हें तब मुक्ति नहीं दी ग्रतः न तो रुकावट हुई ग्रौर न देह त्याग की ही ग्रपेक्षा हुई (ग्रर्थात् इतना ही ग्रन्तर है ग्रौर इसके ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई सगुरग-निर्गुरग का ग्रन्तर नहीं है)।

परन्तु ऐसी शंका दुराग्रह एवं मूढ़ता मूलक है, क्योंकि यह विचार रहित बिहर्मुखता एवं ग्रसत्संग से बोफिल मन (जो परोक्ति का ग्रनुसंधान नहीं कर सकता) में ही उठ सकती है। बात यह हैं कि जिस शंका को दूर करने के लिए यह कथा कही गई ग्रीर जो उसका ग्राशय शंका ने दिखलाया, वहां यह प्रश्न होता है, कि क्या उक्त भाव को समकाने के लिए यह कथा यों ही घड़ ली गई हैं या वस्तुतः ऐतिहासिक घटना का वर्णन है? श्रीर वहां भी यह प्रश्न है कि इन ग्रन्तर्गृह-गताग्रों को ग्राखिर रोका क्यों गया? ऐतिहासिक मानकर यह कहा जाए कि वे भगवान की प्रिया होते हुए भी सगुण थीं ग्रीर यही जताने के लिए हिर ने उनके ग्रागमन में रुकावट उत्पन्न की तो वैसा विचार करते हुए तुम्हारा हृदय शतधा दूक-दूक क्यों नहीं होता! जब मर्यादा भक्ति सम्बन्धी भजन भी निर्गुण है, तो जिन गोपियों का भगवान के साथ ग्रंगसंग हुग्रा है, वे सगुण कैसे होंगी ग्रीर तुम उनको सगुण बताने की चेष्टा करते हो।

ग्रीर विशेष में प्रभु ने कहा कि ये गोपियां सदैव मुक्त में मन से ग्रासक्त हैं, प्राण् भी उनके मुक्तमें हैं, मेरे लिए इन्होंने देहधर्म छोड़ दिए हैं। उद्धव भी 'एताः परं तनुभृत' इस क्लोक में गोपीकाग्रों की प्रशंसा करते हैं, जिस उद्धव के लिए भगवान ने कहा कि "उद्धव ग्रणुमात्र भी मुक्तसे कम नहीं" वह उद्धव जिनके चरणरज की ग्रभिलाषा करता हो,ऐसी गोपियों में कामोपाधि समक्ता ग्रीर उनको सगुण कहना ग्रनुचित है। गोपियों में काम तो क्या काम के गन्ध की शंका भी ग्रयोग्य है।

मेरे कहने का यह भाव नहीं कि वे कामवाली थी किन्तु उनका भगवान में का स्नेह कामो-

पाधिवाला था, यदि तुम यों कहते हो, तो यह भी तुम्हारा कहना गोपियों के कहे हुए वाक्यों से ग्रिसिद्ध होता है, कारण कि गोपियों ने स्पष्ट शब्दों में कहा है कि हम श्रापसे कामपूर्ति के लिए नहीं ग्राई हैं, क्योंकि, हम तो सर्व विषयों को छोड़ कर श्रापके चरणों के मूल में श्राई हैं श्रर्थात् श्रापके चरणों का ग्राश्रय लिया है, काम की श्रिभलाषा वालो स्त्रियां कभी भी इस प्रकार नहीं कह सकती

हैं यों कहना तो भक्त ही जानते हैं।

ग्रौर विशेष इसका भी तुमको विचार करना चाहिए कि श्रीकृष्ण ने बाल्यकाल में जब पूतना के प्राण् रूप पय का पान किया था उस समय गोपियों ने जो भगवान की गो पुच्छ ग्रादि से रक्षा की थी, उसका वर्णन करते हुए श्री शुकदेवजी ने गोपियों को 'प्रण्य बद्धिः' विशेषण देकर सिद्ध किया है, कि वे भगवान में भिक्त से उत्पन्न स्नेह वाली थीं इसके सिवाय जो कामवाली होती हैं वे जार वा पित के पास श्रु'गार से ग्रपने को सजाकर जाती हैं जैसे कुब्जा पूर्ण श्रु गार कर भगवान के पास ग्राई थी, किन्तु गोपियाँ तो इससे विपरीत उलट पुलट कपड़े ग्रादि में ग्राई थीं।

वहाँ गोपियों के ब्राने के ब्रनन्तर जो रमण हुन्ना है, वह भी 'रसो वै सः' इस श्रुति में, कहे हुए ब्रह्म के रस स्वरूप से भगवान् ने रसात्मक होने से रस रीति से रमण कर स्वरूपानन्द का ही दान किया है। जैसे कि कहा है कि—'ग्रात्मा से जो सुख मिलता है वह सात्विक है, विषयं भोग से जो सुख प्राप्त होता है वह राजस है, मोह ग्रौर देन्य से जो सुख मिलता है वह तामस है ग्रौर मुभ से (रस रूप कृष्ण से) जो सुख मिलता है वह निर्गुण है। (११ स्कन्ध)।।१६।।

श्री प्रभुचरणों ने १२ से १६ श्लोकों में जो राजा परीक्षित ने शङ्काएं की हैं उनके स्वतन्त्र लेखों में विशेष स्पष्टीकरण कर उत्तर दिए हैं जिनके पूर्ण रीति से मनन करने से, ये शङ्काएं जिसके भी हृदय में होगी उसके हृदय से मिट जाएगी।

इन स्वतन्त्र लेखों का ग्रनुवाद यहां वैसे सरल स्पष्ट प्रकार से दिया गया है जैसे पाठकों को उनका भाव शीघ्र समभ में ग्रा सके।

ग्राभास-एवं प्रासिङ्गकं परिहत्य प्रस्तुतमाह तादृष्ट्वे ति

म्राभासार्थ—इस प्रकार परीक्षित ने जो इस प्रसङ्ग के विषय में शङ्का की थी उसको मिटाकर म्राब निम्न श्लोक से श्री शुकदेवजी फिर विषय का निरूपरा करते हैं।

श्लोक—ता हृङ्गान्किमायाता भगवान् वजयोषितः । श्रवदद्वदतां श्रेष्टो वाचःपेशेविमोहन् ॥१७॥

श्लोकार्थ-बोलने वालों में श्रेष्ठ भगवान श्रीकृष्ण उन गोपियों को निकट ग्राई

हुई देखकर वाएगों के विलासों से उनको मोहित करते हुए बोले ॥१७॥

मुबोधिनी—यास्तु समाहृताः समागताः, ता न निवार्यन्ते, याः पुनः सगुराः समागताः ग्रन्य-सम्बन्धिन्यः, ता शब्दश्रवराात् समागता इति शब्देन निवारराियाः। ग्रन्यशेषतया भजनमयुक्त-मिति। करिष्यमारालीला तु सार्वभावप्रपत्ति-साध्या, ग्रतो निवारराार्थं यत्नमाह। ता 'दुहन्त्य' इत्याद्याः ग्रन्तिकमायाता हृष्ट्वा, स्वार्थमेवागता इति निश्चित्य, भगवान् सर्वज्ञः सर्वसमर्थोपि, ता ग्रापि वजयोषितः ग्रपावृताः स्वकीयाश्च। ग्रतः सर्वा-नुपपत्तिरहिता ग्रपि हृष्ट्वा ग्रवदत्। धर्मप्रबोधनार्थं वक्ष्यमारामुक्तवान्। ननु ताः पूर्वं निवार्यमारााः

समागताः, कथमेतद्वाक्येन निवृत्ता भविष्यन्ति, ग्रतो व्यर्थो वाक्प्रयास इति चेत्, तत्राह वदतां श्रेष्ठ इति । ये केचिद्वदन्ति, तेषां मध्ये श्रेष्ठः । ग्रतो हृदयगाम्यस्य वचनं भवति । ग्रतो यावद्व-चनेन निवृत्ता भवन्ति, तावन्न कृतौ योजनीयाः । किञ्च ग्रलौकिकमप्यस्य निवर्तने सामर्थ्यमस्ति, तदाह वाचःयेश्वावमोहयन्निति । वाचःपेशाः वाक्-सौन्दर्ययुक्ताः शब्दाः, तेविशेषेण मोहयन् । ग्रथवा । ता हढीकर्तु मेव सम्यक् मोहनार्थं निषेधवाक्या-न्युक्तवान्, ग्रन्यथा गच्छेयुरेव । ग्रतः ग्रर्थतो निवारयन् ग्रपि पर्यवसानतो न निवारयित।।१७॥

व्याख्यार्थ-भगवान् के बुलाने से जो गोपियां ग्राई थी, भगवान् उनको घर लौट जाने के लिए नहीं कहते हैं, किन्तु जो विवाहित सगुरा थी ग्रीर केवल नाद श्रवरा से ग्राई थी उनको शब्द से ही लौट जाने के लिए कहने लगे, कारण कि भक्ति मार्ग में उपाधि \* सहित भजन करना योग्य नहीं है। भगवान् को जो लीला करनी है उसका ग्रिधकारी वह है जिसमें सर्वात्म भाव है कारएा कि वह लीला सर्वात्म भाव से ही सिद्ध होती है। ग्रतः जो गोपियां शब्द श्रवएा मात्र कर दोहन श्रादि सर्व कार्य त्याग कर ग्रपने लिए ही ग्राई थी ऐसा निश्चय करके सर्वज्ञ सर्व समर्थ भगवान् ने भी उनको लौटाने का निश्चय किया, वे व्रजाङ्गनाएँ भी इधर उधर बाहर फिरने वाली एवं निष्कपट थीं ग्रौर ग्रपनी थीं, ग्रतः उनमें कोई भी ग्रनुपपत्ति नहीं थी फिर भी उनको मर्यादानुसार पातिव्रत्य धर्म का ज्ञान कराने के लिए उपदेश भी देना चाहिए था सो इनको देखकर भगवान बोलने लगे। जो गोपियाँ अपने पति आदि के कहने को न मानकर यहां चली आई हैं वे इस कहने से कैसे लौट जाएगी? इस शङ्का का निवारएा करने के लिए शुकदेवजी कहते हैं, कि भगवान् उनके पतियों जैसे बोलनेवाले नहीं है किन्तु जो भी बोलने वाले हैं, उनमें श्रेष्ठ हैं ग्रतः भगवान् के वचन हृदय में जच जाएँगे, ग्रतः जहां तक वचन से लौट जाने की हों तो कृति में नहीं लगाना चाहिए। भगवान् में उनको लौटाने के लिए ग्रलौकिक सामर्थ्य भी है, यह बताने के लिए श्री शुकदेवजी ने कहा है, कि वागी की सुन्दरता वाले शब्दों से भ्रर्थात् शब्द सौन्दर्य से, विशेष प्रकार से, गोपियों को मोहित करते हुए लौटने के लिए कहने लगे, ग्रथवा भगवान् ऐसी सुन्दर वागाी बोले, जिससे वे जावे नहीं किन्तु यहां हढ होकर डटी रहें, यदि भगवान् की वाएगी का वैसा भाव न होता तो वे लौट जाती। भगवान् के शब्दों का ग्रर्थ ऊपर से तो जाने का समभ में ग्राता था किन्तु उनका भीतरी भाव नहीं लौट जावें वैसा था।।१७।।

ग्राभास-भगवद्वाक्यान्याह स्वागतमित्यादिदशभिः दशविधानां निवारकाणि ।

ग्राभास।र्थ—ग्रब शुकदेवजी वे वचन दश श्लोकों में कहते हैं, जो भगवान ने दश प्रकार की गोपियों को निवारण के लिए कहे हैं।

॥ श्रीभगवानुवाच ॥

श्लोक —स्वागतं वो महाभागाः प्रियं कि करवारिंग वः । वजस्यानामयं कच्चित् ब्रूतागमनकाररणम् ॥१८॥

श्लोकार्थ — भगवान् कहने लगे कि हे बढ़भागिनियों, ग्राप भले ग्राईं, मैं तुम्हारा क्या प्रिय करूं ? व्रज में कुशल तो है ? ग्राने का कारण तो कहो ? ॥१८॥

कारिका—तमोरजःसत्त्वभेदाः स्वान्तपर्यवसानतः । निरूप्यन्ते स्त्रियस्तासु वाक्यान्यपि यथायथम् ।।१।।

कारिकार्थ—तम रज ग्रौर सत्व गुगा के मिले हुए; जितने प्रकार होते हैं, उतनी (ही) ये स्त्रियां (गोपियां) हैं उनका वर्णन किया जाता है। गुगों के फल का ग्रवसान भी बताया जाता है, जैसे कि तम का फल लय, रज का फल विशेष भाव का उत्पादन ग्रौर सत्त्व का फल उस भाव का पालन, करना है—

तम—प्रभु से मिलाप कराने में जो पदार्थ विलम्ब करावे उसका लय<sup>2</sup> कर देता है। रज—प्रभु के मिलन में जो विलम्ब हो उसको (विलम्ब को) जिस भाव से सहन न किया जा सके वैसे विशेष भाव को उत्पन्न कर देता है।

सत्त्व—रज द्वारा उत्पन्न किए हुए भाव की रक्षा करता है।

उन (सगुरा-निर्गुरा भेद से दश विध) स्त्रियाँ जैसे ही भगवान के दश वाक्य यथोचित हैं।

सुबोधिनी—प्रथमतस्तामससात्त्वक्यो निवार्यन्ते, ततस्तामसराजस्यः, ततस्तामसतामस्यः, एवमग्रेऽपि विभाज्याः । प्रथमं समागतानां लौकिकन्यायेनाह स्वागतमिति । कुशलप्रश्नोऽयम् । वो युष्माकमागमनं स्वागत किमिति । स्तुतिमाह

महाभागा इति । भवतीनां महद्भाग्यम्, स्रतः स्वा-गमनमेव, तथापि पृच्छयत इति लोकोक्तिः । वस्तु-तस्तु निष्प्रत्यूहं भगवत्सामीप्यमागता इति । समागतानामुपचारमाह प्रियं कि करवारिंग व इति । कि ख्रित्प्रार्थयितूमागता इति लक्ष्यन्ते, तथा सित तद्वक्तव्यम् । ग्रर्थात् एतासां नाहं स्वभावतः प्रियः, किन्तु कामतः प्रिय इति ज्ञापितम् । तत् प्रयोजनं त्रिविधं भवति । इष्टरूपमनिष्टनिवृत्ति-रूपं देशकालव्यविहृतं कामितं च । तत्रापि त्रवि-ध्यमस्तीति वाक्यत्रयं वा । यद्भवत्यो धावन्त्यः

समागताः, तत्र कि व्रजे कश्चन उपद्रवो जातः, यद्ज्ञापयितुं तेषां समागमनम्, पूर्वपूर्वानङ्गीकारे उत्तरोत्तर वाक्यम् । यदि प्रियमपि न किश्चित-कर्तव्यम्, व्रजे च न काप्यनुपपत्तिः, तदा स्रागमन-कारगां ब्रूत ॥१६॥

व्याख्यार्थ—भगवान् क्रमशः गोपियों को लौटाने के लिए कहते हैं, जैसे कि प्रथम तामस सात्त्विकीश्रों को, पश्चात् तामस राजिसयों को, श्रनन्तर तामस तामसियों को, इस प्रकार श्रागे भी गोपियों के विभाग करने चाहिए।

जो गोपियाँ भगवान् के पास ग्राई हैं भगवान् प्रथम उनका स्वागत करते हुए उनको कहते हैं, कि 'भले पधारो' इस प्रकार कहने से समभना चाहिए कि भगवान ने उनसे कुशल प्रश्न किए हैं। श्राप सबों का ग्राना बहुत ही ग्रच्छा है ग्राप 'भले पधारे' यों कहकर स्तुति पूर्वक कहते हैं, कि ग्राप का यहां म्राना बताता है कि म्राप 'बड़भागिनी' हो म्रतः म्रापका पधारना भाग्य का चिन्ह है। ऐसा होते हुए भी उनसे पूछते हैं कि क्यों ग्राई? यह लोक की नीति है। वास्तविक ग्रापका भगवान के समीप स्राना प्रतिबन्ध रहित हुस्रा है। स्राई हुई गोपियों का सत्कार करने के लिए भगवान कहते हैं, कि जो ग्रापको प्रिय लगे वैसा कौनसा कार्य मैं करूं ? ग्रापके ग्राने से जाना जाता है, कि ग्राप कुछ माँगने के लिए म्राई हो, यदि वैसा हो (माँगने के लिए म्राई हो) तो वह माँगलो। भगवान ने इस प्रकार के वचनों से यह बता दिया कि (ग्रापको) मैं स्वभाव से सहज प्रिय नहीं हूँ किन्तु काम के कारण प्रिय हूँ। वह तीन तरह का हो सकता है १-इष्ट प्राप्ति, २-ग्रनिष्ट की निवृत्ति, ३-देश तथा काल से दूर वैसे वस्तु की कामना। उन मैं भी तीन प्रकार हैं, इसलिए तीन वाक्य कहे हैं— म्राप दौड़ती हुई म्राई हो तो क्या वर्ज में कोई उपद्रव हुम्रा है ? जिसको बताने के लिए म्राना हुम्रा है ? यदि पहली कही हुई बातों को स्वीकार नहीं करो, तो ग्राने का कारण बताग्रो । प्रथम मैंने कहा कि ग्राप पधारी हो ग्रापका क्या प्रिय करूं, यदि प्रिय नहीं चाहती हो, ग्रर्थात् उसके लिए नहीं ग्राई हो तो, दूसरी बात स्वीकार करो, क्या व्रजमें कोई उपद्रव हुग्रा है, जिसको मिटाने के लिए दौड़ती (हुई) म्राई हो, यदि यों भी नहीं है तो तीसरा मेरा प्रश्न है कि म्राने का कारण बताम्रो ॥१८॥

श्रामास—तत्राप्यनुत्तरे स्वयमेव पक्षान्तरं कल्पयति । यथा भन्नन्तः समागताः, तथा वयमपीत्याशङ्कचाह रजनीति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् के इस प्रकार किए हुए प्रश्नों का जब गोपियाँ उत्तर न देकर मौन धारएा कर रही, तब भगवान् को स्वयं यह विचार हुग्रा कि गोपियाँ कदाचित् यों कहदें कि जैसे ग्राप ग्राए हो वैसे (ही) हम भी ग्रागई हैं ग्रतः भगवान् ग्रन्य ढंग से (लौट जाने के लिए) कहते हैं—

१—इच्छित प्रिय वस्तु की प्राप्ति, २—कुछ उपद्रव स्रादि हो वह नष्ट हो जावे,

श्लोक—रजन्येषा घोररूपा गोरसत्त्वनिषेविता । प्रतियत वर्ज नेह स्थेयं स्त्रीभिः सुमध्यमाः ॥१६॥

श्लोकार्थ — यह घोर रात्रि है ग्रौर इसमें डरानेवाले भयंकर जन्तु रहते हैं ग्रतः हे युवितयों ! व्रज को लोट जाग्रो । स्त्रियों को यहाँ ठहरना नहीं चाहिए ॥१६॥

सुबोधिनो—एषा रजनी, न तु दिनम्। दिवस
एव ह्यरण्ये कार्यार्थं गम्यते, ग्रयं तु चन्द्रः, न तु
सूर्य इति भावः। नन्वस्तु रजनी, तथापि प्रकाशस्य विद्यमानत्वात् ग्रागन्तव्यमेवेति चेत्, तत्राह
घोररूपेति। प्रकाशयुक्ताप्येषा वस्तुतो घोररूपा
भयजनिका। प्रकाशयुक्तायामपि रात्रौ गच्छन्
पुरुषो बिभेतीति। किञ्च, घोरसत्त्वनिषेविता।
घोराण्येव सत्त्वानि रात्रि निषेवन्ते, नत्वघोराणि
ग्रतो रात्रौ ग्रघोरो निर्गतो घोररुपहन्यते। ग्रतः
स्वभावधर्मसंसर्गिणां स्वरूपं ज्ञात्वा व्रजं प्रतियात।

नन्वेवं सित तवैव स्थाने स्थास्यामः परिचितो भवानिति चेत्, तत्राह नेह स्थेयं खोभिरिति। वयं हि पुरुषाः, रात्रिश्चे यम् । ग्रतोऽत्र स्त्रीभिर्न स्थातव्यम् । तथा सत्युभयोरिप विक्रिया स्यात् । किः अत्र भवत्यो यदि वृद्धा बाला वा भवेयुः तदा स्थीयेतापि । भवत्यस्तु सुमध्यमाः रसात्मिकाः । ग्रतो देहाध्यासे विद्यमाने सर्वथैव गन्तव्यम् । स्थितपक्षै नत्रप्रश्ले षो घोरपदयोर्ज्ञेयः, न प्रति-यातेति च ॥१६॥

व्याख्यार्थ — यह रात्रि है, दिन नहीं है, यदि वन में काम हो तो भी लोक वहां दिन को जाते हैं. इस समय श्रापके शरीर में ताप है इलिलए श्रापने समभा है कि श्राकाश में सूर्य हैं किन्तु यह सूर्य नहीं (यह) चन्द्रमा है।

यदि गोपियां कहदें कि भले रात्रि है किन्तु उजाला तो है इसलिए हमको ग्राना ही चाहिए, इसका उत्तर देते हुए कहते हैं कि भले उजाला है किन्तु यह रात्रि होने से घोर रूप ग्रर्थात् डराने वाली है पुरुष भी रात्रि के समय उजाला हो तो भी जाते हुए डरते हैं क्योंकि रात्रि के समय बन में घोर पशु घूमते रहते हैं ग्रतः यदि कोई साधारण प्राणी ग्राजाता है तो उसको घोर प्राणी मारते घोर पशु घूमते रहते हैं ग्रतः यदि कोई साधारण प्राणी ग्राजाता है तो उसको घोर प्राणी मारते हैं, इसलिए ग्राप तीन बातों का विचार कर व्रज (में) चली जाग्रो। एक तो यह रात्रि है, दूसरा इसका स्वभाव ही घोर है, तीसरा इसमें घोर पशु फिरते हैं, इन तीनों का विचार करोगी तो ग्राप ही समभ जाग्रोगी कि हमको व्रज में लौट जाना चाहिए।

ये तीन बातें हैं, तो भी हम व्रज को क्यों लौटें ? यहां ही ग्रापके पास रह जाएँगी क्योंकि ग्राप, हमारे परिचित ही हैं। इस प्रकार यदि गोपीजन कहदें तो भगवान् उसका भी उत्तर दे देते हैं कि—यहां स्त्रियों को नहीं रहना चाहिए, पुरुष हो, तो वे रह सकते हैं कारण कि हम पुरुष हैं ग्रौर यह रात्रि का समय है इसलिए स्त्रियों को पुरुष के पास नहीं रहना चाहिर। यदि रात्रि के समय पुरुष के पास रहें तो दोनों में ग्रवश्य विकार उत्पन्न होवे। किन्न यदि ग्राप वृद्ध होती वा बालिका

१—हिंसा करने वाले शेर ग्रादि, २—विषय भावना

शुकदेवजी ने भगवान् को बोलने वालों में श्रेष्ठ कहा है, वह चातुर्य भगवान् ने इस श्लोक से प्रकट किया है—एषा रजनी ग्रघोर रूपा—यह रात्रि डरावनी नहीं है एषा रजनी ग्रघोर सत्त्व निषेविता—इस रात्रि में सात्त्विक प्राणी रहते हैं।

त्रजं न प्रतियात—ग्राप व्रज को लौटकर मत जाग्रो। स्त्रीभि: इह स्थेयं—ग्रापको यहां रहना चाहिए। सुमध्यमा:—क्योंकि ग्राप रसात्मिका हैं।।। १६।।

श्राभास — ग्रथ वयमभिसारिका एव त्वामुद्दिश्य समागताः, किमिति प्रेष्यन्त इत्याशङ्कचाह मातर इति।

श्राभासार्थ — भगवान के मन में यह श्राया, कि यदि ये कहदे कि हम श्रिभसारिकाएँ होकर श्रापके पास श्राई हैं श्राप हमको लौट जाने के लिए कँसे कहते हो तो उसके उत्तर में निम्न श्लोक से दूसरी युक्ति देते हैं।

श्लोक—मातरः पितरः पुत्रा भ्रातरः पतयश्च वः । विचिन्वन्ति ह्यपश्यन्तो मा कृढ्वं बन्धुसाध्वसम् ॥२०॥

श्लोकार्थ—तुम्हारे माता, पिता, पुत्र, भाई ग्रौर पित तुम्हें न देखकर दूंड रहे हैं, इन सम्बन्धियों को कष्ट मत दो ॥२०॥

सुबोधनी—भवतीनां मातरो नियामिकाः, तास्तु नागताः, ग्रतो भवतीनामन्वेषणमिष करि-ध्यन्ति । ग्रतस्तासां साध्वसं भयं मा कृढ्वम्, मा कुरुत । न च वक्तव्यं ता ग्रिपि तथा स्त्रीत्वाद्वा नागमिष्यन्तीति, तत्राह पितर इति । तेषां कुले कलङ्कशङ्कया ते समागमिष्यन्त्येव । तर्हि तै सह गन्तव्यमिति चेत्, तत्राह विचन्विन्ति ह्यपश्यन्त इति । गोकुलान्निर्गतानां कृष्णस्थानागमने मध्ये

बहवो मार्गाः स्फुटिताः सन्ति, तत्र भगवन्माया तिष्ठति, यथा न कोऽपि भगवत्समीपं गच्छति, स्रतो मार्गान्तरेगाँव गताः स्रपश्यन्तः सन्तः विचिन्व-न्त्येव । स्रनेन स्थितौ शङ्काभावोप्युक्तः । बन्धुभ्यः साध्वसमिति च । तस्मात् सर्वा नागता इति नाग-न्तव्यम् । कुले च कलङ्को भविष्यतीति च । न च तेऽपि स्त्रोस्वभावं जानन्तीति नागमिष्यन्तीति चेत्, भगवदर्थं वा समागता इति, तत्राह पुत्रा इति ।

१-युवती रसात्मिका,

पुत्रागां सर्वथा रक्षकत्वं महती लज्जेति तेषु दयया भयाभावार्थ गन्तव्यम । नन् ते बालका इति चेत्, तत्राह आतर इति । ते हि समर्था ग्रन्वेषरो लज्जावन्तश्च, ग्रतो लज्जया ग्रहष्ट्वा कदाचित् शरीरमपि त्यजेयुः । ग्रतो भ्रातृस्नेहा-द्गन्तव्यम् । नन् ते अपकीर्तिभयादन्वेषरो न गमिष्यन्ति, तरुगास्ते, तरुण्यो वयमिति चेत्, तत्राह वः पत्य इति । तेषां भोगापेक्षाप्यस्ति.

तेषामेव चायं रसः, ग्रतः परस्वं नान्यस्मै देयम्। भोगस्य ततोऽपि सिद्धिः । सर्व एवापश्यन्तः गृहे ग्रदृष्ट्रा ग्रवश्यं विचिन्वन्ति । ततो बहुकालम-दृष्ट्रा नाशशङ्क्या ग्रपहारशङ्क्या च भयं प्राप्स्यन्ति न च वक्तव्यं किमस्माकं तै:, तत्राह बन्ध्रसाध्व-समिति । ते हि बान्धवाः, तैः सहैव स्थातव्यम् । श्रतो बलवद्बाधकस्य विद्यमानत्वात् व्याचुट्य गन्तव्यमिति ॥२०॥

व्वाख्यार्थ - तुम्हारी माताएँ तुम्हारी निगरानी करती हैं, वे तो तुम्हारे साथ नहीं आई हैं। तुम अकेली चली आई हों इसलिए वे तुमको ढूं ढती होंगी, न मिलोगी तो उनको भय होगा ? अतः ग्राप जाग्रो उनको भयभीत मत करो।

यों भी ग्राप मत समभो कि वे भी स्त्रियाँ हैं यहाँ तक न ग्रावेंगी, यदि वे नहीं तो ग्रापके पिता तो पुरुष हैं, वे रात्रि की परवाह न कर ग्राजाएँगे क्योंकि उनको यह विचार होगा, कि हमारे कूल को कलङ्क न लग जाए, यदि कहो कि वे श्राजाएँगे तो उनके साथ हम चली जाएँगी, तो उसका उत्तर देदेते है, कि गोकूल से निकले हुआं को कृष्ण स्थान में आने के लिए बीच में अे क मार्ग आते हैं वहां भगवान की माया इसलिए खड़ी है कि जिससे कोई भी भगवान के समीप न पहुँच सके, ग्रत: माया उनको दूसरे रास्ते भेज देती है जिससे वे यहां पहुँच नहीं सकते हैं। इसी प्रकार ग्रापके पिता भी यहां न पहुँच कर दूं ढते ही रहेंगे श्रीर वहां न देखकर भय यक्त होंगे। यों कह कर भगवान ने गोपियों को बता दिया कि यहां रहने में इस प्रकार का विचार नहीं करना चाहिए कि पिता आवेंगे।

माता पिता ग्रादि की चिन्ता का विचार कर जैसे ग्रन्य गोपियाँ यहां नहीं ग्राई वैसे नहीं ग्राना चाहिए था। इस प्रकार रात्रि में ग्रकेली चल निकलने से कूल को कलंक लगेगा ग्रत: नहीं ग्राना चाहिए था।

भगवान् ने सोचा कि हमारे पिता स्त्री स्वभाव को जानते हैं कि हम भगवान् के वास्ते आई हैं इसलिए वे नहीं ग्राएँगे ऐसा उत्तर ये देदेवें तो ग्राप कहते हैं, कि यदि पिता नहीं ग्राएँगे तो 'पुत्र' तो ग्राएँगे क्योंकि पुत्र को सर्व प्रकार से माता का रक्षण करना है, यदि माताएँ कहीं चली जाए तो उनको ग्रत्यन्त लज्जा ग्राती है, पृत्रों में माता के लिए प्रेंम होने से, वे दया से माताग्रों के भय को सहन नहीं कर सकते, ग्रतः ग्रापके भय मिटाने के लिए पुत्र तो ग्राएँगे, इतना कहने के ग्रनन्तर भग-वान् ने सोचा कि वे (पुत्र) बालक हैं ग्रतः वे नहीं ग्राएँगे यों गोपियाँ कह दें, तो ग्राप कहते हैं, कि भ्राता ग्राएँगे। वे तो बालक नहीं हैं किन्तू समर्थ हैं वे ग्राएँगे, भ्रानाग्रों को ढूं ढने में लज्जा ग्राती है, यदि ग्रापको उन्होंने न देखा तो कदाचित् लज्जा के कारए। शरीरों का भी त्याग करदें, ग्रतः भ्राताम्रों के स्नेह के कारए। ग्रापको लौट जाना चाहिए। फिर भगवान को विचार ग्राया कि यदि गोपियाँ कहदें कि वे तरुगा हैं हम भी तरुगियां हैं ग्रतः वे ग्रपकीर्ति के भय से ढ़ंडने के लिए बाहर न निकलेंगे इस उत्तर का विचार कर भगवान ने कह दिया कि यदि वे न ग्राएँगे तो पति तो ग्राएँगे काररा, कि उनको भोग के लिए तुम्हारी ग्रावश्यकता है ग्रापके संभोग से जो रस उत्पन्न होगा वह रस उन (पितयों) का ही है ग्रतः पराया धन ग्रन्य को नहीं देना चाहिए तात्पर्य यह है, कि ग्रपना रस अपने पतियों को ही दो, आपको यदि भोग की इच्छा है तो वह उनसे भी सिद्ध होगा । आप इस विषय को निश्चय समभलो कि ग्रापको घर में न देखकर सर्व ग्रापको ढूंढेंगे, ढूंढते हए बहत समय बीत जाएगा और आप उनको देखने में न आएँगी तो वे समभेंगे, कि इनका नाश हो गया है वा इनको कोई चुराके लेगया है। ग्राप यों भी मत कहना, कि हम उनका त्याग कर ग्राई हैं उनसे हमारा क्या सम्बन्ध है, चाहे कुछ भी समभें। यों समभना ग्रौर कहना ठीक नहीं है कारएा, कि वे सगे सम्बन्धी हैं, उनके साथ ही रहना है। ग्रापके यहां ठहरने में बलवान बाधाएँ हैं ग्रतः कैसे भी कर ग्रापको जाना चाहिए ग्रौर उनका भय तथा चिन्ता का निवाररा करना चाहिए ॥२०॥

श्राभास-एवमुक्ते परितो विलोकयन्तीराह दृष्टं वनमिति ।

ग्राभासार्थ-भगवान् के इस प्रकार कहने पर वे गोपियाँ वन को चारों तरफ से देखने लगी, इस प्रकार भगवान् निम्न श्लोक कहने लगे।

### श्लोक-हब्टं वनं कुसुमित राकेशकररञ्जितम । यमुनानिललीलैजत्तरपल्लवमण्डितम् ।।२१।।

श्लोकार्थ - चन्द्रमा की किरगों से सुन्दर, कुसुमों वाले, ग्रौर यमुनाजी के पवन की मन्द गति से कम्पित वृक्षों के पत्रों से शोभायमान वन को ग्रापने देख लिया ॥२१॥

सुबोधिनी-एषा हि राजसराजसी, ग्रग्रिमा राजसतामसी। यदि वनदर्थनार्थमागतम्, तदा दृष्टमेव वनम्, ग्रतः प्रतियातेति । ग्रर्थात् सर्वदा हष्टमेवैतद्वनम्, नात्र भयमिति ज्ञापितम्। गृहे च न गन्तव्यमिति । यदि गृहगमनापेक्षा, तदैव गन्त-व्यमिति वचनात्। तञ्च वनं कुसुमितमिति वर्णयति, यथा तासामन्यासक्तिभवति । इदानीं पुष्पाण्येव जातानि, न फलानीति वा । कूस्मिते वने रतिः कर्तव्येति भावः । सर्वत्र मोहः प्रेषएां चानुस्युतम्। किञ्च, राकेशश्य चन्द्रमस- करै:

रिञ्जतम् । उद्दीपका एते । वनं तामसम्, पृष्पािग राजसानि, चन्द्रकिरगाः सात्त्विका इति । ग्रयं राकेश इति पूर्णचन्द्रः । ग्रतः पूर्णत्वे स्थातव्यम् । पर्वादिबुद्धौ तू गन्तव्यमिति । वायुमपि तत्रत्यं वर्णयति यमुनेति । यमुनासम्बन्धिनानिलेन लीलया ये एजन्तः कम्पमानास्तरुपह्नवास्तर्म-ण्डितमिति। जलसम्बन्धात् लीलया चलनात् तरूगां सुगन्धानां सम्बन्धात् त्रिगुगा वायुरुक्तः। वर्णनायां रसोद्बोधके चोपयुज्यते ॥ २१ ॥

#### श्री सुबोधिनी को हिन्दो टोका - तामस प्रकरण - फल ग्रवान्तर प्रकरण - ग्रध्याय १ c coo ;eest o coccoccoccoccoccoccoccoc ;ee co ;

व्याख्यार्थ-( ग्रब ) राजस-राजसी इससे ग्रागे राजस-तामसी वर्ज भक्तों को कहते हैं कि यदि तुम वन देखने के लिए ग्राई हो तो वह देख लिया, ग्रब घर लौट जाग्रो। इस प्रकार कहने का भीतरी भाव यह है कि देखने से ग्रापको माध्यम हो गया होगा कि यह वन वैसा (ऐसा) है जिसमें किसी प्रकार के भय कीं संभावना भी नहीं है, ग्रतः घर को नहीं जाना चाहिए। हा वो यदि घर की अपेक्षा हो तो जाग्रो नहीं हो तो मत जाग्रो। जो वन अब तुमने देखा वह तो इस समय केवल पुष्पों वाला है, भगवान् इस प्रकार वन की शोभा का वर्णन रस बढ़ाने के लिए करते हैं जिससे उनकी (गोपियों की) ग्रासक्ति ग्रन्य में होने लगे। केवल पुष्पों वाला है इस कहने का तात्पर्य यह है, कि फल तो स्रभी उत्पन्न नहीं हुए हैं स्रतः जब तक फल प्राप्ति हो तब तक कुसुमों वाले वन में ही रित करनी चाहिए। इस कहने का भाव यह है, कि ग्रब तो कुसुमादि उत्पन्न होने से रस के उद्दीपन में सहायता हो गई है, ग्रतः उस उद्दीपन भाव की (में) स्थिति करने से रमगा रूप फल की प्राप्ति होगी इसलिए भ्रापको यहां ही रहना चाहिए फल प्राप्ति बिना लौट कर नहीं जाना चाहिए।

भगवान् के ग्रक्षरों में सर्वत्र दो बात मिली हुई दीखती है एक तरफ वन की शोभा कहकर गोपियों की स्थिति वन में करानी ग्रौर दूसरी तरफ बाहर से यों देखने में ग्राता है कि गोपियों को घर लौट जाने को कह रहे हैं। स्रौर विशेष, यह वन चन्द्रमा के किरगों से भी सुशोभित है, यह सर्व सामग्री उद्दीपक है।

वन तामस है, पुष्प राजस है स्रौर चन्द्र किरएा सात्त्विक है यहां जो चन्द्रमा है वह षोडश कलाग्रों से पूर्ण है ग्रतः तुमको भी पूर्ण भाव युक्त हो यहां ही ठहरना चाहिए। यदि तुम्हारी बुद्धि म्यादावाली हो जिससे मन में यह भावना हो कि ग्राज पूर्णमासी पर्व दिन है उस दिन रमण का निषेध है तो भले तुम घर लौट जाग्रो।

वन के वायु का भी वर्णन करते हैं, कि यमुना के जलयुक्त वायु द्वारा धीरे धीरे कम्पित वृक्षों के पत्तों से भी सुशोभित यह वन है, इस प्रकार कहकर वायु (को) तीन गुगों वाली सिद्ध किया है, जैसा कि १-जल से मिलने से ठण्डी, २-मन्द मन्द चलना और ३-वृक्षों की सुगन्ध वाली, वैसी तीन गूरों वाली वायु रस को जगाने में सहायता देती है।

इस प्रकार कहने का तात्पर्य यह है, कि तुम यहां रहोगी तो रस प्राप्त कर सकोगी। अन्यथा (जो जाग्रोगी) तो रस से विश्वत रहोगी ॥ २१॥

प्रभुचरण 'ग्रपेक्षा' शब्द पर विशेष स्पष्टीकरण करते हुए श्राज्ञा करते हैं कि शास्त्रज्ञा-नुसार जो घर छोड़ वन को गया हो वह यदि घर की अपेक्षा से लौट कर घर जाना चाहे तो प्रायाश्चित करे ग्रथीत् प्रायश्चित करने के बिना वह घर नहीं जा सकता है, तात्पर्य यह है, कि भगवान् भी गोपियों को कहते हैं कि यदि आपको घर जाने की अपेक्षा है तो प्रथम प्रायश्चित करो पश्चात् जाग्रो।

१-रस बढाने वालो, २-रहित

श्राभास-एवं वनं वर्णियत्वा ग्रन्यासक्तिमुत्पाद्य ततो गन्तव्यमित्याह तद्यातेति ।

ग्राभासार्थ-इस प्रकार वन के वर्णन से, ग्रन्य में ग्रासक्ति बढाकर फिर इस निम्न श्लोक में कहते हैं, कि ग्रापको जाना चाहिए,—वा मतं जाग्रो।

# श्लोक—तद्यात मा चिरं गोष्टं शुश्रूषध्वं पतीन् सतीः। क्रन्दिन्त वत्सा बालाश्च तान्पाययत दुह्यत ।।२२।।

श्लोकार्थ — इसीलिए तुम जाग्रो देरी मत करो, हे सितग्रों ! जाकर पितग्रों की सेवा करो, बछड़े ग्रीर बालक पुकार रहे हैं उनको दूध पिलाग्रो ग्रीर गोग्रों का दोहन करो ॥ २२ ॥

मुबोधिनी—तत्तस्माद्वनं दृष्टमिति कार्यस्य सिद्धत्वाद्यात । एतादृशं वनमिति मा यातेत्यिप ध्वनिः । चिरं मा विलम्बो न कर्तव्यः, चिरं मा यातेति च । न हि कश्चिद्भगवन्तं विहाय गोष्ठं गच्छिति । किञ्च, गोष्ठं यात । तत्र गवां शुश्रूषण्—मिप भवित । किञ्च, तत्र गतानां धर्मः सिध्य—तीत्याह शुश्रूषध्वमिति । पितसेवा स्त्रीणां धर्मः, तत्रापि भवत्यः सतीः सत्यः । पितविशेषणां वा । पूर्वजन्मिन ताः पितव्रताः स्त्रियः स्थिताः, पुरुष—भावनया पुरुषा जाताः, भवन्तश्च पुरुषाः विप—रीता जाता इति, स्रग्रेऽपि वैपरीत्यं भविष्यतीति

विचार्य गन्तव्यमिति भावः । धर्मस्तत्र, रसस्त्वत्रैवेति । पतीनिति बहुवचनात् धर्माभावश्च ।
या भवतीनां मध्ये पतित्रताः ता वा गच्छन्त्विति
सर्वासामेवातथात्वे न गन्तव्यमेवेति । न हि पतित्रताः समायान्ति, लौकिकधर्मपरायगाः । ग्रतो
भगवद्वाक्यं रसालत्वात् तदभावमेव सूचयित ।
किञ्च, वत्सास्तथैव बद्धाः, बालाश्च क्षुधिताः, ते
क्रन्दन्ति । ग्रतस्तेषां रोदननिवृत्त्यर्थं तान् पाययत
स्तनम्, दुद्यत च गाः । परार्थं च भवतीनां
जीवनम्, न स्वार्थम् । ग्रतो दुःखितानां स्थाने
सुखाकाङ्क्षिभिनं गन्तव्यमिति ।। २२ ।।

व्याख्यार्थ — वन देख लिया कार्य की सिद्धि हो गई है ग्रतः तुम जाग्रो, भगवान् के इन वचनों का यह भी ग्र।शय समक्षा जाता है कि तुमने वन देखलिया कि ऐसा सुन्दर है, इसलिए ऐसे सुन्दर वन को (छोड़) कर 'मा यात' मत जावो।

'मा चिरं' जाने में देरी मत करो ग्रथवा (चिरं मा यात) बहुत समय तक यहां ठहरो, जाग्रो नहीं, कारए। िक कोई भी भगवान को छोड़कर गोष्ठ (व्रज) में नहीं जाना चाहता है। भगवान के कहने से यह भी बाहर से प्रकट होता है कि (गोष्ठं यात) व्रज में जाग्रो क्योंकि वहां गौग्रों की सेवा भी बनेगी, ग्रौर विषेश यह है कि वहां जाग्रोगी तो तुम्हारा पातिव्रत धर्म भी सिद्ध होगा, वहां जाकर पित सेवा करो, क्योंकि स्त्रियों का धर्म पित सेवा है, उसमें भी तुम पितव्रताएं हो ग्रथवा 'सतीः' (पितव्रता) यह पितयों का भी विषेश मान लो, तो पूर्व जन्म में तुम्हारे पित पितव्रता स्त्रियाँ थीं ग्रौर तुम उनके 'पित' थीं ग्रन्त समय में उनको पुरुष भाव का स्मरण हुग्रा, जिससे वे पुरुष रूप से जन्मे हैं तुम उनकी स्त्रियां हुई हो। ग्रतः उनकी सेवा करो, ग्रौर ग्रागे भी इस प्रकार

विपरीतता होगी, इसलिए इस बात का विचार कर, पश्चाम व्रज में लौटकर जाना, बिना विचार किए मत जाना, यह सोच लेना कि वहां जाने में तो मर्यादा धर्म की प्राप्ति होगी ग्रौर यहां रहने में रस की प्राप्ति होगी। श्लोक में 'पतीन्' बहुवचन कहा है जिससे वहां जाना ग्रथमं है क्योंकि 'पति' एक होता है बहुत पतिग्रों का होना धर्म से विरुद्ध है।

ग्रथवा जो तुममें ग्रपने (ग्राप) को पितव्रता समभें वे जावें, जो तुम सब वैसी पितव्रता नहीं हो तो मत जाग्रो, भगवान इसको स्पष्ट करते हैं कि जो लौकिक (मर्यादा) धर्म परायरा पितव्रताएं हैं वे तो यहां ग्रावे ही नहीं तुम वैसी नहीं हो, तब तो ग्राई हो, इस प्रकार भगवान रस से भरे शब्दों से उनको व्रज में लौट जाने के निषेध की सूचना करते हैं।

ग्रीर विषेश कहते हैं, कि बछड़े वैसे ही बन्धे हुए हैं एवं बालक भूखे हैं वे पुकार रहे है, ग्रतः उनका रोदन मिटाने के लिए जाकर स्तन्य (दूध) पिलाग्रो ग्रीर गौग्रों का दोहन करो जिससे वछड़े बन्धन से छूटकर माता का दूध चूँ खें। तुम्हारा जीवन दूसरों के लिए है ग्रपने लिए नहीं है ग्रतः जिनको सुख की चाहना है उनको दुःखियों के स्थान में नहीं जाना चाहिए।। २२।।

श्राभास-एवमुक्ते याः स्निधहष्टयो जाताः, ताः प्रत्याह श्रथवेति ।

आभासार्थ—इस प्रकार भगवान् के कहने से जिनके नेत्रों में प्रेम वृद्धि से ग्राँसू ग्रागए, जिससे उनकी दृष्टि स्निष्ध होगई है, निम्न श्लोक (२३ वां) उनके प्रति कहते हैं—

श्लोक—द्रथवा मदिभस्नेहाद्भवत्यो यन्त्रिताशयाः । श्रागता हच्च पपन्नं तत् श्रीयन्ते मम जन्तवः ॥२३॥

श्लोकार्थ — ग्रथवा विशेष स्नेह से ग्रापका ग्रन्तः करएा मेरे में ग्रासक्त हो गया है, जिससे ग्राप मेरे लिए यहां ग्राई हो, तब तो योग्य ही है, क्योंकि प्राणीमात्र मुक्तसे प्रेम करते है।। २३॥

मुबोधनी—मया वृथैवैते पक्षाः किल्पताः, वस्तुतस्तु मां द्रष्टु मेवागताः । स्नेहात् सिद्धान्तोऽयं पूर्वपक्षार्थमनूद्यते । निरुक्तो भावो गुणात्मको दोषात्मको वा न फलं प्रयच्छति, लौकिको भवति, म्रतः म्रनूद्यते । मिय योऽयमभितः स्नेहः सर्वभावेन तेन कृत्वा यन्त्रितः म्राशयो यासाम्, ताहश्य— भ्रे द्भवत्यः इहागताः, तदुपपन्नमेव । तिह को विलम्ब इति चेत्, तत्राह प्रीयन्ते मम जन्तव इति । मम सम्बन्धिनः सर्व एव जन्तवः स्वयमेव

प्रीता भवन्ति । न तु मया कि ख्रित्कर्तव्यम् । स्नेह एव मिय, न तु कृतिरिति । ततः साधारण्— मिममर्थं ज्ञात्वा प्रतियात । स्थितिपक्षे तु स्पष्ट एवार्थः । तद्यात मेति फिलिष्यिति । न हि स्नेहा-दागतः प्रेयंमाणोऽपि गच्छिति । यन्त्रितो वशीकृतः । ग्रन्तः करणे ग्रन्याधीने जातं न किञ्चिद्विशिष्यते । निष्कपटा च प्रीतिः कर्तव्येत्यु - भयत्र भावः ॥ २३ ॥

व्याख्यार्थ—मैंने इतने पूर्व पक्ष (शङ्काएं) वृथा ही किए, ग्राप तो मेरे दर्शन के लिए ही ग्राई हैं तो यह सिद्धान्त क्योंकि स्नेह के कारण ही तो ग्रागमन है (वन में भगवान ने वेणुनाद किया ग्रात: ग्राई ग्रथीत् भगवान के स्नेह के कारण ग्राई हैं ग्रन्था नहीं) किन्तु यहां उसके विषय में जो पर्व पक्ष किया गया है वह केवल ग्रन्वाद मात्र समक्षना चाहिए।

भगवान में शुद्ध स्तेहात्मक भाव होना चाहिए यदि वह भाव गुरारूप अथवा दोष रूप उपाधि वाला है, तो वह भाव शुद्ध नहीं होने से फल नहीं देता है क्योंकि वह उपाधिवाला भाव लौकिक भाव हो जाता है। इसलिए उसका (लौकिक भाव का) अनुवाद किया गया है।

श्रापका मेरे में जो सर्वात्मभाव सहित स्नेह है जिससे श्रापका श्रन्तः करण मेरी तरफ खिच पाया है उस कारण से ही, ग्राप यहाँ मेरे पास ग्राई हो वह योग्य ही है। भगवान के मन में विचार हुग्रा, िक मेरे इस कथन पर गोपियाँ कहेंगी जब ग्राप यों समभते हो कि वास्तव में हम स्नेह के कारण ग्राई हैं, तो फिर ग्राप विलम्ब क्यों कर रहे हो ? इसका उत्तर देते हैं कि मैं कुछ नहीं करता हूं जो कुछ करते हैं वे मेरे सम्बन्धी प्यारे जीव स्वयं ही प्रेम करते हैं जिससे वे प्रसन्न होते हैं, क्यों कि मुफ्त में स्नेह ही है, क्रिया नहीं है, ग्रथात मैं स्नेहीग्रों से स्नेह ही करता हूं क्योंकि मुफ्त में स्नेह के सिवाय ग्रन्य किसी प्रकार की क्रिया नहीं है। इससे इस साधारण तात्पर्य को समफ्त कर लौट जाग्रो। गोपियाँ यहां रहें यह ग्रर्थ तो स्पष्ट ही हैं। ग्राप नहीं जाग्रोगी, तो २२ वें श्लोक में 'मा यात' यह कहना सार्थक हो जाएगा। ग्रीर जो स्नेह से ग्राया है उसको यदि लौट जाने के लिए कहा जाए तो भी वह लौटकर नहीं जाएगा, कारण कि स्नेह ने उसको वशीभूत कर लिया है, जब ग्रन्तः करण दूसरे के (प्रेमी—भगवान) के ग्राधीन हो जाता है, तब शेष कुछ नहीं रहता है। दोनों तरफ निष्कपट प्रेम करना ही कर्तव्य है।।।३।।

लालूभट्टजी 'योजना' में कहते हैं कि—ग्राप तो स्नेह के कारण मेरे दर्शन के लिए ग्राई हो किन्तु ग्राप कहती नहीं हो कि हम दर्शन के लिए ग्राई हैं, कारण कि ग्राप समभती हैं कि यदि हम यों कहेंगी तो फल की प्राप्ति नहीं होगी, क्योंकि कहा है, कि 'धर्मः क्षरित कीर्तनात्' कहने से धर्म क्षीण हो जाता है वैसे (ही) पाप भी कहने से कम हो जाता है। इस भय से ग्राप चुप हो। (ग्रतः मैं ही ग्रापके ग्राने का वास्तविक कारण प्रकट कर देता हूं)

गौ० पुरुषोत्तमजी महाराज 'प्रकाश' में कहते हैं कि लौकिक तथा वैदिक छोड़कर स्नेह भाव से भावपूर्वक भगवान् के पास ग्राने पर भी यदि उस भाव में यह भावना है, कि भगवान् हमारी कामनाएँ पूर्ण करेंगे, तो वह भाव गुएा रूप उपाधिवाला होता है ग्रौर यदि उस भाव में यह भावना है, कि यह हमारा जार है ग्रतः हमारी काम पूर्ति करेंगे तो वह भाव दोष रूप उपाधि-वाला हो जाता है, इस प्रकार उपाधिवाला होने ने वह भाव लौकिक हो जाता है जिससे फल प्राप्ति नहीं होती है।

१-बिना कपट के, २-करने योग्य

## श्लोक-मर्तुः शुश्रूषणं स्त्रीणां परो धर्मो ह्यमायया । तद्बन्धूनां च कल्याण्यः प्रजानां चानुपोषणम् ॥२४॥

श्लोकार्थ—हे कल्यागियों ! स्त्रियों का परम धर्म यहो है, कि निष्कपट होकर पति की सेवा करना, तथा उनके बान्धवों की सेवा ग्रौर बालकों को पालना धर्म है ॥२४॥

मुबोधिनो — एवं राजसी: निरूप्य सात्त्विकी-निरूपयित । सत्त्वयुक्ताः निरूप्यन्ते । ततो रजो-युक्ताः । स्त्रीराां मुख्यो धर्मः भर्नृ शुश्रूषरामित्याह् भर्नु रिति । स्वभावतो जीवानां भगवानेव भर्ता, तत्रापि स्त्रीराां स्त्रीशरीरं प्राप्तानां व्यभिचारा-भावाय भगवानेव सेव्यः । लौकिके तु परिग्रहात् भर्नृ त्वेनाभिमतः सेव्यः । स एव परो धर्मः । तत्राप्यमायया । कापट्ये तु न सेवायां फलम् । ग्रन्ये सर्वे धर्मा ग्रदराः । त्र्वन्थूनां व्वशुरादिनाम्। कल्याण्य इति सम्बोधनात् भवतीनां सर्वेऽपि सन्तीति ज्ञापितम् । प्रजानां च पुत्रादीनामनु-पोषण् ग्रन्नादिदानेन स्तनादिदानेन च । पित्रा-दिभिः पोष्यमाणानां स्वतोऽपि पोषण् वा ॥२४॥

व्याख्यारं—राजसी का निरूपण कर सात्विकी वर्ज भक्तों का निरूपण करते हैं स्वभाव से भगवान् ही जीवों का पित है, उसमें भी जिन जीवों को स्त्री शरीर की प्राप्ति हुई है उनको तो भगवान् ही सेव्य है क्योंकि यदि वे भगवान् की सेवा नहीं करेंगे तो व्यभिचारी बनेंगे ग्रतः वह दोष न लगे इसलिए उनको भगवान् की सेवा करनी योग्य हैं। लौकिक में तो लोकानुसार जिससे विवाह हुग्रा है, उसको पित मानकर उसकी सेवा करनी चाहिए वह ही स्त्रियों का उत्तम धर्म है, वह सेवा भी कपट रहित करनी चाहिए, यदि कपट से की जाएगी तो उसका कोई फल नहीं होगा। दूसरे सर्व धर्म स्त्री के लिए नीची कक्षा के हैं। वे धर्म बताते हैं पित के सम्बन्धी श्वशुर ग्रादि बान्धवों की सेवा। गोपियों को कल्याणी सम्बोधन (विशेषण) देकर यह बताया है, कि ग्रापके तो पित के सम्बन्धी श्वशुर, जेठ, बालक ग्रादि सब हैं ग्रर्थात् ग्राप भाग्यशाली हो, ग्रतः ग्रापको कल्याणी कहा गया है। प्रजा का पोषण जैसे पिता, पितृव्य ग्रादि करते हैं वैसे (ही) ग्राप (माताग्रों) को भी ग्रन्नपान देकर ग्रीर दूध पिलाकर प्रजा तथा पुत्रादिकों का पालन करना चाहिए।।२४।।

ग्राभास—तथापि सः पति समीचीनो न भवतीति चेत्, तत्राह दुःशील इति । ग्राभासार्थ-यदि पति योग्य न हो तो? उसका उत्तर इस (२५) वे श्लोक में देते हैं।

श्लोंक—दुःशीलो दुर्भगो वृद्धो जडो रोग्यधनोऽिय वा । पतिः स्त्रीभिर्नहातव्यो लोकेप्सुभिरपातकी ।।२४॥

भ्लोकार्थ-पति दुष्ट स्वभाव वाला, भाग्यहीन, वृद्ध, मूर्ख, रोगी ग्रौर निर्धन हो

१-काके, या चाचे (पिता का छोटा भाई)

तो भी, जिन स्त्रियों को इल लोक में कीर्ति ग्रौर परलोक में सुख की इच्छा है, तो उनको इस प्रकार के पित का भी त्याग नहीं करना चाहिए केवल यदि पित पितत धर्म ग्रादि के कारण जाति बहिष्कृत है, तो उस पित का त्याग करे ॥२५॥

मुबोधिनी—दुष्टं शीलं यस्य । द्यूतादिदुर्व्य-सनवान् । दुर्भगो दरिद्रः । वृद्धः इन्द्रियविकलः । जडो मूर्खः । रोगी महारोगग्रस्तः । ग्रधनो वा । ग्रधनोऽपि भाग्यवाँश्चेत्, तदा संभावनया स्त्री-भिनं त्यज्यते । एवं षड्रोषयुक्तोऽपि स्त्रीभिर-नन्यगतिकाभिः पतिनं हातव्यः । स्पष्टएव विरोधः ।

षङ्गुणो भगवान्, षड्दोषः स इति । पातकी तु हातव्य एव । 'भजेदपिततं पित'मिति वाक्यात् । किञ्च, तत्रापि लोकेप्सुभिः । येषामिह लोके परलोके च कीर्त्याद्यपेक्षा, तैर्न हातव्य एव, अन्यथा अपकीर्तिभवेत् ।।२४।।

व्याख्यार्थ — जुवा ग्रादि व्यसन वाले, दरिद्र, वृद्ध (जिसकी इन्द्रियां ग्रशक्त हैं), मूर्ख, रोगी (ग्रसाध्य रोग वाला), दीन (गरीब) पित में ये छः दोष हों तो भी उस पित का त्याग नहीं करना चाहिए, क्योंकि स्त्री का ग्राधार पित ही है। स्त्रियाँ तो निर्धन पित को जब भाग्यवान् देखती हैं, तब इसी श्राशा से, कि धनी बन जाएगा इसका त्याग नहीं करती हैं।

भगवान् ६ गुगाो वाले हैं ग्रौर पित छ: दोषवाला है, यह स्पष्ट विरोध देखने में ग्राता है। शास्त्र कहता है कि 'भजेदपिततंपितम्' जो पित पितत नहीं है उस पित का त्याग न करे किन्तु उसकी सेवा करे वह कैसा भी हो ग्रौर जिनको लोक ग्रौर परलोक में कीर्ति ग्रादि की ग्रपेक्षा है वे तो पित का त्याग न करें। यदि त्याग करेगी तो ग्रपकीर्त्ति को पाएगी।।२४।।

श्रपकीर्ति मरण से भी विशेष दु:खदाई है। 'श्रपकीर्ति मरणादितिरिच्यते'

भ्राभास—ननु कामरसे निविष्ठमनसो न धर्मो बाधकः परस्मिन्नेव रसोत्पत्तिरिति, तत्राह ग्रस्वर्ग्यमिति ।

ग्राभासार्थ—जो काम-रस लेना चाहती हैं उनके लिए धर्म बाधक नहीं है, क्योंकि पर पुरुष से ही रस की प्राप्ति होती है, इसके उत्तर में निम्न श्लोक कहते हैं।

श्लोक—ग्रस्वर्ग्यमयशस्यं च फल्गु कृच्छं, भयावहम् । जुगुप्सितं च सर्वत्र ह्यौपपत्यं कुलस्त्रियः ॥२६॥

श्लोकार्थ - कुल की स्त्रियों के लिए जार पुरुष का संग स्वर्ग का नाश करनेवाला

यश को मिटाने वाला, तुच्छ, कष्ट देने वाला, भय देने वाला ग्रौर सब प्रकार निन्दा कराने वाला है ॥२६॥

सुबोधिनी—हे कुलस्त्रियः, श्रौपपत्यं जार-सम्बन्धः तद्रसालमपि बहुदोषग्रस्तम् । तत्रत्यान् षड् दोषानाह । श्रस्वग्यं परलोकनाशकम् । पूर्वं धर्माण् सिद्धोऽपि स्वर्गः तस्मिन् श्रपगच्छति । किञ्च, इह लोकेऽपि यशो दूरीकरोति । चकारात् नरकोऽपि । नापि तत्र रसभोगो महानित्याह फिल्ग्वित । श्रल्पमेव तत्सुखं क्षणमात्रसाध्यम्, स्वरूपतो महदपि कालतः परिच्छिन्नमपि । कृच्छ-मिति । कष्टसाध्यम्, नाल्पेन प्रयासेन सिध्यति ।

ग्रतो बलवदिनष्टानुबन्धि। किञ्च, ग्रनुभवकालेऽपि न रसमुत्पादयित। यतो भयजनकम्। श्रृङ्गार-विरोधी भयानकरसः। ग्रत एव व्यभिचारशब्द-वाच्यः। मुख्यतया भयानकरसमुत्पादयेत् विशे-षतः प्रथमतः। किञ्च, सर्वत्रैव जुगुप्सितम्। सर्वदेशेषु सर्वकालेषु तत्कृत्वा यदि सत्कर्मापि कुर्यात् ततोऽपि जुगुप्सितो भवेत्। धर्मबुद्धिस्तत्र विचिकित्सैव भवति। ग्रतो बहुदोषग्रस्तत्वात् उत्तमाया नैतद्युक्तम्॥२६॥

व्याख्यार्थ—हे कुल की स्त्रियाँ ! ग्रापको समभना चाहिए कि यद्यपि जार से सम्बन्ध रसाल है तो भी उसमें बहुत दोष हैं, उनमें से छः दूषगा बताते हैं—

१—परलोक का नाश करनेवाला है, यदि सत्कर्मों से स्वर्ग मिलने वाला हो तो भी इस दोष से स्वर्ग प्राप्ति रुक जाती है। <sup>3</sup>

२-इस लोक में यश का नाश करता है।

३—नरक की प्राप्ति कराने वाला है।

३ - क्षरण मात्र सुख देने वाला है — (यद्यपि पर पुरुष से भोग महान् रस देता है किन्तु वह भोग पूर्णतया नहीं हो सकता है क्योंकि समय की सीमा है इसलिए पूर्ण रस की प्राप्ति नहीं होती है)

५ — कष्ट से मिलता है, ग्रर्थात् स्वलप प्रयास करने से उसकी (जार से भोग करने की) प्राप्ति नहीं होती है ग्रौर ग्रन्त में उससे बहुत खराबियाँ उत्पन्न होती है।

६-निन्दनीय, निन्दा कराने लायक है।

इस प्रकार ६ दोष वाला तो है किन्तु साथ में अनुभव (भोग) के समय में भी रस उत्पन्न नहीं कर सकता है, क्योंकि उस समय दोनों के अन्तःकरण में भय बना रहता है, भयानक रस, श्रृंगार रस का विरोधी है अर्थात् जिस समय भय होता है उस समय आनन्द की प्राप्ति नहीं होती है अतः इसको (जार से किए हुए भोग को) वास्तविक भयानक रस माना जाता है जिससे उसको 'व्यभिचार' कहा जाता है। यह जार भोग कमं, प्रारम्भ से ही भय उत्पन्न करता है (जैसे कि दोनों नायक (पुरुष) और नायिका (स्त्री) के मन में यह भय रहता है कि कोई देख न ले, किसीको इस बात का पता न पड़ जाए, हमारी निन्दा न हो जाए आदि भय बना रहता है) जिससे भोग समय में भी डर के कारण स्वल्प काल लेने से, रस

१—रस देनेवाला, २—दूषरा, ऐव ३—नहीं होती है, ४—थोड़े

की पूर्ण प्राप्ति नहीं होती है इत्यादि कारणों से यह रस ग्रानन्द देने वाला श्रृंगार रस नहीं है, किन्तु वास्तिविक भयदाई भयानक रस है ग्रौर विशेष में यह जार कम सर्वत्र निन्दनीय है। कोई पुरुष श्रेष्ठ धर्म दानादि कम करने वाला है किन्तु यदि वह सर्वथा सदैव व्यभिचारी (जारकर्म करने वाला) है तो उसका यश न होकर निन्दा ही होती है।

इस कर्म को धर्म कहना यथार्थ नहीं है। इस प्रकार विचार पूर्वक देखने से, यह सिद्ध होता है कि इस कर्म में बहुत दोष हैं ग्रतः उत्तम कुल वाली स्त्रियों को यह व्यभिचार कर्म करना योग्य नहीं है।।२६।।

म्रामास एवं सगुर्गाः प्रबोध्य गुर्गातीताः प्रबोधयति श्रवसादिति ।

श्राभासार्थ—इस प्रकार उपरोक्त श्लोक से संगुर्गों को उपदेश देकर भगवान् ग्रव निर्गुंगों को निम्न श्लोक से उपदेश देते हैं—

### श्लोक — श्रवणाद्दर्शनाद्धचानान्मयि भावोऽनुकीर्तनात् । न तथा सन्निकर्षेण प्रतियात ततो गृहान् ॥२७॥

श्लोकार्थ — जैसा भाव मुक्त में श्रवण दर्शन, ध्यान ग्रौर कीर्तन से रहता है वैसा भाव पास रहने से नहीं होता है इस कारण से तुम घर लौट जाग्रो ग्रौर वहाँ परोक्ष में भक्ति करना ॥२७॥

सुवोधिनो—ननु लौकिक दृष्टावेते दोषाः, न तु भक्तिमार्गे, परमार्थ दृष्टौ वा, भवांस्तु पुरुषोत्तम इति चेत्, तत्राह श्रवणादिति । न हि भक्तिमार्गे सम्बन्ध एव कर्तव्य इति शास्त्रमस्ति । भक्तिहि नवविधा श्रवणादिरूपा । प्रेमरूपा च । स्वतन्त्र-पक्षे तु सुतरामेव नापेक्षा । स्नेहस्तु भगवद्विषयकः ग्रलौकिकः । स एव सर्वाधिको भवति । लौकिक-स्तु कामशेषतां प्राप्तः हीन एव भवति । तस्या-लौकिकस्य कारणानि त्रीणि । श्रवणं दर्शनं ध्यानमिति । ग्रादौ श्रवणं, भगवद्वाचकानां पद-वाक्यानां भगवति शक्तितात्पर्यावधारणम् । तथा सति विषयो व्यार्वीततो भवति, ग्रन्थथा ग्रन्थ- त्रापि स्नेहः स्यात् । तदनु दर्शनं, तदर्थस्यानुभवः कृपया भगवत्साक्षात्कारो वा भगवत्कामार्थं नार-दादेरिव । ततो ध्यानं, योगेन चिन्तनम् । एतैरेव मिय भावो भवति । स चोत्पन्नो भावः स्रनुकीर्तनात् स्थिरो भवति । यथायमुपायः शास्त्रीयः साधीयान्, न तथा निरन्तरसानिध्येन जातो लौकिकः । स हि कामशेष इत्यवोचाम । स्रतो गृहान् प्रतियात । स्रतः परमार्थविचारेऽपि न स्थातव्यमिति । तथेत्यत्र प्रकार एव निषद्धः, न स्वरूपतो महत्त्वं निषद्धम् । गृहस्थितानां च विहितं भवतीति गृहगमनमाज्ञापितम् ॥२७॥

व्याख्यार्थ — ग्रापने जो दोष बताए हैं वे लौकिक दृष्टि में हैं किन्तु भक्ति मार्ग व परमार्थ की दृष्टि से देखा जाए तो ये दोष नहीं है क्योंकि ग्राप तो 'पुरुषोत्तम' है, इस प्रकार गोपियाँ कहें तो

उसके उत्तर में कहते हैं कि—शास्त्र में यों नहीं कहा है, कि भिक्त मार्ग में सम्बन्ध ही करना चाहिए। भिक्त तो श्रवण ग्रादि नव प्रकार (श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पादसेवन, ग्रर्चन, वन्दन, दास्य, संख्य ग्रीर ग्रात्म समर्पण) की है ग्रीर दसवीं प्रेम रूपा है। स्वतन्त्र (प्रेम मार्ग के) पक्ष में तो सम्बन्ध की निपट ग्रिपेक्षा नहीं है, भगवान में जो स्नेह होता है वह तो ग्रलौकिक है। वह ग्रलौकिक ही सब से उत्तम है, लौकिक संबन्ध तो काम का ग्रंग बनने से हीन ही है। उस ग्रलौकिक के तीन कारण हैं,—१-श्रवण, २-दर्शन ग्रीर ३-ध्यान।

१—श्रवगा—जो पद ग्रथवा वाक्य भगवान का वर्णन करते हैं, उनकी (पद तथा वाक्यों की) शक्ति वा तात्पर्य भगवान में ही है, ऐसी धारणा करने को श्रवण कहा जाता है जब इस प्रकार का श्रवण किया जाता है तब लौकिक पदार्थ तथा विषय निवृत्त हो जाते हैं भगवान ही विषय ग्रादि बन जाते हैं, यदि वैसा श्रवण नहीं हो, तो भगवान के सिवाय ग्रन्य लौकिक पदार्थों में भी स्नेह रहता है। ग्रतः इस प्रकार श्रवण करना चाहिए।

२—दर्शन-जो श्रवण किया है उसके ग्रर्थ को ग्रन्त:करण में ग्रनुभव करना दर्शन है ग्रथवा जैसे भगवान ने कृपा कर नारदंजी को दर्शन देकर ग्रपने में स्नेह कराया था, इसी प्रकार जिस कृपा-पात्र जीव को, भगवान दर्शन कराके, ग्रपने में स्नेह उत्पन्न कराते हैं वह साक्षात्कार दर्शन है।

३—ध्यान-योग की रीति से मन को स्थिर कर भगवान के चिन्तन करने को ध्यान कहाँ जाता है।

इस प्रकार इन तीन श्रवण, दर्शन श्रौर ध्यान से ही मुक्त में भाव<sup>3</sup> उत्पन्न होता है, वह उत्पन्न हुग्रा भाव ग्रनुकीर्तन में हढ होता है।

यह शास्त्र में कहा हुग्रा उपाय जैसा उत्तम है भगवान के पास निरन्तर रहना वह उपाय वैसा श्रेष्ठ नहीं है, क्योंकि वह लौकिक स्नेह है ग्रौर वह (लौकिक स्नेह) काम रूप बन जाता हैं ग्रतः उसको श्रेष्ठ नहीं कहा जा सकता है। यह हमने पहले कह दिया है। इस सिद्धान्त को, समभकर तुम घर लौट जाग्रो। ग्रतः परमार्थ विचार करने पर भी यहां ठहरना नहीं चाहिए।

श्लोक में दिए हुए 'तथा' शब्द का इतना ही तात्पर्य है, कि लौकिक स्नेह नहीं करना चाहिए, स्नेह स्वरूप से महान् है, उसका निषेध नहीं किया है। घर में रहने वाले शास्त्रीय विहित भक्ति कर सकते हैं इसीलिए भगवान् ने गोपियों को घर जाने की ग्राज्ञा दी है।

(घर जाने की स्राज्ञा देकर यह कहा, कि वहां विहित भक्ति (मर्याद्रा भक्ति) कर सकेंगी स्वतन्त्र (प्रेमलक्षणा) भक्ति तो वहाँ न हो सकेगी, स्रतः जिनको स्वतन्त्र भक्ति करनी है वे घर न जावें, इस गूढाभिसन्धि को स्राचार्य श्री ने स्पष्ट कर दिया है) ।।२७।।

१—बिलकुल, २—तात्पर्य वा भाव, ३—रित, स्नेह, ४—बार बार करना, ५—गूढ स्राशय,

श्रामास—एवं तासां गृहगमने बोधिते तत्परित्यागानन्तरं पुनर्ग्रहणां वांताशनिमव मन्यमानाः, भगवद्वाक्यं चानुद्धं घ्यमिति विचार्य, श्रतिविरोधे उभयानुरोधिशरीरपरि-त्यागः कर्तव्य इति निश्चित्य, तत्रापि भगवत्सम्बन्धानन्दाभावादितिकर्तव्यतामूढा जाता इत्याह इति विप्रियमिति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् की इस प्रकार की ग्राज्ञा सुनकर गोपियाँ कर्तव्य विमूढ हो गईं। हमको ग्रब क्या करना चाहिए जिसको समभ न सकी। गोपियाँ विचार करने लगीं कि हम घर ग्रादि छोड़ ग्राई हैं, ग्रब फिर घर जावें यह तो वमन कर फिर खाने के समान है ग्रौर यहाँ भगवान् की ग्राज्ञा भी उल्लङ्घन कैसे की जाए, दोनों तरफ कठिनाई है, तो शरीर त्याग दें ? यह किया जाएगा तो भगवत्सम्बन्ध से प्राप्त ग्रानन्द नहीं मिलेगा, इसी चिन्ता में मग्न हो गई।

### श्रीशुक उवाच श्लोक—इति विश्रियमाकर्ण्य गोप्यो गोविन्दभाषितम् । विषण्णा भग्नसङ्कल्पाश्चिन्तामापुर्दु रत्ययाम् ।। २८ ।।

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि — गोपियाँ श्रीकृष्ण के वैसे विप्रिय<sup>3</sup> वचन सुन कर विषाद<sup>3</sup> को प्राप्त हुई, संकल्प<sup>8</sup> नष्ट हो जाने से ग्रपार चिन्ता में पड़ गईं।। २८।।

सुबोधिनी—विगतं प्रियं यस्मादिति, उभयथा-पि प्रियाभावः । किं परीक्षार्थमाह, स्राहोस्विदभि-प्रेत तएवायमर्थं इति । स्रा समन्तात् श्रुत्वा, वाक्य-तात्पर्यं निर्धार्यं, सत्यं गमनमेव वदतीति निश्चित्यं, स्राभिप्रेतत्वेऽपि तत्प्रसवहेतुमलभमानाः, गोप्यो नैपुण्यरहिताः, गोविन्दस्य स्वामिनः देवभाषितत्वेन स्रात्तराङ्कारहितमीश्वरवाक्याच्च निर्धाररहित—

माकर्ण्यं, विषण्णा जाताः, मनिस परमं विषादं प्राप्ताः । तत्र हेतुर्भग्नसङ्कल्पा इति । तदा परां चिन्ता प्रापुः । कथमस्मिद्धचारितं भगवद्वावयं चैकमुखं भवतीति । सा चिन्ता त्रैलोक्यं व्याप्य चेदं जन्मजन्मान्तराणि च निर्द्धारमलभमाना दुरत्यया पर्यवसानरहिता जाता ।। २८ ।।

द्याख्यार्थ — भगवान के शब्द और उसका अर्थ दोनों गोपियों को कड़े लगे, मन में विचार करने लगीं कि हमारी परीक्षा लेने के लिए वैसे शब्द कहे हैं वा आपकी हमको घर लौटाने की इच्छा है। भगवान के शब्द पूर्ण रीति से सुनकर उस वाक्य के तात्पर्य का निर्णय कर कहने लगीं, कि भगवान हमको सचमुच जाने को ही कहते हैं, भगवान के कहने का यह (हम घर लौट जावें) तात्पर्य न भी हो, किन्तु वैसे शब्द क्यों कहे उसका क्या कारण है जिसको गोपीजन समक्क न सकी क्योंकि भोली

१-उलटी, २-कड़े, ३-खेद, ४-मन की कामना

हैं हमारे स्वामी गोविन्द की वाणी देव भाषा है ग्रतः उसमें ग्रनृत की शङ्का भी नहीं की जा सकती है ग्रौर ईश्वर वाक्य हैं इस पर निर्णय देना भी ग्रयोग्य है, ग्रतः गोपियाँ मन में ग्रत्यन्त विषाद को प्राप्त हुई। विषाद का विशेष कारए। यह था कि उनको (गोपियों को ) ग्रपने मन के सङ्कल्प नष्ट हो गए दीखने लगे। तब अत्यन्त चिन्ता को प्राप्त हुई।

गोपियां सोचने लगी कि भगवत् वाक्य सुनकर हम जो उनका तात्पर्य समभ रही हैं भ्रौर भगवान् ने वे वाक्य किस ग्राशय से कहे हैं यह भी समभ में ग्राना कठिन है, ग्रतः इसका निर्द्धारणा जन्मजन्मान्तर में भी मिलना दुर्लभ है जिससे उनकी चिन्ता इतनी बढ़ गई जिसका अन्त ही नहीं है ॥ २८ ॥

श्राभास-ततः चिन्तया यजातं तदाह कृत्वेति ।

शाभासार्थ - गोपियों की चिन्ता से जो दशा हुई उसका वर्णन निम्न श्लोकों में करते हैं-

श्लोक-कृत्वा मुखान्यवशुचः श्वसनेत शुष्यद्-विम्बाधरागाि चराोन भुवं लिखन्त्यः। ग्रस्र रपात्तमिषिभः कुचकुङ्कु मानि तस्थुर्मृ जन्त्य उरुदुःखभराः स्म तूष्र्णीम् ।। २६ ।।

श्लोकार्थ - शोक के नि:श्वास से जिनके बिम्ब फल जैसे ग्रधर सूख रहे हैं वैसे मुखों को नीचे कर चरणों के ग्रंगूठों से पृथ्वी को लिखती हुई काजलयुक्त ग्रश्रुपात से स्तनों के केसर को धोती हुई दु:खी गोपियाँ मौनकर खड़ी रही ॥ २६॥

सुबोधिनी-चिन्तया प्रथमं मूर्छिता जाताः। ततः मुखान्यव अवाङ्मुखानि कृत्वा, कमपि स्व-मुखं न प्रदर्शयिष्याम इति अवाड्मुखानि कृतवत्यः। अवगताः शुचः याभिस्ताः, शोकसम्बन्धिन्यो वा जाताः । शुचः श्वसनेन शोकसम्बन्धिना श्वास-वायुना शुष्यन्ति बिम्बवदधरागाि येषाम् । ताह-शानि मुखानि कृत्वा, चरगोन च भुवं लिखन्त्यः, तथैवावस्था भवतीति । भूमिविवरमिव प्रार्थय- न्त्यः, उपात्तमिषिभिः ग्रस्नैः कुचकुङ्कु मानि मृज-न्त्यः, तूष्णीं तस्थुः । मुखस्य ग्रवाक्त्वेन भक्ति-तिरोभावः । इवसनेन प्रारापीडा, शोकेनान्त:-करणस्य, बिम्बाधरशोषेण कामरसस्य, पदा भूमिलेखनेन शरीरस्य, श्रस्न रिन्द्रियाणाम्, कुङ्-कुमाभावेन कान्तेः, दुःखभरेगा ग्रानन्दस्य, तूष्गी स्थित्या चैतन्यस्य तिरोभावो निरूपितः। केवलं स्थारगुवत् स्थिताः ॥ २६ ॥

द्याख्थार्थ — पहले चिन्ता से मूर्छित हो गई, पश्चात् इसलिए मुख नीचे कर लिए कि किसीको भी अपना मुख दिखाने जैसी हम नहीं रही हैं। भगवान् के वचनों से जिन्होंने शोक प्राप्त किया है वैसी गोपियाँ शोकवाली होगई, उनके जो श्वास चलते थे वे (श्वास) शोक से मिले होने से ताप वाले थे जिनसे गोपियों के बिम्ब फल जैसे लाल स्निग्ध भी अधर सूख रहे थे और इससे वे (गोपियाँ) चरगों से पृथ्वी को लिख रही थीं, वैसी दशा में इस प्रकार की अवस्था हो जाती है। गोपियाँ इसी प्रकार पैरों से पृथ्वी को लिख रही थी मानो पृथ्वी को प्रार्थना करती हैं कि आप हमको रहने के लिए कोई विवर दो जिसमें हम छिप जाँए क्योंकि अब हम किसीको भी मुख दिखाने जैसी नहीं रही हैं।

काले ग्रश्रु बिन्दुग्रों से स्तनों की केसर को धोती हुई चुपचाप खड़ी रहीं।

मुख नीचे करने से भक्ति का तिरोभाव हुग्रा, (दिखाया) ठंडी स्वास लेने से प्राणों की पीड़ा प्रदिशत की, शोक से ग्रन्त:करण का दु:ख दिखाया, विम्ब समान लाल तथा स्निग्ध ग्रधर शुष्क हो जाने से कामरस का ग्रभाव दिखलाया, पादों से भूमि खनन करने से शरीर की पीड़ा बताई ग्राँसु बहाने से इन्द्रियों का दर्द प्रकट किया, केसर धुप जाने से कान्ति का तिरोहित होना बताया, शोक से ग्रानन्द का तिरोभाव बताया ग्रौर मौन धारण करने से बता दिया कि हम में चैतन्य भी नहीं है। केवल स्थाणु के समान खड़ी रही हैं।।२६।।

ग्रामास—एवमपि स्थितौ तूष्णीं स्थितं भगवन्तमालक्ष्य किश्चिद्विज्ञापय।मासुरि-त्याह प्रेष्ठमिति ।

ग्राभासार्थ — गोपियाँ शोकाकुल हो नीचे मुख कर, मौन घारण कर शान्त रहीं, उनकी यह दशा देखकर भी जब भगवान ने कुछ भी न कहा तब वें कुछ प्रार्थना करने लगीं जिसका वर्णन शुकदेवजी इस श्लोक में करते हैं—

श्लोक — प्रेष्ठं प्रियेतरिमवं प्रतिभाषमार्गं कृष्णं तदर्थविनिवर्तितसर्वकामाः । नेत्रे विमृज्यं रुदितोपहते स्न किश्चित् संरम्भगद्गदिगरोऽज्ञुवतानुरक्ताः ॥ ३०॥

श्लोकार्थ — जिसके लिए सर्व कामनाश्रों का त्याग किया है वैसे अपने प्रियतम श्लीकृष्ण को बिना प्रेम वालों के समान बोलते देख, रोने से फूली हुई श्राँखी को पोंछ कर, उनको गद् गद् वाणी से रोष के साथ कुछ प्रार्थना करने लगीं।।३०॥

सुबोधिनी-भाषगां पूर्वोक्तमेव। ग्रथव। तस्यामप्यवस्थायां किमिति रोदनं क्रियते, स्वस्था भवत, गृहे गच्छतेत्येव वदति, परं हसन्मुखः, तदा तासां हृदये वाक्यामृतानि प्रविष्टानि सजातीयानि वाक्यान्युत्पादितवन्ति, तदा भगवदुद्वोधिता एव ताः भगवद्वाक्यानि पूर्वपक्षयितुमारेभिर इत्याह प्रेष्ट्रमिति। प्रेष्टो भवत्येव। स्वसामग्र्या तथा सम्पादितत्वात्, परं वदत्यन्यथा, तथाप्यप्रियमिव प्रतिभाषमारगमिति नोक्तम्। न हि कदाचिदपि भगवानप्रियवद्भवति, किन्तू प्रियो भवति, इतरोऽपि भवति, सर्वभवनसामर्थ्यात् । इतरत्वे न प्रियत्वं बाध्यते । यथा जगज्जगदतिरिक्तरूपश्च तदाह प्रियेतरिमव प्रतिभाषग्गमामिति। यः प्रियोंऽशः तं न तिरोधारयति । किन्तु वावयं न तेन रूपेगा वदति, किन्तु रूपान्तरेगा, तदा तेन सह वादः कर्तुं शक्य इति । न हि फलं क्वचि-त्साधनं भवति, मां व्यातेति वा वदति, परं बलादपि प्रतिबन्धनिराकरणं कृत्वा स ग्राह्य एव । तदाह कुष्णं सदानन्दमिति । नन् कोऽयं

निर्बन्धः, स एव काम्य इति, महांश्चेन्न मन्यते, तदा ग्रल्पतरा ग्रपि काम्या इति, तत्राह तदयंवि-निवत्तितसर्वकामा इति । तदर्थं भगवदर्थं विशेषेगा निवर्तिताः सर्वे कामा याभिः। ग्रयमेव काम्य इति निश्चित्य पूर्वमेव सर्वे काम।स्त्यक्ताः। 'कानमयश्चायं पुरुषः'। यदि त्यक्तोऽपि गृह्योत, तदा भगवद्क्तमेव गृहं कथं न गृह्यते । तस्मा-दयमेव कामः अवशिष्यते । स चेन्न भवेत, स्वरूप-हानिरेवेति निश्चित्य, फले मानमकृत्वा हढीभूय, रुदितोपहते नेत्रे विमृज्य, यथास्थानं सर्वं प्राप-यित्वा, किञ्चित्संरम्भेगा, वादार्थमृद्यमः संरम्भः। भगवान् हि वाक्येन निराकरोति, न तु स्वरूपतः। वाक्यं तु निराकायमिति तदर्थं संरम्भः। सर्वोऽप्यन्तं गत्वा परावर्तते, परं संरम्भेग ग र्गदा गीयसाम् । वर्णानां न स्फूटनिर्गमनम्,ईश्वरवाक्य-निराकरेे यतो वागी बिभेति। एतासां तु न भयम् । यतः स्रनुरक्ताः । रागो हि भयप्रतिपक्षः यत्र रागः स्वल्पोऽपि, न तत्र भयम्। ग्रतः म्रब्रुवत उक्तवत्यः ॥ ३० ॥

व्याख्यार्थ - -श्रीकृष्एा ने जो पहले शब्द कहे हैं वे ही शब्द इस दशा में भी कह रहे हैं कि 'तुम रुदन क्यों कर रही हो' ? स्वस्थ हो जाग्रो ग्रौर घर जाग्रो, किन्तु कहते हुए हंस रहे हैं जिससे (हंसने से) वे वचन ग्रमृत जैसे होकर (गोपियों के) हृदय में प्रविष्ट हुए, तब उन्होंने भी वैसे ही वाक्य कहने के लिए बनाए और भगवान द्वारा उद्बोधित प्रनहोंने (गोपियों ने) भगवान के कहे हुए वाक्यों को पूर्वपक्ष बना दिया ग्रर्थात् भगवान् के कहे हुए वे वाक्य सिद्धान्त रूप से नहीं हैं, क्योंकि 'प्रेष्ठ' हैं। प्रियतम हैं इसीलिए सर्व सामग्री (चन्द्र, मन, पुष्प, फल श्रादि) श्रापने ही नवीन उत्पन्न की है। यद्यपि अन्य प्रकार से बोलते हैं किन्तु स्वयं अप्रिय नहीं है, भगवान् कभी भी अप्रिय तो नहीं हो सकते हैं प्रिय ही बने रहते हैं, साथ में इतर<sup>3</sup> भी हो जाते हैं कारण कि ग्राप सर्व भवन सामर्थ्यवान् हैं। इतर<sup>3</sup> होते हैं तो भी उनके प्रियत्व में किसी प्रकार बाधा नहीं स्राती है। जैसे म्राप जगत् रूप ( म्राधि-भौतिक-सत्रूप ) हैं उस रूप से ग्रन्य सिचदानन्द रूप भी उस समय ही है, जगद् रूप उस सिच्चदानन्द रूप में बाधक नहीं होते हैं। वैसे ही यहां इतर भी बाधक नहीं है, इसलिए शुकदेवजी ने कहा है कि 'प्रियेतरमिव प्रतिभाषमागां' भगवान् ग्रपने प्रिय स्वरूप का तिरोधान नहीं करते हैं किन्तु जो कुछ कहते हैं जिससे समभ में ग्राता जाता है कि ये शब्द उस प्रिय फलात्मक स्वरूप से न कहकर इतर स्वरूप से कह रहे हैं, अतः इस इतर हिस्क से तो वाद किया जा सकता है।

१--प्रेरणा की हुई, २-प्रिय जैसे तरीके से, ३-म्रप्रिय, ४-दूसरे,

फल कभी साधन नहीं हो सकता है, 'मुभे वरो' वैसा भी वह (फल) नहीं कहते हैं, ग्रतः हमको उस फल रूप की प्राप्ति में जो प्रतिबन्ध हैं उनका निराकरगा कर उसको प्राप्त ही करना है। यदि कहा जाए कि तुम इसको प्राप्त करने के लिए इतना आग्रह क्यों कर रही हो? इसके उत्तर में कहती हैं कि वह 'कृष्एा' सदा ग्रानन्द स्वरूप है, ग्रानन्द प्राप्ति के लिए तो ग्राग्रह करना ही चाहिए। यदि कहो कि वे महान् हैं मानेंगे नहीं इसलिए किन्हों छोटों की कामना करो, इसके उत्तर में कहती हैं कि छोटों की कामना करो, यह कहना ग्रब निरर्थक है कारण कि हमने छोटों की कामनाएँ जो सिद्ध थीं उन सब कामनाग्रों का त्याग कर एक कृष्ण की ही दृढ कामना की है 'सब जाय कृष्ण पाय' यह निश्चित मत बना लिया है कारण कि भगवती श्रुति 'काममयश्चायं पुरुषः' कृष्ण के लिए ही कहती हैं ग्रतः हमने कृष्ण के पाने के लि जब सर्वस्व का त्याग किया है तो अब छोटों की कामना हम कैसे कर सकती हैं, यदि घर लौट जाना होता तो कृष्ण के कहने से घर चली जातीं। किन्तू हमने जो कृष्ण प्राप्ति का निश्चय किया है उससे अभी हटेंगी नहीं। हमारे ग्रन्त:करण में भगवत्सम्बन्धी काम के सिवाय कुछ कामना नहीं हैं, यदि भग्वद्विषयक काम सिद्ध न हुआ तो 'स्वरूप की ही हानि हुई, इस प्रकार निश्चय कर, फल प्राप्ति के लिए मान नहीं करना चाहिए। वैसा हढ संकल्प कर रोने से ग्रश्नुपूर्ण नेत्रों को पोंछ के, सब की पूर्ण व्यवस्था कर कुछ क्रोधपूर्वक वाद करने के लिए तैयार हुई । गोपीजनों ने समभ लिया कि भगवान जो कुछ कह रहे है वह स्वरूप से नहीं, किन्तु केवल वाएगी से कहते है, अतः जो वाएगी से कहा गया है उसका खण्डन करना ही चाहिए, जिसके लिए गोपीजन प्रयत्न करने लगे, बहुत कर के लोक में मनुष्य उपाय कर अन्त तक पहुँच लौट आते हैं, किन्तु ये कोध के आवेश से स्पष्ट न बोल सकीं अर्थात् गद्गद् वागाी होगई, क्रोध के सिवाय वागाी के ग्रस्पष्ट होने का दूसरा कारण यह भी है कि वागाी को भगवान के वचनों के निराकरए। करने में भय होता था किन्तू गोपीजनों को तो भय नहीं है क्यों कि इनका भगवान में अनुराग है, प्रेम भय का विघातक है, जहां स्वल्प भी प्रेम हैं वहां भय नहीं होता है ग्रतः ग्रनुरक्त गोपियाँ कहने लगीं।। ३०।।

यहां तो एक ही स्वरूप देखने में ग्राते हैं दूसरे स्वरूप से यों कहते हैं यह शुकदेवजी कैसे कहते हैं ? इसके उत्तर में कहते हैं कि कृष्ण ने पहले 'प्रियं कि करवास्मिवः' ग्रापका क्या प्रिय करूं ? वैसा कहकर जो पुनः ग्रप्रिय वाक्य कहे हैं वे प्रिय प्रेष्ठ स्वरूप के नहीं है ग्रतः शूकदेवजी ने 'इतर' शब्द दिया है, प्रकाश का सार । (मर्यादा स्वरूप से)

कारिका-वाक्यानां वाधवाक्यानि तावन्ति प्रार्थनाधिका । एकादशविधास्तेन तासाँ वाची जयन्ति हि ।। ? ।।

कारिकार्थ - भगवान् के गोपियों को दिए हुए उपदेश के वाक्य दश हैं उन दशों

१-नाश, २-बिना ग्रर्थ वाला-फिजूल, ३-खण्डन, ४-प्रेम ५-नाश करने वाला, ६-प्रेमवाली

को बाध करने वाले गोपियों के भी उतने (दश) ही हैं, एक प्रार्थना का विशेष है जिससे गोपियों के वाक्यों की जय है।।१॥

श्राभास — यद्भगवता प्रथममुक्तं 'स्वागतं वो महाभागा' इति, यद्यपि भगवता वयं स्तुताः, तथापि प्रेषणाभिप्रायेण, न तु स्व्सिम्नागता इति । तथा सति नेयं स्तुतिः, किन्त्वतिक्र्रं वचनम्, स्रनिष्टपर्यवसानात् । नन्वशक्ये कि कर्तव्यम्, तत्राह मैवं विभो इति ।

ग्राभासार्थ - गोपियाँ कहने लगीं, कि जब हम ग्राईं तब भगवान् ने हमारे ग्राने का स्वागत करते हुए जो कहा कि 'स्वागतं वो महाभागाः' है बड़भागिनिग्रों ! ग्राप भले ग्राई । यह हमको घर लौट जाने के स्रभिप्राय से भगवान् ने कहा था न कि 'स्राप मेरे पास स्राई हैं' इस वास्ते कहा था।

ऐसा ग्राशय प्रकट होने पर, समभा जा सकता है कि वह कहना हमारी स्तुती नहीं थी किन्तु हमारे लिए वे वचन स्रति क्रूर थे क्योंकि उनका फल स्रनिष्ठ निकला है - यदि स्राप (कृष्ण) कह दो कि 'मैं क्या करूं' जो ग्राप चाहती हैं वह ग्रशक्य है तो हम क्या करें ?

यदि भगवान् ! आप यों कहते हें तो हमारी प्रार्थना सुनो।

श्रीगोप्य ऊचु:--

श्लोक-मैवं विभोहीत भवान् गदितुं नृशंसं संत्यज्य सर्वविषयांस्तव पादमूलम् । प्राप्ता भजस्व दूरवप्रह मा त्यजास्मान् देवो यथादिपुरुषो भजते मुमुक्ष्न् ॥ ३१ ॥

श्लोकार्थ-हे विभु ! ग्रापको वैसे क्रूर वचन नहीं कहने चाहिए ? हम सर्व प्रकार से सर्व विषयों को छोड़कर, ग्रापके चरगामूल में ग्राई हैं, हे दुराग्रही ! ग्राप हमको छोड़ो मत ग्रापके पास प्राप्त हुई हमको वैसे भजो जैसे ग्रादि पुरुष देव मुमुक्षुग्रों भे को भजता है ।। ३१ ॥

समर्थभ्रे दन्यथा वदेत्, नृशंसमेव भवति, दयायां विद्यमानायां न वदेदिति । यद्व भगवतोक्तं

सूबोधिनी-भवान् सर्वमेव कर्नुं समर्थः । 'व्रजस्यानामय' मिति, तदस्मांकं नोद्देश्यम्, यतः सर्वविषयानेव संत्यज्य तव पादमूलं प्राप्ताः। म्रनेन त्यक्तार्थपरिग्रहः म्रनुचितः। नापि जारत्वेन

१—खण्डन, २—जीत, ३—दु:ख देने वाले, ४—होना कठिन, ५ - मोक्ष चाहने वालों,

समागतमिति निरूपितम्। एकादशेन्द्रयागामपि विषयास्त्यक्ताः सवासनाः । तत्र विनिगमकं तव पादमूलं प्राप्ता इति । अन्यथा पादमूलप्राप्तिरेव न स्यात्। यदुक्तं 'ब्रुतागमनकारण' मिति, तत्राहुः भजस्वेति । अन्यत् कर्तव्यमिति चेत्,तत्राहः हे दुरवग्रहेति । दुष्टोऽयमवग्रहः ग्राग्रहः यद्भजनं न कर्तव्यम्, अन्यत्कर्तव्यमिति । यथा जीवानाम् । ते हि सर्वं कर्त् वाञ्छन्ति, न भगवद्भजनम्। यथायमाग्रहो जीवानां दुष्टः, तथात्रापि भवित्-महीत । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति तू नास्ति । यदि तदभिप्रायेगौव तथा, तदा मा त्यजास्मान्। ग्रस्माभिनं त्यज्यत इति। एतः भजनं न विषयवत्, किन्त् प्रकारान्तरेगोति विशेषतो वक्त -मशक्ताः हष्टान्तेनाहुः देवो यथेति । देवो हि सर्वा-नेव भजते, ग्रन्यथा शास्त्रं व्यर्थं स्यात् । तत्राप्या-दिपुरुषो देव:। पूर्वकाण्डेऽपि भजनं सार्थकम्, सुतरां उत्तरकाण्डे । ग्रादिपुरुषस्तु सेव्य एव भवति, देवश्च। न हि देवभजनं व्यभिचारजनकं भवति। पुरुषान्तरभजनेऽपि प्रथमभर्ता । विवाहितः स्रभ-

जनीयो भवति । ग्रनङ्गोकारस्त्रचितः, नत्व-भजनम्। एतेन स यथा स्वातिरिक्तभजनं न सहते, तन्निवृत्तिपूर्वकमेव स्वभजनं संपाद्य स्वयं भजते, तथा त्वयापि कार्यम् । ग्रतस्तत्र प्रेषणां तवाप्यनु-चितमिति ज्ञाप्यते । किञ्च, यथा मृमुक्षन् भजते भगवान् । ग्रात्मीयत्वेन परिगृह्णाति, ग्रात्मतया स्फ्ररति, स्वानन्दं तेभ्यः प्रयच्छति । 'एष ह्ये वा-नन्दयाती'ति श्रुतेः । 'स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरा-पेक्षमाविष्कृतं ही'ति न्यायेन भगवान् तदर्थमात्मा-नं प्रकटीकरोतीति मुमुक्षून् भजत इत्युक्तम् । ग्रन्यथा मुमुक्षव एव भगवन्तं भजन्ते, न तु भग-वान्, ग्रतः फलद्वारा भजनम् । यथा तेषां पुनः पूर्वावस्थां न सम्पादयसि, सततं स्वस्मिन्नेव स्थापयसि, तथा ग्रस्मदर्थमाविभूय स्वानन्देन वयं योजनीया इति एतत्कर्तव्यमित्यर्थः । ( एतेन प्रार्थनया सकृदङ्गीकत्य तुष्णींभावपक्षो निरस्तः। अये गृहगमनाज्ञापनगृहस्थितिसम्पादजादिकं तू रसपोषायैव, न तु गृहार्थमिति ज्ञेयम्) ॥ ३१॥

व्याख्यार्थ - ग्राप सब कुछ करने में समर्य हैं, समर्थ होकर भी यदि कोई कहे कि हम क्या करें, यह कार्य करना (होना) कठिन है तो यह उसका कहना दया रहित है, जिसमें दया विद्यमान होती है वह वैसे कूर वचन नहीं कह सकता है। श्रीर जो श्रापने पूछा कि वज में तो सर्व कुशल है न ? तो उससे हमारा कोई सम्बन्ध ही नहीं है क्योंकि हम सब विषयों (व्रज का सर्व प्रकार से सम्बन्ध) को त्याग कर ग्रापके चरए। मूल में प्राप्त हुई हैं, विषयों के त्याग के बिना ग्रापके चरएों की प्राप्ति नहीं होती है। इसलिए जिसका त्याग किया उसका पुनः ग्रहएा करना योग्य नहीं है, यों भी ग्राप मत समभना कि हम ग्रापके पास जार भाव से (ग्रर्थात् काम विषय भोगने के लिए) ग्राई हैं क्योंकि जो वासना सहित सर्व इन्द्रियों के विषयों को त्यागते हैं उन ो कामभोग की इच्छा भी नहीं रहती है उसका प्रमाण यह है, कि हम ग्रापके चरण में प्राप्त हुई हैं। ग्रापने हमसे ग्राने का कारण पूछा है ? इसका उत्तर यह है कि 'भजस्व' ग्राप हमको भजो, यदि कहो कि भजन तो हम नहीं करेंगे दूसरा कोई कर्ताव्य कहो तो वह किया जाए, इसके उत्तर में गोपियाँ स्रावेश में स्राकर कहती हैं कि ऐसा कहना 'दुष्ट ग्राग्रह' है यह ग्रापका ग्राग्रह जीवों के समान है जीव ग्रन्य सर्व कर्म करते हैं तब नहीं कहते हैं कि यह वा वह कार्यं कठिन है किन्तु यदि भगवद्भजन के लिए कहा जाए तो शीघ्र कह देते हैं यह तो कठिन है हमसे कैसे होगा हम नहीं कर सकते हैं स्रादि, इसी प्रकार स्राप भी जीव की भांति अब दुराग्रही हुए हैं, आप अपने गीता वाक्य का अनुसरण तो यहां नहीं करते हो कि जो

१-शक्ति वाले, २-ऋर,

जैसे मेरा भजन करता है मैं भी उसी प्रकार उसको भजता हैं क्या यह भूल गए हैं यदि नहीं भूले हैं तो जैसे हम भजती (त्याग नहीं करती) हैं वैसे ग्राप भी हमको भजो ग्रीर हमारा त्याग मत करो।

हम जो भजन चाहती हैं वह लौकिक काम विषय भोग के समान नहीं है किन्तू ग्रन्य प्रकार का (ग्रलौकिक की भांति) है। उसको विशेष समभाने में ग्रपने को ग्रसक्त समभकर हब्टान्त से समभाती हैं कि, जैसे देव सर्व को भजता है सर्व को फल देता है नहीं तो शास्त्र का कहना निरर्थक? है (हो जावे)। जब पूर्व काण्ड में (कर्म मार्ग में यज्ञ द्वारा) देव का भजन किया जाता है तब भी देव द्वारा फल प्राप्त होता है। वहां भी (कर्म मार्ग के पूज्य देवों में भी) ग्रादि पूरुष विराजमान है, वह (ग्रादि पुरुष ही) फल देता है। इसी प्रकार उत्तर काण्ड (ज्ञान-भक्ति प्रतिपादक काण्ड) में तो भगवान स्वयं उनका उचित फल देते हैं आदि पुरुष (भगवान्) तो सर्वथा सर्वदा सेव्ये है ही, क्योंकि वह देव भी है, देव के भजन को कोई भी (लोक वा शास्त्र) व्यभिचार (पर पुरुष वा पर स्त्री से विषय भोग)नहीं कहता है। यदि कोई स्त्री पर पूरुष से व्यभिचार करती है तो भी वह क्या विवाहित प्रथम पित से भोग नहीं करसकती है ? कर सकती है यद्यपि पित वैसी स्त्री का त्याग कर सकता है किन्त पति से तो भोग कर सकती है, जिसका निषेध नहीं है, लोक में जैसे पति ग्रपनी स्त्री का पर-पुरुष से सम्बन्ध सहन नहीं कर सकता है इसलिए उस सम्बन्ध को छुड़ाकर उससे रमए। करता है वैसे ही ग्रापको भी करना चाहिए वहाँ उनके पास (जो पर पुरुष है) भेजना योग्य नहीं है। सर्व जीवों का (हमारा भी) प्रथम सखा पति तो ग्राप (भगवान) ही हैं फिर ग्राप देव भी हैं, भगवान को 'देव' इसलिए कहा है कि वर सदैव कीड़ा ही करते हैं 'दिव' धातु का ग्रर्थ रमण करना है जिससे 'देव' बना है ग्रतः यथा योग्य ग्रधिकारानुसार भगवान् सबसे रमए। करते हैं। जिससे जीव का भग-वान के साथ रमरा करना व्यभिचार नहीं है।

भगवान ने कहा है कि 'प्रियं कि करवाणि वः' आपका त्रिय क्या करें ? इसलिए कहती हैं कि जैसे मूम्अ्यों को ग्राप ग्रपनी ग्रात्मा समभ उनको भजते हो जिससे वे भी ग्रापको ग्रपनी ग्रात्मा समभते हैं, ऐसी ग्रवस्था बनाके ग्रपना ग्रानन्द उनको देते हैं इसीलिए भगवति श्रीत भी कहती है कि 'एष ह्यो वानन्दयाती' यह (परमात्मा) ही ग्रानन्द देते हैं। 'स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं ही' इस ब्रह्मसूत्र में कहा है कि १ -सूयप्ति, २-मूक्ति इन में से किसी अवस्था में पर भगवान प्रकट होते हैं, ग्रतः इस सूत्र के ग्रनुसार सिद्ध है कि भगवान् मुमुक्षु जनों के लिए प्रकट होकर उनको भजते हैं यदि वैसा न हो तो मानना पड़े कि मुमुक्ष भगवान को भजते हैं। किन्त भगवान मुसुक्षश्रों को नहीं भजते हैं। ग्रतः भगवान फलदान कर उनका भजन करते हैं जिससे उनकी (मुमुक्ष्यों) की फिर प्रथम ग्रवस्था नहीं करते हैं, ग्रौर सदैव अपने में स्थापित करते हैं, उसी प्रकार हमारे लिए प्रकट होकर हमको भी अपने आनन्द से युक्त करो अर्थात् स्वरूपानन्द देकर हमारा भी भजन करो, यही हमारा प्रिय करो।

गोपियों ने प्रार्थना से यह कहा ग्रतः एक वार ग्रङ्गीकार कर फिर चुप रहकर ग्रपरिचित जैसे शान्त हो जास्रो यह भी योग्य नहीं है। स्रागे जो घर जाने की स्राज्ञा की है स्रोर गृहस्थिति वह वियोग में रहकर 'रस का पोषरा करें' इसीलिए दी है।। ३१।।

१-व्यर्थ, २-भजन करने योग्य, ३-ग्रानन्द दान देते हैं।

श्लोक—यत्पत्यपत्यमुहृदामनुवृत्तिरङ्ग स्त्रीगां स्वधमं इति धर्मविदा त्वयोक्तम् । ग्रस्त्वेवमेतदुपदेसपदे त्वयीशे प्रेष्ठो मवाँस्तनुभृतां किल बन्धुरातमा ।। ३२।।

श्लोकार्थ — हे ग्रङ्ग ! धर्म को जानने वाले ग्रापने जो कहा कि पति, सन्तान ग्रौर सुहृदों की सेवा करनी स्त्रियों का स्वधर्म है, यह ग्रापके उपदेश के वचन ग्राप ईश में ही चरितार्थ<sup>2</sup> हो, क्योंकि, देहधारियों के ग्राप ही प्रेष्ठ प्रिय बन्धु तथा ग्रात्मा हैं ॥ ३२ ॥

मुबोधिनी-यदपि भगवतोक्तं 'स्त्रीगाां स्वधर्मपरित्यागोऽनुचित' इति, ग्रतः 'एषा रजनी घोररूपा, नेह स्त्रीभिः स्थेय' मिति । तत्राप्याहः यत्पत्यपत्येति । पतिरपत्यानि सुहृदश्च । एषाम-नुवृत्तिः स्त्रीगां स्वधर्म इति धर्मविदा त्वया उक्तम् । बहिर्मुखा हि धर्मशास्त्रज्ञाः, शारीरमेव धर्मं स्वधर्ममाहुः । नत्वात्मधर्मं भगवद्धमं वा । यतस्ते ग्रनात्मविदः। तथा धर्मविदैव त्वया, नत्वस्मान् विचार्यं, ग्रात्मानं वा, त्वयोक्तम् । तस्याप्यस्माभिविषयनिर्घारः क्रियते, न तु दूष्यते तदाहुः ग्रस्त्वेवेमेतःदिति । स्त्रीभिः स्वधर्मः कर्तव्य इति यदुक्तम्, तदेवमेवास्तु । नहि पत्यादयः धर्मस्वरूपम्, नाप्याधारः, किन्तु निमितम्। स च धर्मः स्रनुष्ठीयमानः प्रमीयमाराश्च भवति । अनुष्ठीयमाने पुत्रादयो निमित्तम्। प्रमीयमागो गुरु:। ग्रतः सा ग्रनुवृत्तिः प्रथमतो गुरावस्तु, ग्रन्यथा स्वधर्मा ज्ञात एव न स्यात्। न च भगवद्धाक्यमनुवादकम् । पूर्वमस्माकं धर्मज्ञाना-भावात् । ग्रन्यथा तदेव क्रियेत । नापि सेवाव्य-तिरेकेगायं धर्म, स्फूरति । अन्यथा वचनमात्रेगौव गतं स्यात् । ग्रत उपदिष्टस्य सिद्धचर्थं सेवां कारय उपदेशस्य पदमाश्रयः कर्तेव भवति । ग्रङ्गेति

नास्माभिः प्रतिकूलतया कोमलसम्बोधनात् निरूप्यते । किञ्च, स्वधर्मा ग्रनेकविधाः, स्वापेक्ष-योत्कृष्टविषयाः, समानविषयाः, हीनविषयाश्च । तत्र पूर्वपूर्वधर्मप्राबल्यम् । यथा स्त्रीगाां पति-पुत्रादीनां स्वसमानानां सेवा धर्मः । एवं स्वनि-यामकस्येश्वरस्यापि ग्रनुवृत्तिर्म्ख्यो धर्मः । ग्रन्यथा तत्प्रेरगाभावे पतिसेवादौ न प्रवर्तेत । ग्रतः प्रकृतेऽपि भवानी इवरः ग्रन्तर्यामी । ताहशोऽपि भूत्वा पतिपुत्राद्यर्थं न प्रवर्तयसे, किन्तु स्वसेवार्थ-मेव प्रेरयसि, ग्रतो वाक्योक्तधर्म सिद्धचर्थमपि भवानादौ सेव्यः । किञ्च, धर्मो धर्मिमूलः, तद-विरोधेन कर्तव्यः, फलार्थं च कर्तव्यः, ग्रन्यथा चेत्, ग्रनिष्टेऽपि पुरुषं प्रवर्तयन् ग्रनाप्तः स्यात् । ग्रत एव धर्मशास्त्रे प्रियत्वात् शरीरस्य तदनुरोध उक्तः । 'द्रव्यसंस्कारविरोधे द्रव्यं बलीय' इति न्यायाच्च । तत्कस्याचित् प्रियो देहः, कस्य-चिदात्मा, कस्यचित् परमात्मा, कस्यचिन्निर्वाहकः भवाँस्तु सर्वरूपो भवति, यतः ग्रत्यन्तं प्रेष्ठः परम-प्रेमास्पदमानन्दः। बन्धुर्देहनिर्वाहकश्च। किञ्च, न केवलमस्माकम्, किन्तु तनुभृतां सर्वेषामेव देह धारिगाम्। ( 'भवाय नाशाये' त्यत्र त्वया दत्तमेव शरीरं त्वद्विचारितप्रयोजनार्थं जीवो गृहीत्वा तिष्ठतीति निरूपितम्। ग्रतः स देहः भगवदीयः भगवतैव स्थापितः, तस्मै निवेद्य, तदनुपयोगे जाते, पश्चादन्यस्मै देयः। चेतनो हि प्रेयः। ग्रतः यावद्भगवदुपयोगं ज्ञास्यिति, तावन्न्नान्यस्मै दास्यिति, बोधितोऽपि।) यतस्तनुभृतां त्वमेव प्रेष्ठः। प्रेष्ठाय च देयं प्रियं वस्तु। ग्रत्रार्थे किलेति प्रसिद्धिरेव प्रमागम्। किन्न, न केवलं देहदाता, किन्तु वन्धुरिप, येन प्रयत्नेन शरीरं विभित्त स बन्धुः, ग्रात्मा धारकञ्च। ग्रतः ग्रन्तरङ्गबहिरङ्गन्यायेन नित्यानित्यन्यायेन वा भ (ग) वत्सेवैव मुख्या। यदा पुनस्त्वदनुपयोगः,

तत्रापि चेत्तथा प्रेरणम्, तदान्यस्मै दास्यामो,
नान्यथेति। धर्मिविचारो धर्मादप्यधिकः। एतः व त्वदबङ्गीकृतं सर्वमेव विरुद्धं भवतीति प्रार्थ्यते प्रस्तिवित । सर्वरूपत्वात् त्वमेव सेव्य इति वा। ग्रन्यत्र एकदा सर्वसेवा प्राप्ता, ग्रंशतो बाधिता स्यात्, विनिगमनाभावा । ग्रनेन स धर्मोऽपि न भवति, यः कालादिना बाध्यते, ग्रशक्यश्च भवति। न हि प्रमाणं विरुद्धं विधते। ग्रतः पत्यादिसेवाविधायकं च शास्त्रं त्वत्सेवामेव विधते। ग्रतः ग्रनुवादपक्षे स्वतन्त्रविधानपक्षे वा भवत्सेवैवोचितेति भावः॥ ३२॥

द्याख्यार्थ — जो कि ग्रापने (भगवान् ने) कहा 'स्त्रियों को ग्रपना धर्म नहीं छोड़ना चाहिए', इसलिए यह घोर रात्रि है, यहाँ (वन में पर पुरुष के पास) ग्राप को नहीं रहना चाहिए' इस पर गोपियाँ कहती हैं कि, पित सन्तान ग्रौर सम्बन्धी इनकी सेवा स्त्रियों के लिए स्वधर्म' है, यह जो धर्मज्ञ ग्रापने धर्म शास्त्र जानने वालों का मत कहा है, वे धर्मशास्त्र जानने वाले बहिर्मु ख हैं वे शरीर सम्बन्धी धर्म को ही धर्म कहते हैं, ग्रात्म धर्म ग्रौर भगवद्धर्म का वर्णन नहीं करते हैं, कारण कि वे ग्रात्म ज्ञानी नहीं है। धर्मज्ञ ग्रापने भी यों ही कह दिया है, हमारा वा ग्रात्मा का विचार कर के नहीं कहा है।

हम इस विषय का निर्णय करती हैं उसको दूषित नहीं करती हैं, श्रापने जो कहा कि स्त्रियों को श्रपने धर्म का पालन करना चाहिए, हम भी इन वचनों को मानती हैं कि वैसे ही करना चाहिए।

पित ग्रादि धर्म के स्वरूप नहीं हैं ग्रौर न धर्म के ग्राश्रय हैं, केवल निमित्त हैं। वह धर्म दो प्रकार का है, एक जो कार्य में लाया जाए वह ग्रनुष्ठीयमान धर्म है, उस धर्म में पुत्र ग्रादि निमित्त हैं, ग्रीर दूसरा जानने योग्य वह प्रमीयमाए। धर्म है, उस धर्म में निमित्त गुरु है। ग्रतः प्रथम गुरु की सेवा करनी चाहिए, यदि प्रथम गुरु की सेवा कर, ज्ञान की प्राप्ति नहीं की जाएगी तो धर्म का ज्ञान कैसे होगा? धर्म के ज्ञान के बिना उसका ग्राचरए। कैसे होगा? भगवान् के वचन ग्रनुवादक नहीं हैं, मुख्य हैं किन्तु भगवान् के इस उपदेश से पहले हमको (गोपियों को) धर्म का ज्ञान नहीं था, यदि होता तो उसके ग्रनुसार हम धर्म का पालन करती। किन्तु वह धर्म जो ग्रापने (भगवान् ने) ग्रव कहा है उस धर्म की स्फूर्ति भी सेवा के बिना नहीं होती है, यदि सेवा के सिवाय, केवल शब्द सुनने से स्फूर्ति होती, तो हम घर लौट जाती, इसिलए जो उपदेश मिला है उसकी सिद्धि के लिए प्रथम ग्राप (गुरु) ग्रपनी सेवा कराग्रो। उपदेश का ग्राश्रय कर्ता ही होता है ग्रर्थात् जो उपदेश करने वाला है उपदेश उसमें ही रहता है ग्रतः उनकी (गुरु की) सेवा से उपदेश सफल होगा।

हे श्रङ्ग ! यह प्रेमयुक्त कोमल सम्बोधन देकर, गोपियों ने यह बताया है, कि हम जो कुछ कहती हैं वह उपदेश के प्रतिकूल नहीं है, किक्क स्वधर्म अनेक प्रकार का है, कोई अपने से उत्तम विषय के हैं, कोई समान विषय के हैं ग्रौर कोई हीन विषय के हैं। इन तीन प्रकार के धर्मों में तीसरे (हीन) से दूसरा (समान) उत्तम है, दूसरे (समान) से प्रथम उत्तम है। अपने समान पति पुत्रादिकों की सेवा स्त्रियों का धर्म है इस प्रकार अपने नियामक ईश्वर की सेवा भी सब के लिए मुख्य धर्म है। वह मुख्य धर्म है क्योंकि ईश्वर उत्तम है, इसलिए यह मुख्प है, यदि ईश्वर प्रेरएग न करे, तो पति सेवा ग्रादि धर्म में प्रवृत्ति ही न होवे, ग्रतः इस समय ग्राप प्रकट हो, तो भी ग्राप ईश्वर तथा ग्रन्त-र्यामी हो, वैसा होते हुए भी पति पुत्रादि के लिए प्रेरणा नहीं करते हो, किन्तु अपनी सेवा के लिए प्रेरणा दे रहे हो, इसलिए ग्रापके वाक्यों में कहे हुए धर्म की सिद्धि के लिए प्रथम ग्रापकी सेवा करनी चाहिए। किञ्च अर्म की जड़ धर्मी है, इसलिए धर्मी से जो विरुद्ध न हो, वैसा धर्म पालना चाहिए ग्रौर वह ( धर्म ) फल प्राप्ति के लिए पालना चाहिए, यदि इस प्रकार नहीं किया तो ग्रथित धर्मी से विरुद्ध धर्म का पालनकरने से परिगाम यह निकलेगा कि वेद जो श्राप्त है वह पुरुष को श्रनिष्ट में (जिसका कोई फल नहीं है उसमें) प्रवृत्ति कराता है जिससे वह (वेद) स्रनाप्त वन जाएगा। इसी कारण से धर्म शास्त्र में शरीर ही प्रिय समक्ष, उसके (शरीर के) धर्म का अनुरोध किया है।

'द्रव्य संस्कार विरोधे द्रव्यं बलीय' श्रर्थात् द्रव्य (धर्मी) श्रीर संस्कार (धर्म) इन दोनों का जहां विरोध देखने में आवे वहां द्रव्य (धर्मी) को बलवान् मानना चाहिए। लोक में किसी को देह त्रिय है, किसी को ग्रात्मा प्यारी है, किसी को परमात्मा प्यारे लगते हैं, किसी को निर्वाहक प्यारा लगता है, किन्तू आप तो 'प्रेष्ठ' अर्थात् परम प्रेमी आनन्ददायक हो, कारए। कि आप सर्व रूप हो, ग्रतः बन्धु भी हो, ग्रात्मा भी हो निर्वाहक भी हो, ग्रौर विशेष में ग्राप केवल हमारे ही प्रेष्ठ नहीं हो, किन्तु सकल देहधारियों के परम प्रेम का आश्रय स्थान भी आप ही हो ( "भवाय नाशाय" यहाँ यह दिखलाया था कि स्रापका दिया हुस्रा शरीर ही जो प्रयोजन स्रापने विचारा हो उसके लिए जीव गृहरा कर रखता है। अतः उस भगवदीय देह को भगवान ने ही स्थापित किया है, भगवान को ही निवेदित करना चाहिए, भगवान् के लिए अनुपयोगी होने पर, अन्य को दिया जा सकता है। चेतन को प्रेरणा होती है, अत: जब तक भगवान के लिए उपयोगी दीखता हो तब तक अन्य को नहीं दिया जाएगा, चाहे कोई कितना भी समभाये या बहकाये ) प्रेष्ठ को ही प्रिय पदार्थ देना चाहिए, इसमें अन्य प्रमारा देने की आवश्यकता नहीं है, क्योंकि श्लोक में 'किल' शब्द देकर कह दिया है, कि इसकी सर्वत्र 'प्रसिद्धि' ही प्रमाण है। स्नापने केवल देह दी है यों नहीं है, किन्तु उसका (देह का) प्रयत्न कर पालन भी करते हो, अतः श्राप बन्धु भी हैं, उसका धारक होने से 'श्रात्मा' भी श्राप ही हैं, श्रतः 'श्रन्तरङ्ग बहिरङ्ग न्याय' तथा 'नित्य श्रनित्य न्याय' के श्रनुसार, भगवान की सेवा ही मुख्य है। जब वह आपके उपयोग की नहीं रहेगी और तब भी जब आप प्रेरणा करोगे तो दूसरे को देंगे ! नहीं तो (ग्राप प्रेरणा न करोगे चाहे ग्रापके उपयोग में न भी ग्रावे, तो भी) नहीं देंगे। धर्म से धर्मी का विचार विशेष है, प्रथीत् धर्म न रहे तो परवाह नहीं होनी चाहिए। किन्तु धर्मी तो किसी भी ग्रवस्था में ग्रापके पास होना ही चाहिए। ग्रापके ग्रङ्गी-

१—विरुद्ध, २—कुछ ग्रौर, ३—प्रमारा रूप, ४—ग्रप्रमारा, ५—ग्राग्रह, ६—पालक, ७-कोशिश, द-धारण करने वाले,

कार न करने से सर्वनाश हो जाएगा इसलिए हम प्रार्थना कर रही हैं, श्राप सर्व रूप हो अतः श्राप सेव्य हो ।

सर्व रूप होने से, पित ग्रादि की सेवा भी ग्रापकी सेवा से सिद्ध हो जाती है, दूसरे (पित ग्रादि) में एक ही समय सर्व सेवा प्राप्त हो तो भी, वह पूर्ण हो नहीं सकती है, कारण कि उसमें बाध ग्राता है जैसे कि पित की सेवा के समय में पुत्र ग्रादि की सेवा नहीं हो सकती है, वैसे (ही) पुत्र की सेवा के समय में ग्रन्थ की सेवा नहीं बनती है, इस विषय में कोई नियम में रखने वाला प्रमाण नहीं है। ग्रतः जिसका काल ग्रादि बाध कर सकते हैं वह 'धर्म' नहीं है, तथा जो ग्रशक्य है वह भी धर्म नहीं है, प्रमाण कभी भी विरुद्ध नहीं कहता है, इसीलिए पित ग्रादि की सेवा का विधान करने वाला शास्त्र ग्रापकी सेवा का ही विधान करता हैं, ग्रतः ग्रनुवाद पक्ष में ग्रथवा स्वतन्त्र पक्ष में भगवान् (ग्राप) की सेवा करनी ही उचित है।। ३२।।

स्त्री पित की सेवा स्वतः करना चाहती है उस सेवा का शास्त्र में विधान किया है उस (विधान) को ग्रनुवाद कहते हैं, ग्रतः वह ग्रनुवाद पक्ष है।

स्त्री पित की सेवा शास्त्र में ग्राज्ञा होने से करती है, इसे नियम विधि कहते हैं। ग्रतः वह शास्त्र का विधान स्वतन्त्र होने से स्वतन्त्र पक्ष कहा जाता है। इसे ग्रपूर्वविधि कहते हैं। यहां यह ग्राश्य है कि पित ग्रादि की सेवा का विधान जो नियमविधि हो तो भी सेवा ग्रंशतः बाधित होने के कारणा ग्रीर लौकिक स्वभाववस भी स्वतः सिद्ध होने के कारणा विधान का विषय नहीं बनती ग्रतः सेव्य भगवान ही रह जाते हैं। यदि पित ग्रादि की सेवा के विधान को ग्रपूर्व विधि माना जाए तो इस ग्रपूर्व धर्मोपदेश के कारणा भी गुरू के रूप में पहले भगवान की ही सेवा होनी चाहिए तभी धर्मज्ञान स्थिर होगा।

श्राभास-एवं राजसीनां निरूप्य सात्त्विकीनां निरूपयित कुर्वन्ति हीति ।

ग्राभासार्थ – शुकदेवजी इस प्रकार राजसी गोपियों ने जो कुछ कहा उसका निरूपण कर ग्रव सात्त्विकीग्रों के वचनों का निरूपण 'कुर्वन्ति हि' श्लोक से करते हैं—

श्लोक—कुर्बन्ति हि त्विय र्रातं कुशलाः स्व श्रात्मत् नित्यित्रिये पतिसुतादिभिरार्तिदैः किम् । तन्नः प्रसीद वरदेश्वर मः स्मः छिन्द्या श्राशां धृतां त्विय चिरादरविन्दनेत्र ॥ ३३॥

श्लोकार्थ — सब के ग्रात्म रूप हो इसी कारण से कुशल<sup>२</sup> पुरुष, निरन्तर प्रिय

तथा अपने आतम रूप आप में प्रीति करते हैं, पीड़ा देने वाले पति पुत्र में प्रेम करने से क्या लाभ हैं ? ग्रतः हे वर देने वालों के ईश्वर ! हे कमल नयन ! ग्राप हमारे ऊपर प्रसन्न हो जाम्रो ग्रौर कृपा करो, जिससे ग्राप में बहुत समय की घरी हुई ग्राशा सफल हो जाए दूटे नही अर्थात् हमारी इस आशा को तोड़ो नहीं ॥ ३३॥

सुबोधनी-यद्यप्युक्तं 'मातरः पितर' इति, 'मा कुढ्वं बन्धुसाध्वस'मिति, तत्किमिदं प्रथम-तयास्माभिरेव क्रियते, ग्राहोस्विदन्येऽपि कुर्वन्ति। तत्रापि किमधमाः मात्राद्यनुवृत्ति कुर्वन्ति, आहो-स्विद्त्तमाः । उत्तमा ग्रपि त्वत्सेवायामशक्ताः, म्राहोस्वित् शक्ता इति विचारगीयम् । म्रस्मिन्नर्थे निर्णायकं महतां चरित्रमाहः। ये त्वात्मनि कुशलाः ग्रात्महिताथिन, न तु देहेन्द्रियागाम्, ते त्वय्येव रतिं कुर्वन्ति । स्नेहेन हि क्रिया भवति । भगवत्कृतमेव जीवगामि भवतीति । तदुपपादितम् 'तचात्मने प्रतिमुखस्ये'त्यत्र । प्रीत्या च सेवा भवति । यदि पुत्रादिसेवापि धर्मः स्यात्, तदा पुरुषार्थत्वेनात्मपर्यवसायिनी स्यात् । 'कुशला' इत्यनेन तेषां कौशलमेतत्, प्रवृत्त्यपेक्षया निवृत्ति-रुत्तमा । इन्द्रियदमनसामर्थ्याभाव एव अन्यगामि कर्तव्यम्, 'यतो यतो निवर्तेते'त्यत्र निरूपितम्। निरुद्धानीन्द्रियाण्यात्मगामीनि भवन्ति । तत्राप्या-त्मगामिनी तदैव भवन्ति, यदि त्वदर्थमुपयुक्तानि भवन्ति । ग्रतः केवलनिग्रहकत्रंपेक्षया ये त्विय रति कुर्वन्ति, ते कुशला इति हिशब्दार्थः । त्वयी-त्येकवचनेन च पूर्ववदेकत्र सर्वसंभवो निरूपितः। किञ्ज, भवान् स्वात्मा स्वरूपभूतः, नत्वध्यासन्या-येन तथा जातः । किञ्च, प्रियस्य हि सेवा कर्तव्या, स चेत्प्रियः कालपरिच्छेद्यो न भवति, स भवानेव, ग्रन्यथा जारसेवापि धर्मः स्यात्, जन्मवत् दिन-स्यापि परिच्छेदकत्वात् । किञ्च, पतिसुतादयश्च न धर्महेतवो भवितुमर्हन्ति । यतः स्रातिदाः । न हि धर्मनिमित्तानि कदाचित् दु:खदानि भवन्ति ग्रन्यथा संसारो न स्यात् । ग्रतस्तैः किम् । तेषां भयमस्तु, ग्रन्यद्वा, न तैः किञ्चित्प्रयोजिमत्यर्थं ।

परमेकमेव प्रार्थनीयम्, यदभावे सर्वं शास्त्रं युक्तिश्च व्यर्था स्यात् । तदाहुः, तत्तस्मात् प्रसीद, त्वं प्रसन्नो भव । त्वदप्रसादादेव लोका भ्रान्ताः दु:ख-हेतुष्वपि प्रवर्तन्ते । ननु कि साधनं प्रसादे भव-तीनामिति चेत्,, तत्राहुः वरदेश्वरेति । ये हि वरान् प्रयच्छन्ति, ते लोकानां क्लेशं ज्ञात्वा, यतो दयालवः, ग्रन्यथा तपिस क्रियमारो वरं न प्रय-च्छे यः । तेशामपि त्वमीश्वरोऽतिदयालुः । तद्द्वा-रापि सर्वेषां दु:खशमनं करोषि । स्रतो वयं क्लि-ष्टाः । क्रेश एव साधनम्, तपोवत् । निषिद्धप्रका-रस्तू यद्यत्र कश्चन भविष्यति, स न कर्तव्यः। नन् यथैतावन्तं कालं पतिसेवा कृता, एव-मेवाग्रेऽपि कर्तव्या, प्राप्तत्वात् । गौरामपि कर्म समारब्धं समापयेदिति, तस्मादिवचार्यंव पतिसेवां क्रतिति चेत्, तत्राहः मास्म छिन्दा ग्रःशां धृता-मिति । नास्माभिः पतिसेवा कृता, तदर्थं वा स्थितम्, त्वदाशया स्थितम्, मध्ये स्थितिनिर्वा-हार्थमेव तदङ्गीकारः । इदानीं चेत् समागताना-मभिलशितार्थो न सिघ्येत्, तदा ग्राशा भग्ना भविष्यति । तस्यां गतायां प्रागा एव गमिष्य-न्तीति । ग्रत एव केनचित् स्त्रीहृदयज्ञेन निरूपि-तम्, 'ग्राशाबन्धो हृदयं रुएाद्धी'ति । एतस्य मूल-मपि स्त्रीशास्त्रे भविष्यति । चिरात् त्वय्येव घृताम्, तस्यां छिन्नायां अवलम्बनाभावात् अधः पतिष्याम इति । स्मेत्ययमर्थः प्रसिद्धः । श्ररिव-न्दनेत्रेति सम्बोधनं दृष्ट्यं वाप्यायकत्वं निरूपयति। (ग्राशाहेत्रप्यनेनोक्तः, तापहारकदृष्ट्या दर्शनात्। भावोद्गारिण्या एव तथात्वात् । इयदवधि जीव-नमप्यत एवेति भावः।)।। ३३।।

व्याख्यार्थ - जो कि ग्रापने हमको कहा कि माता-पिता ग्रादि तुमको दू ढेंगे, ग्रतः लौट जाग्रो

उनको दु: खी भयभीत मत करो, क्या इस प्रकार प्रथम हमने ही किया है, या दूसरे ने भी किया है ? उसमें भी ग्राप बताइये कि माता ग्रादि की सेवा ग्रधम जन करते हैं, वा उत्तम करते हैं, वे उत्तम श्रापकी सेवा करने में समर्थ हैं वा स्रसमर्थ हैं, इस पर विचार कर निर्णय करना चाहिए। इस विषय का निर्णय करने वाला, महापुरुषों का चरित्र होता है उसको गोपियां कहती है - िक जो कुशल महापुरुष हैं, वे आत्मा के ही हित को चाहते हैं न कि देह और इन्द्रियों के सुख की इच्छा करते है ग्रतः वे तुममें ही प्रेम करते हैं। स्नेह से ही क्रिया (भगवान की सेवा) होती है। भगवान में का स्नेह ही लौट कर जीवात्मा में हो जाता है। इसको 'तज्ञात्मने प्रतिमुखस्य' श्लोक में सिद्ध किया है और सेवा प्रीति से होती है, जो पुत्र ग्रादि की सेवा भी धर्म होती, तो उससे पुरुषार्थ सिद्ध होकर म्रात्मा रूप फल की प्राप्ति होनी चाहिए वह नहीं होती है, इसलिए महापुरुष पुत्रादि की सेवा न कर श्रापकी प्रेम से सेवा करते हैं यही उनमें चातुर्य है, वे समभते है कि प्रवृत्ति से निवृत्ति उत्तम है, पुत्रादि सेवा प्रवृत्ति धर्म है, उससे पुरुषार्थ सिद्ध नहीं होता है, भगवत्सेवा निवृत्ति धर्म है उससे पुरुषार्थं सिद्ध होता है। मनुष्य भगवत्सेवा न कर पुत्रादि की सेवा अपना कर्तव्य समभते हैं उसका कारण यह है, कि उन मनुष्यों ने इन्द्रियों को ग्रपने वश में नहीं किया है किन्तु स्वयं इन्द्रियों के वश होने से आतम धर्म को भूल जाते है, देह धर्म को मुख्य धर्म समभते हैं, अपने वश में की हुई इन्द्रियां ही भगवान की तरफ जाती है, इसलिए 'यतो यतो निवर्तत' इस श्लोक में कहा है, कि मनुष्य जहां जहां से निवृत्त होता है वहां २ से बन्धन से छुट जाता है। वे वश की हुई इन्द्रियां भी, जब ग्रापके उपयोग में ग्राती हैं तब ग्रात्म गामिनी बनती हैं, ग्रतः केवल इन्द्रियों को वश करने वालों से भी जो म्राप से रति करते हैं वे कुशल हैं इसलिए श्लोक में 'हि' शब्द दिया है। श्लोक में 'त्विय' यह एक वचन देकर यह स्राशय प्रकट किया है, कि पूर्व की भांति स्राप में ही सर्व (पित स्रादि) का संभव (उत्पत्ति) है, किञ्च ग्राप ही स्वरूप भूत ग्रपनी (सबकी) ग्रात्मा हैं, ग्राप ग्रध्यास न्याय से हमारी (सब की) स्रात्मा नहीं हो, किन्तु वास्तविक स्रात्मा हो। प्रिय की ही 'सेवा' करनी चाहिए किन्तु वह प्रिय काल सेपरिच्छिन्न होवे, ग्रर्थात् वह नित्य हो वैसे ग्राप ही हैं,नहीं तो जार की सेवा भी धर्म हो जाएगी जैसे जन्म वैसे ही दिन भी परिच्छेदक है, पति ग्रादि में जन्म परिच्छेदक है ग्रीर जार में दिन परिच्छेदक है ग्रतः वे काल परिच्छिन्न होने से ग्रनित्य हैं उनसे प्रेम तथा उनकी सेवा 'धर्म' नहीं है ग्रौर पति पुत्र ग्रादि धर्म के कारण नहीं बन सकते हैं, क्योंकि धर्म के कारण वे होते हैं, जो म्रानन्द प्राप्ति करावें, वे तो दुःख देने वाले हैं, यदि ये धर्म के कारण होते तो इनसे प्रीति करने से एवं इनकी सेवा करने से संसार न होना चाहिए, किन्तु होता है, इसलिए इन (पित स्रादि) से क्या लाभ है ? इनसे तो भय अथवा कोई दु:ख हो। अतः इनसे कोई प्रयोजन नहीं है, चाहे इनको भय दु:ख ग्रादि कूछ भी हो।

हम तो एक ही वस्तु चाहती हैं वह वस्तु ऐसी है जिसके होने से सर्व शास्त्र तथा युक्तियां सार्थक हैं, यदि वह नहीं है, तो सकल शास्त्र एवं सर्व युक्तियां व्यर्थ हैं, उस वस्तु को देने के लिए भगवान की प्रार्थना करती हैं, कि स्राप हम पर प्रसन्न हो, स्रर्थात् कृपा करो, स्राप की कृपा के बिना

ही लोक भ्रम में पड़ कर दु:ख के देने वाले कार्यों में प्रवृत्ति करते हैं, हमारी यह दशा न होवे, इसी-लिए हम पर प्रसन्न हो कृपा करो। यदि ग्राप कहो, कि ग्रापने वैसा कौनसा साधन किया है ? जिससे मैं प्रसन्न हो जाऊँ, कृपा करूं ? इस पर गोपियाँ कहती हैं, कि हमने कोई साधन नहीं किया है, हम नि:साधन हैं किन्तू ग्राप 'वरदेश्वर' हो, वर देने वालों के भी स्वामी हो, वर देने वाले दयालु होते हैं, दु: खियों के दु:ख को जानकर उनको मिटाने के लिए स्वयं वर दे देते हैं यदि उनमें दया न हो तो तपस्या करने पर भी वर न देवें, उनके भी ग्राप ईश्वर हैं ग्रतः ग्राप तो महा दयालु हैं ग्रतः उन वर दाताओं के द्वारा भी श्राप ही सर्व का क्लेश नष्ट करते हो, ग्रतः हम बहुत क्लिष्ट हैं यों तो हम ग्रन्य साधन हीन हैं किन्तु हमारा क्लेश ही तपस्या की भांति साधन समभलो, हमारा क्लेश लौकिक क्लेश नहीं है किन्तु आ के लिए जो ताप है वही हमारा क्लेश है। हमारे क्लेश में, किसी प्रकार का निषिद्ध भाव है ऐसा ग्राप मत समभो। गोपियां कहती हैं कि ग्राप यों कह दो कि जैसे ग्रापने इतने समय तक पित सेवा की है वैसे ही अब भी करती रहो, गौरा कर्म भी यदि प्रारम्भ किया जाए तो आवे में उसका त्याग नहीं करना चाहिए इसलिए कोई विशेष विचार न कर पति सेवा करती रहो, इसका उत्तर यह है, कि हमने जो पित सेवा की है वह भी ग्रापकी ग्राशा से की है, कि जब तक ग्राप न मिलें तब तक की स्थिति का निर्वाह होता रहे इसलिए ही वहां रही थीं, अब तो यहां आपके चरण मूल में प्राप्त हो गई हैं सभी जो हमारी स्रभिलाषा पूर्ण न होगी, तो इतने दिनों से जिस स्राशा को धारए कर रक्खा, वह दूट जाएगी तो उसके दूट जाने पर प्राग्ग ही चले जाएँगे, अतः हमारे इतने दिन की धारएा की हुई श्राशा को मत टालो, ग्रतः किसी स्त्री-हृदय को जानने वाले ग्रनुभवी विद्वान ने कहा है कि 'हृदय की गति बन्ध न हो जाए उसको रोकने वाली भ्राशा ही है' इस विषय की जड़, स्त्री शास्त्र में मिलेगी, यह स्राशा स्रभीकी नहीं है, बहुत समय की धारण की हुई है यदि वह टूट गई, तो स्राश्रय चले जाने से, हम नीचे पड़ जाएँगी, इस प्रकार स्राशा टूट जाने से पड़ जाना प्रसिद्ध है, इलोक में 'स्म' शब्द देकर इस विषय के प्रसिद्धि की सूचना दी है, गोपियाँ ने भगवान को 'ग्ररिवन्द नेत्र !' यह सम्बोधन देकर यह भाव प्रकट किया है, कि ग्रापके नेत्र कमल जैसे हैं ग्रा: कमल के सहश श्राप भी भक्तों के ताप को शान्त कर श्रानन्द दे तृष्त करते हैं इसी से ही हम श्रब तक जीवित रह सकी हैं, क्योंकि ग्रापकी इस प्रकार की हिंट से ग्राशा हढ़ हो जाती है, कि ग्राप हमारा त्याग न कर अवश्य रस दान करेंगे ॥ ३३ ॥

श्रामास—यदुक्तं 'वनदर्शनार्थं किमागता' इति, ततश्च वनवर्णना कृता, तत्राहुः चित्तं सुखेनेति ।

श्राभासार्थ — श्रापने हमको कहा, कि क्या वन देखने श्राई हो ? यों कहकर वन की शोभा का भी वर्णन किया, इसके उत्तर में हम निम्न श्लोक कहती हैं।

श्लोक—चित्तं सुखेन भवतापहृतं गृहेपि यिन्निविशत्युत कराविष गृह्यकृत्ये । पादौ पदं न चलतस्तव पादमूलाद्यामः कथं व्रजमथो करवाम कि वा ॥३४॥

१-टिकाने, २-ग्राधार का अनुसार का का किया है

श्लोकार्थ — हमारा जो चित्त ग्रब तक घर में लगता था उसको ग्रापने हर लिया है, ग्रीर जो हाथ, घर का काम करते थे, वे भी ग्रापने वहां से हटाकर ग्रपने पास खेंच लिए हैं, शेष जाने वाले पैर, वे भी ग्रापके चरण कमल को छोड़ना नहीं चाहते हैं, तो ग्राप बताईये कि व्रज को किस प्रकार जावें, वा क्या करें ॥ ३४॥

सुबोधिनी - वनदर्शनेच्छा तदा भवति, यदा चित्तां स्वस्मिन् तिष्ठेत्। तत्तु त्वयैवापहृतम् तत्रा-पहारे न तव प्रयास:, तथा सति सर्व नापहतं स्यात्, तदाह सुखेनेति । भवता वा म्रानन्दरूपेगा-पहृतम्। न हि साक्षात् परमानन्दे सति कश्चित् परम्परया पाक्षिकं साधनं गृह्णाति । वनदर्शनं दूरे, गृहेऽपि यिवतं निर्विशति । अनेन ज्ञानशक्ते-रपहार उक्तः । नापि मन्तव्यं वनं किञ्चित् कार्यार्थमागता इति । तदर्थं क्रियाशक्तेरप्यपहार-माह उत करावपीति । यौ गृह्यकृत्ये निविशतः, दरेगापास्तं वनकृत्यम्, कामेन बलस्य हृतत्वात्। त्वत्स्पर्शेनैव करौ सजीवौ भवतः । नो चेन्मृतौ । ग्रतः सेवाविधरपि हस्ताभावात् कृण्ठितः । न हि कररहितं कर्मिएा कश्चिन्नियुंक्ते । किञ्च, यत् व्याद्यस्य गन्तव्यमित्यभिप्रायेगा वनदर्शनं जात-मित्युक्तम्, तद्प्यसम्भावितम् । यतोऽस्माकं पादौ द्वाविप तव पादमुलादस्मात् स्थानात् एकमपि पदं न चलतः, नान्यत्र गच्छतः । पादानाँ गतियुक्तानां मूलभूतौ त्वत्पादौ, तस्यापि चेन्मूलं गताः, तदा कथमन्यत्र गच्छेयु:, अन्यथा वृक्षागाम्पि गति:, स्यात्, मूलं गतानाम् । 'ग्रस्मात् स्थाना'दिति वक्तव्ये, यत् 'तव पादमूला' दित्युक्तम्, तत् त्वद्ग-मनेन सर्वत्र गन्तुं शक्यते, न तू त्वद्वचितरेकेरोति ज्ञापितम् । अतः कथं यामः । शकटादिना प्रेष-ग्गीया इति चेत्, तत्राहुः । अयो अय तत्र गत्वा कि वा करवाम । यथा शकटादिकं गृहे यातनार्थं साधनमस्ति, न चैवं हस्तयोः कार्यकर्णे कि ख्रित् लोकसिद्धम् । न केवल गमनेन प्रयोजनम्, किन्तू पित्रादिसेवार्थं गमनम्, तद्भावाद् व्यर्थमेव गमन-मिति भावः । तदाहः । ग्रथो ग्रथ कि वा करवा-मेति । हस्तनिरपेक्षां कृतिः भिन्नप्रक्रमेण भगव-द्भावेन भवतीति तथोक्तम् । अनेन स्तनपानमप्य-शक्यं निरूपितम् । ग्राशाऽभावे सर्वत्रैव शोषात् 113811

व्याख्यार्थ — चित्त अपने में हो, तो वह (चित्त) वन के दर्शन की इच्छा कर सकता है, चित्त को तो आपने अपने पास हरण कर लिया है, आपको चित्त चुराने में किसी प्रकार प्रयास करना भी नहीं पड़ा, यदि प्रयास होता तो, समग्र चित्त आप नहीं हरण कर सकते, किन्तु परिश्रम बिना सुख पूर्वक हरण हुआ इसीलिए सम्पूर्ण चित्त आपने चुरा लिया है अतः जब चित रहा ही नहीं तो वन के देखने की इच्छा कौन करे ? जिससे हम वन देखने नहीं आई हैं, आप आनन्दरूप हैं इसलिए चित्त भी आनन्द देते हुए हरण कर लिया है, जब हरण में, साक्षात् परमानन्द कारण है, तब कोई भी पाक्षिक साधन को कारण नहीं मानता है। आपके द्वारा चित्त हरण हो जाने पर, वन देखने के लिए इच्छा तो दूर रही, किन्तु घर के कामों में भी रुचि नहीं होती है। यह (चित्त हरण) कहकर गोपीजनों ने बताया, कि आपने चित्त मात्र नहीं हरण किया है, किन्तु ज्ञान शक्ति का हरण किया हैं।

वन में किसी काम के लिए (वस्तु ग्रादि ले जाने के लिए) हम ग्राई हैं यों भी नहीं है, कारएा,

कि कोई भी काम क्रिया शक्ति से होता है, उस क्रिया शक्ति के ग्राश्रय स्थान करों (हाथों) का भी ग्रापने हरएा कर लिया है, इसलिए जब हाथ घर का भी काम नहीं कर सकते हैं तो वन में कार्य के लिए हम क्यो ग्रावें ? काम ने (ग्राप से मिलने की इच्छा ने) बल का हरएा कर लिया है, जिससे हस्त निर्जीव हो गए हैं, ग्रब ग्रापके स्पर्श होने पर भी वे सजीव होंगे, नहीं तो मरे हुए हैं, ग्रतः हस्तों के ग्रभाव से सेवा का करना भी रुक गया है। कोई भी, बिना हाथ काम नहीं कर सकता है।

ग्रापने जो कहा, कि वन देख लिया ग्रब लौट कर व्रज में जाग्रो, वह भी होना ग्रसम्भव है, कारएा कि हमारे दो पैर भी ग्रापके चरएा मूल में प्राप्त हुए हैं, वहाँ से एक पैर भी नहीं चल सकते हैं अर्थात् दूसरी जगह नहीं जा सकते हैं, कारएा, कि गमन करने वाले हमारे पैरों के मूलभूत<sup>3</sup> ग्रापके चरगा हैं उन ग्रापके चरगों की मूल में ये हमारे पैर प्राप्त हो गए हैं ग्रर्थात्, हम जब पैरों से हीन होगई हैं तब दूसरी जगह कैसे जावें ? बिना पैर वाली हम जा सकती हैं, तो वृक्ष भी इधर उधर चल सकें, ग्रतः हम इस स्थान से तो, तब चल सकती हैं जब ग्राप यहां से चलें। ग्रापके सिवाय हम चल ही नहीं सकती हैं इसी कारए। से, लौट जाना भी ग्रसम्भव है। यदि ग्राप कहो, कि पैरों से नहीं जा सकती हो तो रथ में बैठकर जाग्रो, इसके उत्तर में हमारा कहना है, कि रथ से जावें भी किन्तु वहाँ जाकर करें क्या ? जाने के लिए तो रथ साधन है, किन्तु कार्य करने के लिए हाथ का प्रतिनिधि कोई साधन नहीं है, केवल जाने से कोई प्रयोजन नहीं है। प्रयोजन तो यह है कि वहाँ जाकर पिता ग्रादि की सेवा करें वह तो हो नहीं सकती, ग्रतः जाना व्यर्थ है, यह सारा भाव गोपी-जनों ने 'ग्रथो कि करवाम' पङ्कति से कहा है। यहाँ तो भगवद्भाव के ग्रावेश से दूसरे प्रकार से भी (हाथों के बिना भी) कार्य हो सकेगा। यों कहकर यह भी कह दिया, कि बालकों को स्तन पान कराना भी कठिन है, कारएा, कि जब हम ग्रापके (भगवान के) बिना वहाँ जाएँगी तो हमारी ग्राशाएँ नष्ट होने से, हम सर्व प्रकार से श्रष्क हो जाएँगी, तो बच्चों को भी, दूध सूख जाने से नहीं मिलेगा ग्रतः हमारा वहाँ जाना व्यर्थ ही होगा ॥ ३४॥

श्राभास-यद्भगवता शीघ्रं गच्छतेत्युक्तम्, तत्राहुः सिश्चाङ्गेति ।

ग्राभासार्थ-भगवान ने गोपियों को कहा 'शीघ्रं गच्छत' जल्दी जाग्रो, इसके उत्तर में निम्न 'सिक्चाङ्ग' श्लोक कहती हैं।

श्लोक—सिश्चाङ्ग नस्त्वदधरामृतपूरकेए। हासावलोककलगीतजहच्छ्याग्निम् । नो चेद्वयं विरहजाग्न्युपभुक्तदेहा ध्यानेन याम पदयोः पदवीं सखे ते ।।३४।।

श्लोकार्थ — हे प्रिय ! श्रापके हास्य पूर्वक ग्रवलोकन से ग्रौर मध्र गीत से पैदा हुई हमारी कामाग्नि को, श्राप श्रपने श्रधरामृत के पूर से सिश्चन कर शान्त

१—ग्रशक्त, २—शक्तिमान्, ३—जड़, ४—बेकार, ५—देखने, ६—पिचकारी,

YU

करो, हे सखा ! नहीं तो हम विरह से उत्पन्न ग्रिय से. देह को दग्ध कर, ध्यान द्वारा ग्रापके चरगों की पदवी को प्राप्त करेंगी ॥ ३४ ॥

सबोधनी - वयं शीघ्रमेव गमिष्यामः, यदि त्वं प्रतिबन्धं न करिष्यसि । ग्रनेन तृष्गींभावेऽपि मरराम्, परावृत्तौ तु न किञ्चिद्वक्तव्यम् । हे ग्रङ्ग! त्वदधरामृतपूरकेगा त्वदधरामृतप्रवाहजलेन नो हुच्छयाग्नि सिञ्च। स चाग्निः त्वयैवोत्पादित इति । तत्कारगमाहः हासावलोककलगीतजेति । तव योऽयं हासपूर्वकः ग्रवलोकः कलगीतं च, ताभ्यां जातो यो हुच्छयः कामः, स एवाग्निः। हासः कामजनकः, अवलोकः सन्ध्रक्षणकर्ता । गीतं वायूरिव, तत्रापि कलगीतं सर्वतो वायुः। सोऽपि जातो हृदये। हृदयगामि च त्वदधरामृतमेव। पूरो हि वस्तु प्रवाहयति, तस्यात्र सिञ्चनकरगा-त्वेनोक्त्याऽग्नेरतिमहत्त्वं ध्वन्यते । स्रतो युक्ता सिञ्चनोक्तिः । त्रलौकिकश्चाग्निः त्रलौकिकेनव शाम्यति । कन्दर्भो हि मृतो ज्वलति, स हि जीवन् ग्रग्न्यवस्थां त्यजित, नान्यथा, ग्रमृतेनैव च जीवति, तत्रापि न देवभोग्येन, अन्यथा तैरेव जीवितः स्यात्, मृष्टिकारगात्वात् नास्य मोक्षः। ग्रतोऽतिगृप्तेनैवाधरामृतेन तस्य जीवनम् । ग्रतः सिञ्चनमेवोक्तम् । ग्रन्यथा निर्वापरामेव प्रार्थ-येयु:। कामे जीवति जीविष्यामः, ग्रन्यथा स स्वयं ज्वलन् ग्रन्यानपि ज्वालयिष्यति । तदाहः नो चेदिति। सिञ्चनेन यदि मन्त्रवादीव न जीवियष्यसि, तदा विरहेगा जनितो योऽग्निः, तेनोपभुक्तदेहाः ध्यानेन ते पदयोः पदवीं यामः । स्वयं स्वतन्त्रमार्गाज्ञानात्, त्वं च सखा येन मार्गेल गिमष्यसि, तेनैव वयमपि यास्यामः (यथा त्वमधूनास्मभ्यमातिप्रदः, तथा वयमपि तथाभृतास्त्रम्यं पश्चात्तापादिहेतवो भविष्याम इति गुढाभिसन्धः 'ते पदयोः पदवीं यामे'ति वक्रत्रीरगामिति ज्ञेयम ।) देहे गते त्वन्तर्यामिरगा कुचिद्गन्तव्यम् देहान्तरस्य तु नोत्पत्तिः, बीजस्य दाधत्वात्। हरेगाँव दग्धो न कामः प्ररोहति, सविप-रितो रहो भवति । तत्रापि विशिष्टो विरहः एका-न्ताभावरूपो वा । अनेन त्वया सह एकान्ताभावे विरहत्वम्। यद्यपि पूर्वोक्ताग्निनैव दाहः सम्भवति, तथापि भस्मसात् कररो न तस्य सामर्थ्यम्, यावत् सर्वाङ्गेषु सुक्ष्मावयवेष्वप्यग्निः प्रविश्य नोद्बुद्धो भवति । यथा विह्नसम्बन्धेन शुष्कं काष्ठं ज्वलति तत उपाधेरत्यन्तं गतत्वात् ते पदयोर्गमनम्। त्रतो गमनं दूरापास्तम्, प्रत्युत मरणमुपस्थित-मिति शीघ्रं प्रतीकारं कुरु ॥ ३४ ॥

व्याख्यार्थ — जो ग्राप प्रतिबन्ध न करोगे तो हम शीघ्र ही (ग्रापके पास) जाएंगी, वहां भी यदि ग्राप मौन घारण कर बैठेंगे बुलावेंगे नहीं तो ? निश्चय हमारा मरण ही होगा। घर लोट जाने में तो कुछ भी कहना नहीं है।

हे ग्रङ्ग ! जिस ग्रग्नि को ग्रापने पैदा किया है उस ग्रग्नि को ग्राप ग्रपने ग्रधरामृत रूप जल के प्रवाह से सिञ्चन करो, 3 इस कामाग्नि को कैसे उत्पन्न किया उसका प्रकार कहती हैं कि ग्रापके हास्य ने काम को उत्पन्न किया, कटाक्षों ने उस (काम) को तेज किया ग्रौर कलगीत रूप वायु ने उसको चारों तरफ सकल ग्रङ्गों में फैला दिया है तो भी वह हृदय में ही पूर्ण रूप से रहा हैं ग्रत: उसको शान्त करने के लिए वह वस्तु चाहिए जो हृदय में पहुँच सके, वह हृदय में पहुँच ने वाली वस्तु तो ग्रापका ग्रधरामृत पूर ही वस्तु को खेंच ले जाता है, गोपियों ने उस ग्रधरामृत पूर के सिञ्चन

१-जला, २--रुकावट, ३--शान्त करो, ४--मुसक्यान

करने का कहकर ग्रग्नि का महत्व बताया है, ग्रतः सिख्चन की उक्ति योग्य है, कारएा, कि ग्रली-किक ग्रग्नि ग्रलौकिक भगवान् के ग्रधरामृत से (न कि देवों के ग्रमृत से) शांत होती है।

मरा हुम्रा काम, म्रान्त का रूप धारण कर जलाता रहता है वह (काम) जब जीवित होता है, तब ग्रग्नि रूप का त्याग करता है, ग्रन्य प्रकार से ग्रग्नि रूप को नहीं छोड़ता है। वह ग्रमृत से ही जीवित होता है, किन्तु वह अमृत देवों का अमृत नहीं, यदि उस अमृत से जीता होता तो, देव ही उसको जिला देते। (काम) सृष्टि उत्पन्न करने में कारएा है ग्रतः उसका मोक्ष नहीं होता है, जब उसका मोक्ष नहीं होता है तब उसको श्रति गुप्त, ग्रापके ग्रधरामृत से उसको जिला दो इसीलिए सिञ्चन कहा, नहीं तो मार डालने की प्रार्थना करती, मार डालने की प्रार्थना इसलिए नहीं की, कि गोपियों को यह निश्चय था कि काम के जीने से हम जीवित रहेंगी, नहीं तो मरा हुग्रा, वह स्वयं जलता हुम्रा दूसरों को भी जलाएगा।

हे सखे ! यदि ग्राप मन्त्र जानने वाले के समान ग्रधर।मृत का सिक्चन कर उसको जीवित न करोगे, तो विरह से उत्पन्न ग्रग्नि से ग्रपनी देह को जला कर ध्यान पूर्वक ग्रापके चरगों का ग्रनु-सरएा करेंगी। हमको तो यह ज्ञान है ही नहीं, किस मार्ग से जाना चाहिए अतः आप सखा हैं, आप जिस रास्ते से चलेंगे हम भी वह ही रास्ता स्वीकार करेगी?। गोपियाँ के इस कथन के ग्रिभिप्राय को प्रभुचरण ने यों स्पष्ट किया है कि गोपियाँ भगवान को कहती हैं कि जैसे स्रब हमको स्राप दु:ख दे रहे हैं, वैसे ही हम भी वैसी ही बन कर, ग्रापके पश्चाताप का कारए। बनेंगी ग्रर्थात् ग्रापको ग्राति (मरकर ग्रापको विरह दु:ख) देंगी।

गोपियाँ कहती हैं, कि यह देह चली जाएगी, तब अन्तर्यामी भी कहां चला जाएगा, हमारे कर्म बीज, तो विरहाग्नि से जल गए हैं, दूसरी देह की प्राप्ति तो होगी नहीं। महादेवजी ने काम को जला दिया जिससे वह उत्पन्न तो नहीं होता है, किन्तु महादेवजी से विपरीत होता है, जैसा कि महा-देवजी 'हर' कहलाते हैं यह 'रह' कहलाता है, उसमें भी विशेषता यह है, कि जहाँ एकान्त का श्रभाव है वहाँ रहता है जिससे 'विरह' कहलाता है, इससे गोपियों ने यह भाव बता दिया, कि श्राप से एकान्त में न मिलने से 'विरह' ही रहेगा। प्रथम विरह को ग्रग्नि कहा है, उससे दाह तो हो सकता है किन्तु वह जलकर भस्म नहीं कर सकती है जब तक कि वह सब ग्रङ्गों में ग्रौर सूक्ष्म ग्रव-यवों में भी फैलकर जागृत नहीं होती है। जैसे ग्रग्नि के सम्बन्ध से, शुष्क काठ ही जलता है, सर्व उपाधियों के चले जाने पर ही, ग्रापके चरगों में जाना होता है, किन्तु यहां तो हम में ग्रापका स्नेह (उपाधि) रह गया है, जिससे वह (विरह) भी जल्दी हमको जला नहीं सकता है, ग्रतः ग्राप जल्दी अधरामृत सींचकर जिलादो, नहीं तो, मरएा का समय श्रागया है तो, व्रज में कौन लौट जाएगा श्रौर हमारा मरण होगा तो, हमारी भांति श्रापको भी श्राति भोगनी पड़ेगी।। ३४।।

श्राभास-किञ्च, यदप्युक्तं 'स्रथवा मदिभस्नेहात् स्रागता'इति, यदस्माकं स्नेहः स्तुतः, तत्र याथार्थ्यं श्रुण्वित्याहः यहीति ।

१—सिञ्चन करने को कहना, २—चलेंगी, ३—काम

श्राभासार्थ—ग्रापने, 'मेरे में स्नेह होने से ग्राप ग्राई हो', यह कहकर जो हमारे स्नेह की प्रशंसा की है उस विषय की सत्यता सुनो, वह संबाई इस श्लोक में वर्णन करती हैं।

श्लोक — यहाँ म्बुजाक्ष तव पादतलं रमाया दत्तक्षणं कचिदरण्यजनिषयस्य । श्रस्थाक्ष्म तत् प्रभृति नान्यसमक्षमञ्जः स्थातुं त्वयाभिरमिता बत पारयामः ॥ ३६॥

श्लोकार्थ — हे कमल नेत्र ! वन में रहनेवालों के प्रिय, श्रापके च गारित इद की सेवा, लक्ष्मीजी को भी किसी समय मिलती हैं। उनका जब से हमने स्पर्श किया है श्रीर श्राप से श्रानन्द की प्राप्ति हुई है तबसे दूसरों के सामने स्थित रहने में हम सर्वथा श्रसमर्थ हैं।। ३६।।

स्बोधिनी हे ग्रम्बुजाक्ष, दृष्ट्ये व तापनाशक, यहि यस्मिन् क्षरो तव पादतलं ग्रस्प्राक्ष्म, तत्प्रभृति नान्यसमक्षं ग्रञ्जः सामस्त्येनापि स्थातुं पारयामः। साक्षात् चरगस्पर्शो दुर्लभः । यत्र पुनः पादः प्रतिफलितः, तत्पादतलमुच्यते । रमापि तेनैव जीवति । तद्वतं नागपत्नीभिः । 'तवां घिरेगु-स्पर्शाधिकारः यद्वाञ्छये'ति । ग्रतस्तत् फलस्था-नीयम् । रमायाः क्षरणं सुखं तेनैव दत्तम्, क्वचिद् हृदये समागतम्, सूखं तत्रैव भवतीति तत्र स्पर्श एवास्माकं भूमिष्ठस्य, न तु लक्ष्मीवत् हृदये तत्तल-मायाति । श्रस्माभिविचारितम्, लक्ष्म्या चेदेत-त्प्राप्तम्, तपसा चाञ्चल्यपरिहारेग तदास्मा-भिरपि चाञ्चल्यपरिहारेगा तन्निष्ठतया स्था-तब्यम् । किञ्च, ग्ररण्यजनाः प्रियाः यस्य । तेनापि सर्वसङ्गपरित्यागेन स्थातव्यम् । सङ्गा-भाव एव भगवत्तोषहेतुरिति । ग्ररण्यं हि सात्त्विकं वैष्णवं च। (एतेन पुलन्दीस्मारणं वा। पादतल-सम्बन्धिकुङ्कुमसम्बन्धेनैव ता ग्रपि प्रिया श्रास- न्निति । तेन पादतलस्य फलपर्यवसायित्वं प्रभु-प्रीतिसाधकत्वं च सहजमित वयमप्यात्मिन तथैव जानीम इति भावः। स्फुटमिदं न वक्तुं शक्य-नित्येवमूक्तम् ।) ग्रतः त्वत्प्राप्त्यर्थं नान्यसमक्षं स्थातुं शक्नुमः । सर्वथा त्वां यो न प्रपन्नः, शक्त्य-भावः तद्धमंत्रवेशात्, यो हि यस्य घातकः तद्भा-वापत्तौ तस्याग्रे स्थातुं न शक्तो भवति । यथा व्याद्माग्रे देहाभिमानी, तथा भगवदीयः, भगवद-व्यतिरिक्तो हि तद्भावं नाशिष्यतीति । यत्रैवं सुक्ष्मेक्षिका, तत्रान्यस्य स्थाने गमनं, तस्य च देवतात्वेन भावनं दूरापास्तम् । ग्रतः प्रीतिमात्र-रत्तिर्या सा अल्पीयसी । अनन्यभावा एव वयं लक्ष्मीवत् । किञ्च, यथा सर्वपरित्यागेन लक्ष्मोः चे। त्वां शरणां गता, तदा त्वया अभिरमिता जाता, तथा वयमपि जाताः। सर्वदै व स्वप्ने त्व-त्सम्बन्धं प्राप्नुमः । ग्रन्यथा जीवनमेव न स्यात् । एवं भुक्तपूर्वी वयं नान्यत्र प्रेषयितुमुचिता इति 113811

व्याख्यार्थ — हे प्रिय ! ग्राप कमल जैसे नेत्र वाले होने से, हिष्ट से ताप को नाश करते हैं। जिस समय से ग्रापके चरण तल का स्पर्श किया है, उस दिन से लेकर दूसरे के सामने हम पूर्ण रूप से ठहर नहीं सकती हैं। ग्रापके चरण का साक्षात् स्पर्श दुर्लभ है, जहां ग्रापके चरणों के चिन्ह पड़े हैं, उस ग्राकृति को पादतल कहते हैं, लक्ष्मीजी भी इस पादतल से ही ग्रपना जीवन धारण करती हैं, श्रौर नागपित्नयों ने भी कहा है, कि जिस पाद रेगु की श्रिभलाषा से लक्ष्मीजी तपस्या करती है, उस रज के स्पर्श करने का ग्रिधकार कालीय को प्राप्त हुग्रा है इसिलए यह चरण रज फल रूप है। लक्ष्मीजी को भी उस रज ने क्षिणिक सुख दिया, वह पाद कभी लक्ष्मीजी के हृदय पर ग्राता है, सुख, हृदय में ही होता है।

हमको तो पृथ्वी पर पड़े हुए चरणतल का स्पर्श ही प्राप्त होता है, लक्ष्मीजी के समान हृदय पर चरण तल का स्पर्श नहीं हुग्रा ग्रतः हमने विचारा कि जब लक्ष्मीजी को तपस्या तथा चञ्चलता छोड़ने से इस पाद तल की प्राप्त हुई है, तब हम भी इस प्रकार करें तो हमको भी प्राप्त होंगे, यों विचार कर चञ्चलता (गोप ग्रादि में मन ग्रादि का जाना) त्याग ग्रापके चरणों में निष्ठा करली, ग्रर्थात् लौकिक काम त्याग किया, ग्रौर ग्रापको ग्ररण्यवासी प्रिय हैं इसलिए हमको भी सर्व त्याग कर ग्रापके पास रहना चाहिए, सङ्ग का ग्रभाव ही, ग्रापके प्रसन्न होने का कारण है इसलिए हम सर्वसङ्ग छोड़, इस ग्ररण्य में ग्रापके पास ग्राई हैं जिससे हम पर प्रसन्न हो जाग्रों। ग्ररण्य सात्विक ग्रौर वैष्णाव है ग्रतः ग्ररण्य में रहने वाले सतोगुणी एवं वैष्णाव होते हैं जिससे वे ग्रापको प्रिय हैं। ग्रतः ग्रापकी प्राप्ति के लिए दूसरे के पास हम स्थित रह नहीं सकती हैं। ग्रन्य के पास वह स्थित हो सकता है, जिसने ग्रापकी शरण नहीं ली है। हम ग्रापकी शरण ग्राई हैं जिससे ग्रापके धर्मों ने हममें प्रवेश किया है; ग्रतः ग्रापके ग्रथवा ग्रापके सेवकों के सिवाय दूसरों के यहां स्थिति करने की हममें ग्रवेश का ग्रभाव है।

जो जिसका घातक<sup>3</sup> है उस (मारने वाले) के पास वह ठहर नहीं सकता है, जैसे देह का ग्रिभमानी बाघ के पास ठहर नहीं सकता है क्योंकि बाघ उसका नाश करेगा, इसी प्रकार भगवान का भक्त ग्रभक्त<sup>8</sup> के पास नहीं ठहरना चाहता है, कारण कि वह ग्रभक्त भक्त के भाव को नष्ट कर देता है जहां वैसी सूक्ष्म दृष्टि (विचार) है वहां ग्रन्य के स्थान में जाना ग्रौर उसको देव मानना तो दूर ही रहा।

श्रापने जो हमारे स्नेह की स्तुति की है वह कुछ नहीं है, हम तो लक्ष्मी के समान श्रनन्य भाव वाली हैं और जब लक्ष्मी सर्व त्याग कर श्रापके शरण श्राई हैं तो श्रापने श्रानन्द देकर उनसे रमण किया, वैसे ही हम भी सब छोड़कर श्रापके पास श्राई हैं, तब श्रापने हम से भी रमण किया है श्रीर हम सर्वदा ही स्वप्न में श्रापसे सम्बन्ध प्राप्त करती हैं, यदि यों सम्बन्ध न होवे तो हमारा जीवन ही न रहे। इस प्रकार जिनसे श्रापने पहले रमण किया है उनको दूसरे स्थान भेजना योग्य नहीं हैं।।३६।।

(गो० विठ्ठलनाथजी प्रभुचरण स्वतन्त्र लेख में 'ग्ररण्य जन प्रिय का भाव' ग्रथवा कहकर इस प्रकार सम्भाते हैं, कि उस समय गोपियों को पुलिन्दीग्रों की स्मृति हो ग्राई, पुलिन्दीग्रों को भगवान् के साक्षात् चरणों की प्राप्ति तो नहीं हुई थी, किन्तु भगवान् के चरण तल का कुं कुम जो घास पर लगा हुग्रा था, उस प्रसादी कुं कुम को उन्होंने हृदय पर लगाया, जिससे वे प्रभु की प्रियाएं बनी, इससे यह सिद्ध है, कि पादतल सहज भलदाता फल रूप है एवं प्रभु में प्रीति का साधन भी है, हम भी ग्रपने को पुलिन्दी के समान मानती हैं, यह भाव विशेष स्पष्ट कहा नहीं जा सकता है, इसलिए इतना ही कहा)

१—विश्वास, २—सर्व त्याग कर ग्ररण्य में रहने वाले, ३—मारनेवाला ४—लौकिक-लोक मैं ग्रासक्त-भगद्विमुख, ५—स्वभाव से,

श्राभास—ननु तस्या दैवगत्या सम्बन्ध श्रासीत्, स च प्राथमिकः, भवतीनां तु प्रथमतोऽन्यत्रैव सम्बन्धः, श्रतो वैषम्यमिति चेत्त, तत्राहः श्रीरिति ।

श्राभासार्थ — गोपियों के चित्त में यह शङ्का हुई कि भगवान् यों कह दें, कि तुम लक्ष्मी से अपनी समानता मत करो, कारण, कि लक्ष्मीजी का तो दैव गित से प्रथम ही मेरे साथ सम्बन्ध हुग्रा है श्रीर तुमको प्रथम दूसरों (गोपों) से हुग्रा है जिससे ग्राप लक्ष्मी की समानता मत करो, इसका उत्तर इस 'श्री' क्लोक में कहती हैं —

श्लोक—श्रीयंत्पदाम्बुजरजश्रकमे तुलस्या लब्ध्वापि वक्षसि पदं किल भृत्यजुष्टम् । यस्याः स्ववीक्षराकृतेऽन्यसुरप्रयास-स्तद्वद्वयं च तव पादरजः प्रपन्नाः ।।३७।।

श्लोकार्थ — जिस लक्ष्मीजी के कटाक्ष ग्रपने पर पड़ने के लिए ग्रन्य देवता प्रयास करते हैं, वह (लक्ष्मी) स्वयं ग्रापके वक्षः स्थल में सौत रहित स्थान पाकर भी, ग्रापके चरण रज की इच्छा करती है, जिस रज में सौत तुलसी का भी भाग है ग्रीर जिस रज का सेवन सर्व, दास भी करते हैं, वह रज लक्ष्मीजी के समान हमने भी प्राप्त करली है।।३७॥

सुबोधिनी-लक्ष्मीरपि न दैवगत्या भवन्तं प्राप्तवती, किन्तु त्वच्चरगारविन्दार्थं महत्तपः कृतवती । सा न स्त्रीत्वेन त्वदीया, किन्तू भक्त-त्वेन्, ग्रन्यथा वक्षसि स्थलं प्राप्य स्वतन्त्रम्, तुलस्या सह सापत्न्यमप्यङ्गीकृत्य, चर्रारजो न कामयेत्। चरगारजस्तुलस्या भवति, भक्ता हि भक्ते: । तदूपपादितं प्रथमस्कन्धे । तस्य रजसः माहात्म्यमाह भृत्यजुष्टमिति । तद्रजसैव भृत्यानां शरीरोत्पत्ते:। किलेति प्रसिद्धि:। सर्व एव भक्ताः त्वञ्चरणरजसैव सम्पादितदेहवन्तः। ग्रतस्त्रलसी तत्र भक्तिरूपा प्रतिष्ठिता। तद्रज:-प्राप्तियें षाम्, ते त्वत्सेवका एव भवन्ति । ग्रतो लक्ष्मी:, ग्रन्त:कर्गो स्थानं प्राप्यापि, ग्रन्य:-स्प्रक्ष्यतीति चिन्तया, रजश्चकमे । तस्मिन् प्राप्ते तु न शङ्कापि। ननु किमेतावद्भयं लक्ष्म्याः, • तत्राहुः । यस्याः स्ववीक्षराकृते ग्रन्यसुरप्रयासः । ग्रन्ये सर्व एव ब्रह्मादयो देवाः तपः कुर्वन्ति, 'लक्ष्मीरस्मान् पश्य'त्विति । ग्रन्यथा तेषां कोऽपि पुरुषार्थो न सिध्येदिति । ग्रतो बहुभिः प्रार्थ्यमाना भीता जाता । कश्चिदत्यन्तमपि तपःकुर्यात्, स, को वेद, किं कुर्यादिति । रजःकामनायां तु नेयं शङ्का । प्राप्तौ तु सन्देह एव न भवति । एवं चरणरजसः प्राप्तौ ग्रनन्यगामित्वं निरूप्य स्वस्य तथात्वमाहुः तद्वद्वयं चेति । ग्रस्मानपि बहवः प्रार्थयन्ति, तद्भयादेव पूर्वं चरणरजः स्पृष्टम्, ततो देहोऽपि तच्चरणरजसा समुद्भूत इति सर्वथा तव पादरजःप्रपन्नाः । चकारात् या ग्रपि साम्प्रतं नागताः । या वा महिष्यः, ता एताहशशरीर युक्ता एव । ग्रतोऽस्मदर्थं एव समागतो भवान् । नात्मानं गोपय । नापि गुप्तः स्थास्यसि । तस्मान्नाग्रहः कर्तव्य इति भावः ॥३७॥

व्याख्यार्थ —लक्ष्मीजीने ग्रापको दैवगित से नहीं पाया है किन्तु ग्रापके चर्णारिवन्द की प्राप्ति के लिए महती तपस्या की है, वह तपस्या स्त्री सम्बन्ध करने के लिए नहीं की है किन्तु भक्त बनने के लिए की है, यदि तपस्या वैसे (भक्त बनने के लिए) न होती तो स्वतन्त्र वक्षःस्थल प्राप्त कर के भी तुलसी से सापत्य भाव होते हुए चरण रज की कामना नहीं करती, चरण रज पर तुलसी का ग्रधिकार है वह तो प्रसिद्ध ही है, ग्रीर लक्ष्मीजी चरण रूप भक्ति की भक्त है यह प्रथम स्कन्ध में कहा हो है।

भगवान् के चरण रज का माहात्म्य वर्णन करती हुई गोपियाँ कहती हैं कि ग्रापकी चरण रज सेवकों ने सदा सेवन की है श्रीर यह प्रसिद्ध ही है कि सेवकों के शरीर रज से ही बने हैं, सब भक्त ग्रापके चरण रज से देह वाले हुए हैं, ग्रतः चरण रज में एवं चरण रज से बने हुए शरीरों में, तुलसी भक्ति रूप में स्थित रहती है, जिनको वह रज प्राप्त हुई है, वे ही ग्रापके सेवक बनते हैं ग्रीर ग्रापकी सेवा करते हैं, ग्रतः लक्ष्मी ग्रन्तःकरण में स्थान प्राप्त कर के भी जो ग्रापकी चरण रज चाहती है उसका कारण यह है, कि लक्ष्मीजी को भय<sup>3</sup> था कि दूसरे मुभे चाहेंगे, ग्रतः रज पाकर निश्चिन्त बन जाऊँ, जिससे वे मुभे न चाहें ग्रीर न पा सकें।

लक्ष्मींजी को इतना भय इसलिए है कि ब्रह्मादिक 'लक्ष्मी हमको देखे' इसलिए तपस्या कर रहे हैं क्योंकि लक्ष्मी की कुपा के बिना कोई पुरुषार्थ सिद्ध नहीं होता है, बहुतों ने इस प्रकार लक्ष्मीजी के मिलने के लिए प्रार्थनाएँ की, जिससे वह डर गई। कोई ग्रत्यन्त तपस्या करे, उस तपस्या से न जाने कौन क्या कर डाले. भगवान् के चरण रज की कामना करने पर यह शङ्का (किसी प्रकार भय) न रहेगी। चरण रज की प्राप्ति हुई तो, कोई मेर। स्पर्श मात्र कर सके, वैसी शङ्का भी न रहेगी। इस प्रकार चरण रज की प्राप्ति जिनको हुई वे ग्रनन्य हो जाते हैं जैसे लक्ष्मीजी ग्रनन्य होने से निर्भय बन गई, वैसे ही हम भी ग्रापके चरण रज प्राप्ति से ग्रनन्य हो, निर्भय होगई हैं। यों तो, हमको भी बहुत चाहते हैं उनके भय से, हमने भी प्रथम ही चरण रज का स्पर्श कर लिया जिससे देह भी, उस चरण रज से बन गया है, इस प्रकार सर्वथा ग्रापके चरण रज की शरण ली है। श्लोक में 'च' शब्द ग्राया है, उसका भाव बताती हैं कि जो ग्रव नहीं ग्राई है ग्रथवा जो महीषीएँ हैं वे भी इस प्रकार के शरीर वाली ही हैं ग्रथीत उनके शरीर भी रज से बने हैं। ग्रतः ग्राप हमारे लिए ही ग्राए हो, ग्रपने को छुपाग्रो मत, ग्रीर ग्राप छिए भी न सकोंगे, इसलिए ग्राप ग्राग्रह मत करो।।३७।।

म्राभास-एवं स्वस्य भगवदेकभोग्यशरीरत्वमुपपाद्य प्रार्थयन्ति तन्न इति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार ग्रपने शरीर का उपभोग करने वाले एक भगवान ही है ग्रौर ग्रन्य कोई नहीं हो सकता है यह सिद्ध कर ग्रब 'तन्नः प्रसीद' इस श्लोक में प्रार्थना करती हैं —

श्लोक—तन्नः प्रसीद वृजिनार्दन तेंघ्रिमूलं प्राप्ता विसृज्य वसतीस्त्वदुपासनाज्ञाः । त्वत्सुन्दरस्मितनिरीक्षणतोत्रकाम-तप्तात्मनां पुरुषभूषण देहि दास्यम् ॥३८॥

श्लोकार्थ — हे दु:ख दूर करने वाले ! हम पर कृपा करो, कारण कि ग्रापके चरगों की सेवा की ग्राशा से घर बार छोड़ कर ग्रापके चरगों की मूल में ग्राकर हम पड़ा हैं। हे पुरुष भूषएा ! ग्रापके सुन्दर मन्द मुसकान सहित निरीक्षरण से उत्पन्न काम ने हमको संतप्त किया है ग्रत: ग्राप हमारे लिए दास्य का दान कजिए ॥३८॥

सुबोधिनी - पूर्वश्लोकेनैव भर्नृ शुश्र्गाविध-र्निराकृतः। तदपरित्यागः सुतरामेव तेनव निराकृतो भवति । श्रनेनापि निराकरणां प्रार्थ-यन्ति । भगवत्कृपाभावे ताहशेनैव सम्बन्धो भवेदिति, कृपा हि सर्वतोऽधिका, तत्तस्मा-त्कारगात् प्रसीद, प्रसन्नो भव, त्विय प्रसन्नो सर्वं सेत्स्यतीति । नन् भवतीनां प्रतिकूलमहष्टं दु:खप्रापकमस्ति, ग्रतः कथं प्रसाद इति चेत्, तत्राहः वृजिनादंनेति । वृजिनं दःखजनकं पापम्, स्वभावत एव सर्वेषां येन केनापि सम्बन्धेन तद-र्दयसि । प्रसादे हेतुमाहः तें च्रिमूलं प्राप्ता इति । यस्तू चरगतलं प्राप्नोति, स प्रसादमपि । स च प्रसादः पशुपुत्रादिरूपो मा भवत्विति स्वाधिकार-मन्येम्यो व्यावर्तयन्ति विस्ज्यवसतीरिति । गृह-स्थाश्रमस्त्यक्तः न तु गृहमात्रमिति वसतीरिति बहवचनम् । परित्यागेऽपि हेतुमाहः त्वदुपासनाज्ञा इति । त्यत्सेवां करिष्याम इति ग्राशामात्रगौव पूर्वसिद्धं त्यक्तम् ।तत्र समागतानां पुनर्गृ हसम्बन्वे किं वक्तव्यमिति । अतो देयं प्रार्थयन्ति त्वत्सुन्द-रेति । तव सुन्दरं यत्स्मितं मोहकमप्यानन्दजनकं त्वत्सम्बन्धात् परमानन्दरूपं ताहशस्मितपूर्वकं यन्निरीक्षरां, तेन जातः तीव्रो यः कामः, तेन तप्ता- न्त:कर्गानां ग्रस्माकं; पुरुषागां भूषगरूप, ग्रन-न्तकोटिकन्दर्पलावण्यरूप, स्वतः पुरुषार्थरूपमेव दास्यं देहि । (ग्रधिकारिभेदेन दास्यस्यानेकविध-त्वाहे यं रूपं स्वतापोक्त्या व्यज्यते । उक्ततापवि-शिष्टानां यदेतत्तापनिवर्तकं तदिति । किञ्च, प्रभो-तरपेक्षिवस्तूसमप्रेंगे हि दास्यं भवति, न त्वन्थया। एवं सति यथास्माकमुक्ततापेन प्रचुरा त्वदपेक्षा, तथा तवास्मदपेक्षायां स्वयमुद्यम्यास्मदुपभोगः कार्य इत्यथं: पर्यवस्यति । अन्यथा दासस्य कृति-साध्यत्वेन दानोक्तिरनुपपन्ना स्यात् । ग्रत एव तथा सम्बोधनं पुरुषो भूत्वा भूषग्रारूपेति । तद्धि कण्ठादिषु सर्वेष्व ङ्गेषु भवति । त्वमपि तथा भूत्वा दास्यं देहीति वाक्यैकवाक्यतया प्राप्यते । भूषग्-त्वोक्त्यैव स्वतन्त्रपुरुषार्थताप्युक्ता । मिएाखचितं तद्विभूषगात्वसम्पत्त्यर्थं मध्ये लाक्षावदपि भवति । तेन महानिप तद्धारणार्थं लाक्षामिप धारयति, तुच्छामपि, तथा मध्ये कामोपयोग इति न तद्-पाधिकृतं दास्ववरराम्, ग्रपि तु तद्विपरीतमिति भाव:।) त्रतो दास्याथिन्य एव वयम्, न तु विवा-हार्थिन्यः । ग्रत उपनयनाद्यपेक्षापि न लोकव्यव-हारेगा कर्तव्येति भावः ॥ ३८॥

व्याख्यार्थ-आपने हमको पति सेवा करने की जो विधि बताई थी, उसका खण्डन हमने प्रथम श्लोक से ही कर दिया है, और उनका (पितयों का) त्याग नहीं करना चाहिए इसका भी पूर्ण रूप से खण्डन उस श्लोक से ही हो गया है, इस श्लोक में भी उनके (पतियो के) त्याग न करने के पक्ष का खण्डन प्रार्थना रूप से करती हैं। वैसे (लौकिक) पतियों से सम्बन्ध तो तब होता है, जब म्रापकी कृपा नहीं होती है, जिन पर ग्रापकी कृपा नहीं है, वे ही उनसे सम्बन्ध रखना चाहती हैं। हम तो समभती हैं, कि श्रापकी कृपा सबसे श्रधिक है क्योंकि श्रापकी कृपा संसार छुड़ाती है श्रौर अन्य प्रमारा संसार में पटकते हैं, अतः हम पर कृपा करो । आपकी कृपा हई आप प्रसन्न हए तो सर्व की सिद्धि हो जाएगी।

हम कृपा करें, किन्तू आपका ग्रहष्ट<sup>9</sup> प्रतिकूल<sup>२</sup> है जो आपको दुःख दे रहा है, जिससे हम प्रसन्त होकर कृपा क्या करें ? यदि ग्राप यों कही तो उसका उत्तर यह है, कि भने हमारा भाग्य उलटा हो, वह हमें दू:ख दे, किन्तू मनुष्य को किसी भी पाप से दू:ख प्राप्त होता है तो, उसको आप नाश करते हो इसीलिए आपका नाम वृजिनार्दन है, अतः आप प्रसन्न हो कृपा करो।

हम ग्राप पर प्रसन्न हो कृपा करें, उसका कोई कारए होना चाहिए, कारए बिना कार्य नहीं बनता है यदि श्राप कारएा मांगते हैं तो प्रसन्न होने का प्रबल कारएा हम बताती हैं, कि हम ग्रापके चरण मूल में प्राप्त हुई हैं, जो चरण मूल को पाता है, वह प्रसाद को भी पाता है। वह कृपा वैसी नहीं चाहिए जैसी ग्रन्य लौकिक मनुष्य, पशु पुत्र धन ग्रादि को मांगते हैं, क्यों हम उन जैसी नहीं है, वे तो गृहस्थ में श्रासक्त हैं हम तो वासना सहित गृह से सम्बन्ध रखने वाले सर्व पदार्थी की ग्राशा त्याग कर ग्रापके पास ग्राई हैं ग्रर्थात् केवल गृह नहीं किन्तु गृहस्थाश्रम भी छोड़ दिया है ग्रतः हमारा ग्रधिकार उन लौकिकों जसा नहीं है। यदि ग्राप (भगवान्) पूछें कि घर क्यों छोड़ा ? क्या कोई घर में दु:ख था ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि हमने घर किसी प्रकार के लौकिक दू:ख होने के कारएा से नहीं छोड़ा है, किन्तु ग्रापकी सेवा प्राप्त हो इसी ग्राशा मात्र से, पहले बना हुआ गृहस्थाश्रम त्याग दिया है। गृह सर्व प्रकार से छोड़ कर जिन्होंने आपके चरगा कमल पा लिए हैं उनको फिर घर से सम्बन्ध करने को कहना वृथा है। स्रव गोपियाँ उसकी प्रार्थना करती हैं, जिसकी उनको कामना है, वे कहती हैं कि हे प्रभु ! ग्राप पुरुषों में भूषए। रूप हो, क्योंकि श्रापका स्वरूप ग्रनन्त कोटि<sup>3</sup> कामदेवों के समान सुन्दरता वाला है, ग्रौर ऐसे सुन्दर लावण्य वाले स्वरूप के मन्द मुसकान से उत्पन्न परम ग्रानन्द रूप कटाक्षों ने जो हनारे ग्रन्तकरण में तीव्र ताप पैदा किया है उसकी शान्ति के लिए स्वतः पुरुषार्थ रूप दास्य दो। श्री प्रभु चरणों के यहां दिए हुए स्वतन्त्र लेख का भावानुवाद --

गोपियाँ भगवान् से जिस दास्य का दान मांगती हैं, उसका स्वरूप, ग्रपने ग्रन्त:कररण में भगवान के लिए उत्पन्न काम को कह कर बता दिया है, अर्थात् हमको वह दास्य दो, जिससे हमारा काम शान्त हो जावे, श्रौर वह दास्य सिद्ध तब होता हैं, जब प्रभु को जिस वस्तु की श्रपेक्षा हो, वह प्रभू को अर्पएं की जावे, अन्य प्रकार सिद्धी नहीं होती है। अतः उस ताप की शान्ति के लिए हमको ग्रापकी ग्रावश्यकता है। वैसे ग्रापको हमारी ग्रपेक्षा हो तो ग्रापको स्वयं प्रयत्न कर, हमारा उपभोग करना चाहिए, नहीं तो, दास्य जीव की कृति से सिद्ध हो सकता है वैसे मानने पर हम जो दास्य का दान ग्रापसे मांग रही हैं, वह हमारा कथन ग्रयोग्य हो जाएगा। इसलिए ही भगवान को पुरुष भूषरा संबोधन दिया है जिसका भावार्थ है कि ग्राप पुरुष होकर भूषरा रूप हो, वह (भूषएा) कण्ठ म्रादि सर्व मुक्तों में धारएा किया जाता है। म्राप भी इस प्रकार भूषएा हो हमार ग्रंग ग्रंग में व्याप्त र हो जाग्रो वैसा दास्य दो । भूषगा में मिए।यों के जड़ाव से भूषगा की शोभा बढ़ती है, वैसे सुन्दर श्राभूषण महान पुरुष धारण करते हैं किन्तु उनके धारण करने के लिए तुच्छ लाख को भी धारए करते हैं उसी प्रकार (लाख के समान) यहां काम है वह दास्यवरए कामोपा-धिकृत नहीं है इसीलिए स्त्रीत्व से वरण का दान न मांग कर, दास्य से जो वरण मांगा है वह शुद्ध

१—भाग्य, २ उलटा-विपरीत, ३—करोड़, ४—सार, ५—फैलना

स्नेहात्मक काम है। हे प्रेष्ठ ! हम दास्य ही चाहती हैं, ग्रापसे विवाह करना नहीं चाहती हैं, ग्रतः जनोई ग्रादि संस्कारों की ग्रपेक्षा भी लोक व्यवहरा के समान नहीं करनी चाहिए।।३८॥

द्याभास—ननु भवतीनां सर्वातामेव दास्यवररो को हेतुः, सालोक्यादेरिष फलस्य विद्यमानत्वात्, तत्राहुः वीक्ष्यालकावृतिमिति ।

ग्राभासार्थ —सालोक्य ग्रादि मुक्तियाँ फलरूप विद्यमान हैं तब ग्राप सब दास्य से वरए क्यों मांग रही हो ? उसका क्या कारए। है ? इसके उत्तर में 'वीक्ष्यालकावृतं' श्लोक कहती हैं—

श्लोक—वीक्ष्यालकावृतमुखं तव कुण्डलश्चि गण्डस्थलाधरमुधं हसितावलोकम् । दत्ताभयं च भुजदण्डयुगं विलोक्य वक्षः श्रियैकरमग्रां च भवाम दास्यः ॥३६॥

श्लोकार्थ — ग्रलकों से ग्राच्छादित कुण्डलों से सुशोभित गण्डस्थलों पर, रस वाले तथा ग्रधर में सुधावाले हास्य युक्त दृष्टि वाले ग्रापके श्रीमुख को, तथा ग्रापके ग्रभय देने वाले भुजदण्ड को एवं लक्ष्मीजी के ही रमण स्थली ग्रापकी छाती को देख कर, हम ग्रापकी दासियाँ हुई हैं ॥३६॥

सुबोधिनी -- ग्रनेन लोकेप्सायां पतिर्न त्यक्तव्य इत्यत्रोत्तरमुक्तम् । लोके हि पुरुषार्थत्रयम् । चतु-विधो मोक्षः । इन्द्राद्यै श्चर्यभावेन स्वर्गप्राप्तः । इहलोके परमा लक्ष्मी: । तदत्र त्रयमपि दास्ये सर्वोत्कृष्टममस्तीति तद्पपादयन्ति । प्रथमं सा-रूप्यं सालोक्यं सामीप्यं सायुज्यमिति मोक्षभेदाः ते दास्याग्रे ग्रप्रयोजकाः। यतो मुखारविन्ददर्शनेन ते कामा निवर्तन्ते इति भक्तिरूपमुखारविन्दस्य तदपेक्षयोत्कृष्टधर्मवत्त्वं निरूप्यते । ग्रलकाः सारू-प्यमिव प्राप्ता भ्रमराः । ते बहव एवात्र म्रावृत्य मुखं तिष्ठन्ति । ग्रतः सारूप्यं गतानामपि यदि भक्तिशेषत्वम्, तदा किं सारूप्येगा । किञ्च, मुखं कुण्डलश्रि, कुडलाभ्यां श्रीर्यस्य, कुण्डलयोवी श्रीर्यस्मात् । सामीप्ये हि नैकट्यं भवति । श्रत्य-न्तसामीप्यं जायमानमपि कृण्डलादप्यधिकं न भविष्यति । ते चेत्सांख्ययोगरूपे भगवतप्रमाराव-लम्बिनी भगवदधीनगतिमिती पूनर्भगवनम्ख- निरीक्षके, तदा कि सामीप्येन । किञ्च, गण्ड-स्थलाधरसूधमिति । गण्डौ स्थलरूपौ विशालौ । स्थले हि रसः पात्रं शक्यत इति । ग्रधरे च सुधा यस्मिन् । गण्डस्थले स्थित्वा ग्रधरस्धा पात्मत्र शक्येति। सालोक्ये हि ग्रानन्दमात्रमक्षरामृतपानं च। ग्रक्षरापेक्षयापि गण्डस्थले स्थितिः चुम्बनाद्यर्थमृत्तमा । ग्रधररस-श्च ग्रक्षररसादुत्तम इत्युक्तम् । कृण्डलश्रीयुक्तं गण्डस्थलमित्यस्मिन् पक्षेऽपि सामीप्यात् भक्तौ शास्त्रीयो रसः ग्रधिको निरूपितः, परस्परं त्वद्गृद्गावादरूपः । ग्रक्षरादाधिक्यं त् ग्रधररसे स्पष्टमेव। किञ्च, हसितावलोकमिति। हसित-पूर्वकमवलोको यस्मिन् । ब्रह्मानन्दे प्रविष्टानां न भक्तिविलासः। हासो हि सर्वरसोद्धोधरूपः। ज्ञानं चाविभू तम् । ब्रह्मानन्दे तु द्वयमप्यव्यक्तम् जले निमग्नस्य जलपानवत् । अनुभवरसो हि भिन्नतया स्थितौ भवति । ग्रतो भक्तिरूपमुखस्य

हष्टत्वात दास्यमेव फलम्, न मोक्षः भूजदण्डयूगं च विलोक्य इन्द्रादिभावेनापि स्वर्गो न प्रयोजक इति निरूपयन्ति दत्ताभयमिति । स्वर्गे इन्द्रः परमकाष्ठां प्राप्तः। तेऽपि दैत्येभ्यो निरन्तरं भीताः इन्द्रादयः । तेषामप्यभयदात् भगवतो भुजदण्ड-युगलम् । तच्चे दत्रैवास्ति, तत्परित्यज्य किमिन्द्र-त्वेन । चकारात् न केवलमभयमात्रं प्रयच्छति, किन्तू क्रियाशक्त्या यज्ञादिना हविरपि प्रयच्छति । यथाग्रे इन्द्रः स्वाधिकारसमाप्तौ मुक्तो भवति । दण्डपदेनान् इंघ्यशासनत्वमुक्तम् । उभयत्र च दण्डो यूगपदेन निरूपितः । ततो हि सर्वथा दैत्य- नाशो भवति । किञ्च, वृक्षोऽपि विलोक्य । लोकानां श्रिया रमरां भवति । श्रीरपि तत्र रमते चकाराद्धर्मस्यापि । स्रतो दास्य एव भवामः । (ग्रत्र वीक्षरास्य दासीभवनहेत्त्वोक्त्या यत्रायं भावो नास्ति, तेषां नैतद्वीक्षरामस्ति, विधिपयुक्त-त्वाभावेन तद्विपरीतविध्यन ङ्गीकारश्च युक्तः इति ज्ञाप्यते । यदप्यक्तं भगवता 'ग्रस्वर्ग्य' मित्यादि स्वभजने दोषषट्कम्, तदपि षड्भिगू गौनिवारि-तन। न हि परमपुरुषार्थसाधकं पापं भवति। फलत एव पापस्य निन्द्यमानत्वात्) ॥३६॥

व्याख्यार्थ - भगवान ने गोपियों को कहा था, कि जिनको इस लोक एवं परलोक में कीर्ति तथा मुख की इच्छा है, उनको पितिश्रों का त्याग नहीं करना चाहिए उसका उतर इस श्लोक में देती हैं -

लोक में तीन पुरुषार्थ हैं - १-चतुर्विध मोक्ष, २-इन्द्र भ्रादि ऐश्वर्य भाव से स्वर्ग की प्राप्ति, ३-इस लोक में स्रतिशय धन, ये तीन ही दास्य में विशेष रीति से स्रौर उत्तम मिलते हैं, जिनको गोपियाँ इस श्लोक में सिद्ध करती हैं।

पहले, जो मोक्ष के चार प्रकार सारूप्य, सालोक्य, सामीप्य और सायुज्य कहे हैं, वे दास्य के ग्रागे व्यर्थ हैं, कारएा कि भगवान के मुखारविन्द के दर्शन करने से मोक्ष की कामना ही नष्ट हो जाती है, क्योंकि भक्ति रूप मुखारविन्द में मोक्ष से भी उत्तम धर्म है, जिसका वर्णन गोपियाँ इस प्रकार करती हैं कि १ - सारूप्य मुक्ति से भी मुखारविन्द में उत्कृष्ट ग्रानन्द होने से ही जिन भक्तों ने सारूप्य मुक्ति पाई थी, तो भी उनके अन्तः करण में भक्ति रस की इच्छा रह जाने, से वे भगवान के ग्रलक रूप बनकर मुखारविन्द का ग्रानन्द ले रहे हैं, जैसे भ्रमर कमल रस पीने के लिए कमल को ग्राच्छादित कर देते हैं, वैसे ही ये भक्त भी ग्रलक रूप भ्रमर बन कर, भगवान के मुखारिवन्द का रसपान कर, सारूप्य मुक्ति से विशेष श्रानन्द प्राप्त कर रहे हैं। इससे जाना जाता है कि जब जीव को मूक्त होने पर भी, भजनानन्द के रस प्राप्ति की कामना शेष रूप से रह जाती है, तो वैसी सारूप्य मृक्ति की प्राप्ति से क्या लाभ ? ग्रतः हम सब दास्य माँगती हैं।

२-सामीप्य मुक्ति से भी दास्य की विशेषता बताती हैं, कि भगवान के मुख से कुण्डलों से (सांख्य योग) की शोभा है अथवा कुण्डलों से मुख की शोभा हो रही है, दोनों प्रकार से अर्थ करने से, यही भाव प्रकट होता है, कि सामीप्य मुक्ति में भी, जीव को इतनी भगवान् की समीपता नहीं मिलती है, कि, जितनी कुण्डलों को कान में स्थिति करने से मिली है, यों कहने का स्पष्ट आशय यह यह है, कि सांख्य और योग भागवत, भगवद्गीता ग्रादि प्रमाएों का ग्राश्रय करते हैं ग्रीर भगवान्

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

की ब्राज्ञानुसार कार्य करते हैं किर यहाँ कुण्डल रूप से भगवान के मुख का निरीक्षण करते हैं, इसी प्रकार जो जीव भागवतादि शास्त्रों का ग्राध्यय कर उनमें की हुई भगवान् की ग्राज्ञा के ग्रनुसार चलते हुए भगवान् के मुखारविन्द का दर्शन करते हैं, उनको सामीप्य मुक्ति से विशेष समीपता कुण्डलों के समान मिलती है, जिससे वे दास्य प्राप्त कर ग्रत्यन्त समीप रहते हुए मुखारविन्द का ग्रानन्द लूटते हैं और फिर सामीप्य मुक्ति की लेश भी उनको इच्छा तो रहती हो नहीं, किन्तु उसको इस ग्रानन्द के ग्रागे त्च्छ समभते हैं।

३ - सालोक्य मुक्ति से भी दास्य की विशेषता प्रकट करती हैं - भगवान् के मुखारविन्द में जो कपोल हैं वे विशाल हैं ग्रौर ग्रधर है उसमें 'सुधारस' भरा हुग्रा है, सालोक्य मुक्ति में तो केवल ग्रानन्द ग्रौर ग्रक्षर के गिएतानन्द रूप ग्रमृत का पान मिलता है, किन्तु यहाँ तो भगवान के विशाल गण्डस्थलों में स्थित रहकर कपोल चुम्बनादि रस की प्राप्ति के साथ ग्रधर सुधा का रस पान किया जाता है, जो ग्रधर सुधा रस ग्रक्षर रस से उत्तम है, क्योंकि ग्रक्षर रस गिएत ग्रानन्द वाला है ग्रौर अधर सुधारस अगिएत (अनन्त) आनन्ददाई है, श्लोक में कुण्डलश्रि, गण्डस्थलाधर सुध, दोनों पृथक् हैं किन्तु यदि इसको साथ में लेकर इस प्रकार अर्थ किया जाए कि कुण्डलों की शोभा से युक्त गण्ड-स्थल है, तो भी कुण्डल, गण्डस्थल के ग्रंग होते हैं जिससे सामीप्य मुक्ति भक्ति का ग्रंग हो जाती है, ग्रतः सामीप्य मुक्ति से भी भक्ति में शास्त्रीय रस ग्रर्थात् भगवद्गुरागान रूप रस ग्रधिक कहा गया है, अधर रस, तो अक्षर के रस से विशेष है यह तो स्पष्ट ही है। अब सायुज्य से उत्तमता बताती है—

भगवान् के मुखारविन्द में हास्य युक्त अवलोकन है अर्थात् भगवान् के मुख के जब दर्शन करते हैं तब ग्रापकी मन्द मुस्कान वाले कटाक्ष से जो ग्रनुपम ग्रानन्द प्राप्त होता है, वह सायुज्य में नहीं है, कारए कि, ब्रह्मानन्द में जो लीन हो जाते हैं उनको भक्ति में जो विलास है उसकी प्राप्ति नहीं होती है, भगवान की मन्द मुस्कान ही सर्व रशों को जागृत करती है श्रौर ज्ञान को भी प्रकट करती है। ब्रह्मानन्द में तो दोनों ही (रस तथा ज्ञान) छिपे रहते हैं जैसे जल में डूबा हुग्रा, न जल का पान कर सकता है और न उसको उस जल के रस का ज्ञान हो सकता है। सायुज्य मुक्त को भी न ब्रह्म के स्रानन्द का ज्ञान होता है स्रौर न उसके रस का स्वाद प्राप्त होता है। ब्रह्म के स्वरूप के ज्ञान का तथा उसके रस का श्रनुभव उस श्रक्षर में मिल जाने पर नहीं होता है किन्तु श्रलग स्थिति में ही होता है, अतः भक्ति रूप मुख का जिस नें दर्शन होता है वेता दास्य ही फल है और मोक्ष फत नहीं है। इस प्रकार लोक के तीन फलों में से, एक मुख्य फल मोक्ष का निराकरएा कर (भक्ति से हीनता दिखाकर), अब दूसरे स्वर्ग फल की हीनता सिद्ध करती हैं, स्वर्ग में परमफल 'इन्द्र' पदवी है, वे इन्द्र आदि देव भी स्वयं निर्भय नहीं हैं, उनके भय को मिटानेवाली भगवान् की भुजाएँ हैं, वे भुजाएँ इस दास्य में स्वतः प्राप्त होती हैं, तो फिर उनको (भुजाग्रों को) छोड़कर इन्द्रादि पद के लिए स्वर्ग से क्या लाभ अर्थात् उसकी कौनसी आवश्यकता है ? किसी प्रकार भी नहीं है।

श्लोक में जो 'च' शब्द दिया हैं उसका ग्राशय यह हैं, कि भगवान् देवों को केवल ग्रभय दान नहीं देते हैं किन्तु किया शक्ति (यज्ञ ग्रादि) से 'हिनि' भी देते हैं जिससे इन्द्र ग्रधिकार पूर्ण होते ही मुक्त हो जाए। श्लोक में भुजाश्रों के लिए केवल 'भुज' नहीं वहा है, किन्तु 'भुजदंड' कहा हैं जिसका भावार्थ यह है कि भुजाएँ दण्ड के समान हैं जिससे इन्द्रादि को भयभीत करने वाले दैत्य भी भगवान की श्राज्ञा का उल्लंघन नहीं कर सकते हैं तथा यदि ब्राह्मए। भी वेद की श्राज्ञानुसार यज्ञ नहीं कर तो उनको भी उनसे शिक्षा करते हैं, इस प्रकार भुजदण्डों से भगवान एक तरफ ऐहिक दु:ख दूर करते हैं, दूसरी तरफ पारलौकिक सुख देते हैं। जिससे सर्व प्रकार से दैत्यों का नाश होता है।

तीसरे पुरुषार्थ (उत्कृष्ट लक्ष्मी) की भी तुच्छता बताती हैं-

जिस लक्ष्मी के प्राप्त होने से, मनुष्य ग्रानन्द भोग सकते हैं, जो लक्ष्मी लोकों के रमगा का साधन है, वह लक्ष्मी जिस ग्रापके वक्षस्थल को ग्रपने रमगा का स्थल बना रही है ग्रौर जिस वक्षस्थल में लक्ष्मी की प्राप्ति का साधन धर्म विराजता है, उस वक्षस्थल को देखकर, हम ग्रापकी दासी बनी हैं, ग्रतः वैसे वक्षस्थल के दर्शन करने वाली हमको न लक्ष्मी की ग्रौर न धन की ग्राकांक्षा है। उपरोक्त विवेचन से यह बताया कि हम तीनों पुरुषार्थों को दास्य से ग्रहप फल समभती हैं, ग्रतः दास्य की प्रार्थना की है।

श्री प्रभुचरण श्री विठ्ठतनाथजी इस श्लोक पर तिखे हुए स्वतन्त्र लेख में ग्राज्ञा करते हैं—जनमें प्रेम है उनको भगवान के रसात्मक ग्रलौकिक श्री ग्रंगों का दर्शन होगा ग्रौर श्री ग्राङ्गों के वैसे दर्शन होने से ही, दास्य भावना जागृत होगी जिससे दास्य ही माँगेगी। यह इस प्रकार ग्रलौकिक वेदाज्ञा के पालन करने से नहीं हुग्रा है जिससे गोपियों ने घर लौट जाने की (विधि) (शास्त्राज्ञा) को माना नहीं वह योग्य ही है। स्त्रियों के लिए पित का त्याग कर ग्रन्य का (मेरा-प्रभु का) भजन व्यभिचार है, जिसमें छ दोष हैं वे दोष भी भगवान के दर्शन से प्राप्त छ गुगों से निवारण हो गए। वह कार्य कभी भी पाप नहीं हो सकता है, जो परम पुरुषार्थों को सिद्ध कर सकता है। पाप वह होता है जिसका फल दु:ख होता है, दु:ख रूप फल होने के कारण ही, पाप की निन्दा की जाती है, दास्य से तो परम ग्रानन्द फल मिलता है जिससे उसकी निन्दा तो नहीं होती है, किन्तु प्रशंसा होती है। ग्रतः दास्य ही परम फल है हम उसको ही चाहती हैं।।३६॥

ग्राश्रय का तात्पर्य यह है कि ये शास्त्र सांख्य ग्रौर योग का माहात्म्य दिखाते हुए कहते हैं, कि इनके करने से मोक्ष ग्रादि की प्राप्ति होगी, जो जीव सांख्य ग्रौर योग का सेवन करते हैं, उन जीवों को वे (सांख्य तथा योग) संसार से छुड़ा कर उच्च पद दिलाते हैं इस प्रकार जब सांख्य ग्रौर योग में दी हुई ग्राज्ञा का पालन करते हैं, तब भगवान ने इनको ग्रपने कुण्डल बनाकर यह ग्रानन्द दिया ।

श्राभास—ननु तथापि लोकविद्विष्टं स्त्रीगामिभसरगम्, ग्रतः सन्मार्गरक्षगार्थं प्रमागिसिद्धमप्येतन्न कर्तव्यम्, ग्रतः श्रवणदर्शनादिकमेव कर्तव्यमिति चेत, तत्राहुः का स्त्रीति ।

ग्राभासार्थ — गोपियाँ भगवान् को कहती हैं, कि यदि ग्राप यह कह दो, कि सन्मार्ग की रक्षा के लिए ग्रापने जो कहा वह प्रमारा से सिद्ध भी है, तो भी ग्रापको यों नहीं करना चाहिए काररा कि

१-इच्छा, २-म्राधिदैविक,

## 

जो स्त्रियाँ ग्रपने जार के पास रमगार्थ जाती हैं, उनकी लोक में निन्दा होती है, ग्रतः ग्रापको हमारा श्रवरा दर्शन म्रादि ही करना चाहिए, इस पर हमारा यह उत्तर है, जो, हम इस (का स्वरंग) श्लोक में कहती हैं।

श्लोक-का स्त्रयंग ते कलपदामृतवेणुगीत-सम्मोहितार्यचरितान्न चलेत्त्रिलोक्याम् । त्रेलोक्यसौभगमिदं च निरीक्ष्य रूपं यद्गोद्विजदुममृगाः पुलकान्यबिभ्रन् ॥४०॥

श्लोकार्थ-हे ग्रङ्ग ! ग्रापने जिन स्त्रियों को ग्रव्यक्त मधुर ग्रमृत से भरे हुए वेगु गीत से मोहित कर लिया है, वे तो सब ग्रार्यचरित से डिगेगी ही, जब कि ग्रापके त्रेलोक्य स्वरूप को देखते ही पक्षी, वृक्ष ग्रौर मृग भी पुलकित हो जाते हैं ॥४०॥

सुबोधिनी - ग्रयं धर्मः पुरुषागां वक्त.व्यः, न त् स्त्रीगाम्, ग्रसंभावितस्वात् । नह्यसंभावितो धर्मो भवति । एवं धर्मनाशे धर्मस्थापकं स्वरूप-मेव हेतुः, ऋद्भुतकर्मत्वात् । (वस्तुतस्तु स्वरूप-सम्बन्धिनां भक्तानां धर्मं स्वरूपेगीव रक्षति। तचान्यभावेभ्यो रक्षरामेतद्भावपोषरां च । ये स्वरूपधर्मसम्बन्धिनस्तांस्तैरेवेति न किश्चिदनुप-पन्नमिति भावः । ग्रत एवैवं स्वरक्षरोन स्वान्त-रङ्गत्वज्ञापनाय) श्रङ्गेति सम्बोधनम्, श्रप्रतार-साय च। या स्त्री लोके स्त्रीशब्दवाच्या सा कथमार्यचरितान्न चलेत्। त्रिलोक्यां सत्त्वर-जस्तमः कार्यरूपायाम् । तामसीनां मौढचात् श्रार्यचरिते स्थिति मत्वा तन्निराकरगाम्। राज-सीनां स्वभाव एव। सात्त्विकीनां सत्त्वाद्धम-बुद्धिमाशंक्य तन्निराकरणम् । स्रार्यमार्गपरित्यागे हेतुः ते कलपदामृतवेशुगीतसम्मोहितेति । सम्मोहिता ग्रायंचरिताञ्चलत्येव । सम्मोहः पञ्च पर्वाविद्यास्थानीयै: । भगवत्सम्बन्धात् ग्रविद्या तु न बाधते, परमन्य एव बाधकाः । तेषां बलं ते

इति, त्वदीया इति । कलान्यव्यक्तमधुराग्गि यानि पदानि तत्राविभू तं यदमृतं तदेव वेरणुद्वारा गीतं तेन संमोहः । गीतं देहमोहजनकम्, 'गायन्तं स्त्रियः कामयन्त' इति । स्त्री तु देह एव । इन्द्रियारणां व्यामोहको वेरगुः, रसात्मकत्वात्। ग्रमृतं प्राणानाम् । पदान्यन्तः करणस्य । ग्रव्य-क्तता श्रात्मन इति सम्यग्विमोहिताः। श्रायाः प्रमाराबलविवेकिनः । प्रमारो हि इन्द्रमहेन्द्रयो-रिप भेदस्थीकारः । पृथगुपस्थिताः सर्व एव भिन्ना इति । भ्रन्यथा इन्द्रयाजिनोऽग्रे सम्वत्सरान्ते प्रायश्चित्तश्रवरां न स्यात्, 'सम्बत्सरस्य परस्ता-दग्नये व्रतपतये पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपे' दिति। म्रतो देहव्यतिरिक्तः स्वरूपेगोपस्थितोऽपि प्रमागा-बले विरुध्यते । वस्तुविचारस्तु प्रमेयबलमाश्रित्य ग्रन्यथा विधिनिषेधविधयो व्यर्थाःस्युः । तदुत्तरत्र वक्ष्यति एकादशे । ग्रतो मार्गान्तरिवरोधो मार्गा-न्तरे नोपयुज्यत इति मर्यादाभङ्गोऽत्र न दूषराम्। एतस्योत्तरमग्रे शुकश्च वक्ष्यति, रासानन्तरम्, 'धर्मव्यतिकरो हष्ट्र' इति । तस्मादत्र फलस्य

सिद्धत्वात् साधनदृष्ट्या अपकीर्तिः नास्मप्रति-बन्धिका। किञ्च, न केवलं नाम्ना मर्यादाभङ्गः, किन्त् स्वरूपेगापि, तदाहः त्र लोक्यसीभगमिति । त्रेजोक्स्यापि सूभगत्वं यस्मात् । यथा सूर्येगा दिनम्, चन्द्रमसा रात्रिः, तथा त्रलोक्यमेव भग-वद्र पेरा सुन्दरतां याति । इदमिति प्रत्यक्षसिद्धम् । चकारादन्भावाँ श्रा । तच्छ त्वा एतद् हष्टा का वा ग्रार्यचरितान्न चलेत् । ग्रसत्वयं प्रमाणवार्ता दुर्बला, प्रकारान्तरेगापि चलति, भगवतो रूपेगा प्रमेयमर्थादाप्यपगच्छति । या कथमपि नान्यथा

भवति । तदाह यद्गोद्विजद्रममृगा इति । गावो हि प्रमारावार्तानभिज्ञाः मातरमपि गच्छन्ति, द्विजाः पक्षिगाः सर्वभक्षाः, द्रमाः स्थावराः, कदाचिदपि बहिः सम्वेदनरहिताः, निरिन्द्रिया एवेति केचित्। मगाः सर्वतोभयाः । तेऽपि चेद्भगवद्रपेशा गीतेन वा ग्राश्लिष्टरसाः पूलकानि धारयन्ति, रसिक-मनुष्यधर्मानाविष्कुर्वन्ति । ये भगवता अन्यथैव सुष्टाः । स्त्रियस्त् स्वभावतोऽप्यन्यथाभवन्तीति नाश्चर्यं किञ्चिदत्र ॥४०॥

व्याख्यार्थ—हे प्रिय! ग्रापने जो हमको उपदेश दिया है, कि घर लौट जाग्रो वहां रहकर ही मेरा श्रवरा ग्रादि करना, यह धर्मोपदेश पूरुषों को करना चाहिए स्त्रियों को वैसा उपदेश सार्थक नहीं है। क्योंकि स्त्रियों से वह धर्म पालन होना ग्रसम्भव है, जो ग्रसम्भव है वह धर्म नहीं कहा जाता है। ग्रापका दास्य स्वीकार करने से जो पातिव्रत्य धर्म का नाश हुग्रा है, उसमें कारएा, धर्म की स्थापना करने वाला ग्रापका स्वरूप ही है, क्योंकि ग्रापका स्वरूप ग्रद्भुत कर्म का कर्ता है (प्रभुचरण यहां स्वतंत्र लेख में विशेष स्पष्टीकरण कस्ते हैं, जिन भक्तों का सम्बन्ध भगवान के स्वरूप के साथ है उनके धर्मों की रक्षा स्वरूप से करते हैं । ग्रीर वह रक्षण है, ग्रन्य भावों से रक्षण एवं इस भाव का पोषए। जिन भक्तों का सम्बन्ध भगवान के धर्मों से है उनकी रक्षा धर्मों से ही करते हैं इसमें सर्व उचित ही है यही भाव बताया है, इस प्रकार ग्रपने रक्षण से यह बताया है कि भगवान सर्व के ग्रन्त-रङ्ग हैं) ग्रतएव गोपियों ने ग्रङ्ग, इस संबोधन से भगवान् को यह भी बताया कि हम ग्रापको ठगती नहीं हैं।

गोपियों ने श्लोक में 'त्रिलोक्यां' तीन लोक में कह कर यह बताया है कि तमोगुएा, रजोगुएा तथा सतोगुरा से बने हुए इस लोक में तीन प्रकार की स्त्रियाँ हैं, तमोगुराी, रजोगुराी, और सतोगुराी, ये तीनों ही ग्रार्य पथ से विचलित हो जाती हैं, तमोगुणी मूढता से विचलित हो जाती हैं रजोगुणी स्वभाव से चक्चल होने से विचलित होती हैं और सतोगुणी यद्यपि धर्म में बुद्धि वाली होती हैं किन्तु वे भी विचलित हो जाती हैं, कारण कि ग्रापके ग्रव्यक्त मधुर पदों में स्थित ग्रर्थ रूप ग्रमृत को वेगु द्वारा गाए हुए गीत से (पान कर) सब मोहित हो गई हैं इस प्रकार मोह को प्राप्त हुई सब प्रकार की स्त्रियाँ ग्रार्य पथ से ग्रवश्य विचलित होती हैं । यों तो साधारण रीति से मोह को ग्रविद्या के पांच पर्व + उत्पन्न करते हैं किन्तू गोपियों को तो, भगवान् के सम्बन्ध के कारण अविद्या के पंच पर्वों ने मोहित नहीं किया है । अपितु (बल्कि) भगवान के वेगा, अमृत, पद, गीत ग्रौर कल इन पाँचों ने मोहित किया है, क्योंकि इन पाँचों में भगवद बल है उस बल ने मोह उत्पन्न किया है। इन पाँचों ने किस प्रकार किस किस ग्रङ्ग में मोह को जागृत किया है उसका वर्गन करते हैं, कि गीत ने देह में मोह जगाया, श्रुति कहती है कि 'स्त्रियाँ गाने वाले को चाहती हैं, स्त्री तो देह ही है। वेगा ने इन्द्रियों को मोहित किया क्यों कि वह रसमय है, अमृत ने प्राणों में मोह

<sup>+</sup> अन्तः करगाध्यास, प्रागाध्यास, इन्द्रियाध्यास, देहाध्यास, स्वरूप विस्मृति ।

उत्पन्न किया, पदों ने अन्तः करण में मोह को पैदा किया और अव्यक्त ने आत्मा में मोह को जागृत किया इस प्रकार गोपियाँ सम्पूर्ण रीति से मोहित हो गई ।

वस्तु का विचार दो प्रकार से करने में श्राता है, एक प्रमाण बल से दूसरा प्रमेय बल से, इनमें श्रायं पुरुष प्रमाण बल से विचार करते हैं जैसे कि इन्द्र श्रीर महेन्द्र एक है, तो भी प्रमाण बल से श्रायं यज्ञ में इन्द्र श्रीर महेन्द्र को पृथक् मानते हैं तथा श्रलग श्रलग स्थित देवों को भी भिन्न समभते हैं, यदि भिन्न नहीं माने जाय तो भेद के कारण, केवल इन्द्र के लिए यज्ञ करने वालों को वर्ष के श्रन्त में (इसके लिए) प्रायश्चित करना न पड़े।

देह से ग्रतिरिक्त, स्वरूप से उपस्थित ग्रात्मा के धर्म में प्रमाग बल से विरोध होता है, जिससे धर्म का पूर्ण रीति से वे (प्रमारा बल वाले) निर्णय नहीं कर सकते हैं, वस्तु का सत्य एवं पूर्ण विचार तो प्रमेय बल से ही होता है, नहीं तो विधि भीर निषेध दोनों व्यर्थ हो जावे, जिसका निर्एाय एकादश स्कंध में होगा, ग्रतः एक मार्ग से (प्रमारा मर्यादा मार्ग से) यदि किसी कार्य में विरोध हो तो वह विरोध दूसरे मार्ग (प्रमेय मार्ग) में नहीं माना जाता है जैसा कि प्रमाएा मार्ग में स्त्री पति का त्याग करे यह कार्य धर्म विरुद्ध है किन्तु प्रमेय मार्ग में शुद्ध ब्रह्मवादानुसार भगवान सर्व के म्रात्मा हैं, सर्व रूप हैं म्रत: भगवान् ही वास्तविक नित्य पति है जिससे सर्व त्याग कर (किल्पत अनित्य पति आदि का त्याग कर) भगवान् को ही पति मान उससे प्रेम करना धर्म के विरुद्ध नहीं हैं, इसलिए प्रमेय मार्ग में लौकिक मर्यादा को तोड़ना दोष नहीं है । इसका उत्तर देकर विशेष स्पष्टीकरण श्री शुकदेवजी रास हो जाने के ग्रनन्तर 'धर्म व्यतिक्रमो हष्टः' श्लोक से करेंगे । इससे यहाँ हमको फल की प्राप्ति हो गई है, जिससे साधन दृष्टि से जो हमारी अपकीर्ति होती है, वा होगी, वह हमारे इस कार्य में प्रतिबन्ध महीं कर सकती है भ्रौर यह मर्यादा भङ्ग न केवल नाम से किया , किन्तू स्वरूप से भी किया है, जिसको गोपियाँ 'त्रैलोक्य सोभग' पद से कहती हैं कि जसे सूर्य से दिन में सुन्दरता ग्राती है, चन्द्रमा से रात्रि की सुन्दरता होती है वसे हो भगवान के रूप से त्रिलोकी सुन्दर बनी हुई है, वैसे भगवान् के सुन्दर रूप ग्रौर रस को जागृत करने वाले कटाक्षों को सुनकर तथा देखकर कौनसी स्त्री हैं जो स्रार्य पथ से विचलित न हो।

प्रमाण बल की मर्यादा, भगवान के स्वरूप के ग्रागे निर्बल है केवल इसीलिए स्त्रियाँ ग्रायं मार्ग से विचिलित नहीं होती है, किन्तु दूसरे प्रकार से भी विचिलित हो सकती है, भगवान का ऐसा अनुपम सुन्दर रूप है जिसके दर्शन से जहाँ प्रमेय मार्ग की मर्यादा भी नहीं रह सकती है वहां मर्यादा मार्ग की मर्यादा कैसे रहेगी? इसको स्पष्ट समक्षाने के लिए 'यद्गोद्विजदु मृगुगा' पद दिया है जिसका ग्राशय है, कि, जो गो (बैल) शास्त्र के प्रमाण की वार्ता भी नहीं जानते हैं, जिससे माता से भी समोग करते हैं, पक्षी सब कुछ खा लेते हैं, पेड़ चल नहीं सकते हैं, कोई कहते हैं कि उनको (वृक्षों को) इन्द्रियाँ नहीं है, इसलिए वे दु:ख का श्रनुभव नहीं करते हैं, मृग सबसे सदा डरते हैं, ऐसे ये भी, भगवान के श्रद्भुत सुन्दर स्वरूप से तथा उनके गीत से रस मग्न हो पुलिकत हो जाते हैं श्रथीत् जिस

१ - यह करना चाहिए वैसी ग्राज्ञा, २ - यह नहीं करना चाहिए, ३ - पृष्टि, ४ - दूषरण, ५ - रुकावट, ६ - रोमाञ्च वाले,

प्रकार भगवान के स्वरूप एवं गीत से रिसक मनुष्यों के शरीर में रोमाञ्च होते हैं वैसे उनके शरीरों में भी मनुष्य धर्म प्रकट हो जाते हैं, जिन गौ ग्रादि को दूसरे प्रकार से बनाया है, स्त्रियाँ तो स्वभाव के कारण ही ग्रन्यथा होती हैं, ग्रतः इसमें किसी प्रकार का ग्राष्ट्र्य नहीं है, कि हम ग्रापके स्वरूप सौन्दर्य तथा गीत से ग्रपने मर्यादा धर्म से विचलित हुई हैं।। ४०।।

श्राभास—एवं भगवदुक्तानां वाक्यानां निवारणार्थं पुष्टिसिद्धान्तं निरूप्य एत-द्भगवत्कृपैकसाध्यमिति भगवत्कृपां प्रार्थयन्ति व्यक्तमिति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार भगवान ने जो वचन (प्रमाण-मर्यादामार्गानुसार) कहे थे उनका खण्डन पुष्टिमार्ग के अनुसार दश श्लोक में किया, श्रब यह पुष्टि मार्ग का सिद्धान्त जीव के अन्तः- करण में तब स्थिर होता है श्रौर उसमें तब विश्वास होता है जब भगवान की कृपा होवे, क्योंकि यह मार्ग कृपा साध्य है न कि साधन साध्य है, ग्रतः गोपियाँ इस (व्यक्तं भवान्) श्लोक में भगवान को कृपादान करने के लिए प्रार्थना करती हैं—

श्लोक — व्यक्तं भवान् व्रजभयातिहरोऽभिजातो देवो यथादिपुरुषः सुरलोकगोप्ता । तन्नो निधेहि करपङ्कजमार्तबन्धो तप्तस्तनेषु च शिरस्सु च किङ्करोगाम् ॥४१॥

श्लोकार्थ — जैसे ग्रादि पुरुष नारायण देव, देवताग्रों की रक्षा करता है वैसे ही ग्राप व्रज के भय तथा ग्राति को हरण करने के लिए प्रकट हुए हैं, ग्रतः हे ग्रातों के बन्धु ! हम दासियों के तप्त स्तनों पर ग्रीर मस्तकों पर ग्रपने कर कमलों को घरो ॥४१॥

मुबोधिनी—नापि त्वदुक्तमस्मदुक्तं वा किञ्चित्साधकं बाधकं वा तथापि स्वावतारप्रयो-जनं विचार्य ग्रस्मामु कृपा कर्तव्या । तत्प्रयोजन-माहुः । भवान् ब्रजभयातिहर एव व्यक्तमभिजातः व्रजस्य ग्रातिः पीडा भयं च त्वया दूरीकर्तव्यम् । ग्रन्यथा साक्षाद्भगवतोऽवतारे प्रयोजनं न पश्यामः । भूभारहरणं तु सङ्कर्षणांशेन । वसुदेवादिप्रियं पद्युम्नेन । धर्मरक्षा त्वनिरुद्धे न । यदि व्रजभया-तिनिराकरणं न क्रियेत, तदा किमवतारान्तरकार्यं स्यात् । ग्रतो व्यक्तं भवान् व्रजभयातिहरः । इदानीं यथातिरस्माकम्, तथा न कदापि । ग्रस्म-दपगमे तु सर्वस्यापि व्रजस्य महती ग्रातिः । ग्रत ग्रातिनिवृत्तिः कर्तव्या । ननु मर्यादयैव निवृत्ति-करणमुचितम्, न तु ग्रमर्यादया, तथा सति भव-तीनां कामशान्तिः, ज्ञानं वा, भवत्विति चेत्, तत्राहुः देवो यथादिपुरुष इति । भगवान् ब्रह्मरूपः सर्वसमः, तथापि इन्द्रादिषु कृपां कुर्वन् दैत्यान् मारयन् विषमतामङ्गीकरोति । न तु देवेम्यो ज्ञानं प्रयच्छति । यत्र स्वरूपमेवान्यथाकरोति, तत्र वाचमन्यथाकरोतीति किं वक्तव्यम् । स्रतो यथा-दिपुरुषोऽपि देवो भूत्वा सुरलोकगोप्ता जातः, तथा भवानपि धर्ममर्यादारक्षकः, ग्रस्मत्सम्बन्धं करोत्विति भावः। तदेव रसपोषगार्थं व्याजेनाहः तन्नो निघेहीति । ग्रादावस्माकं शिरसि हस्तं स्था-पय। यथा ग्रस्माकमभयं भवति ततोऽस्माकं हृदयतापनिवृत्त्यर्थं स्तनेषु च करपङ्कजममृतस्रावि तापनाशकं निधेहि। अनौचिती तु नास्ति। यतो वयं किङ्कर्यः। परीक्षार्थं वा एतत् द्रष्टव्यमिति रसोक्ति ४१

व्याख्यार्थ - ग्रापने जो वचन (पति ग्रादि की सेवा ग्रौर घर लौट जाना) कहे ग्रौर उनके जो उत्तर हमने दिए उनमें कोई वचन साधक वा बाधक नहीं है, इन दोनों पर ध्यान न देकर आपको हम पर कृपा करनी चाहिए। भगवान् के प्राकट्य के कारण स्पष्ट कर बताती हैं, कि ग्राप वज के भय और आर्ति को हरने के लिए ही प्रकट हुए हो, अतः आपको ही वर्ज की आर्ति तथा भय दूर करना चाहिए, यदि वह न हुम्रा म्रर्थात् म्रापने वज की म्राति म्रौर भय दूर नहीं किया, तो भगवान् के साक्षात् स्वयं प्रकट होने का कोई ग्रन्य कारए हम नहीं देखती हैं। ग्रन्य कार्य तो ग्राप ग्रपने ग्रंश रूप व्यूह द्वारा करते हैं। जैसे पृथ्वी का भार सङ्कर्षण ग्रंश से, वसुदेवादिकों का प्रिय प्रद्युम्न ग्रंश से ग्रौर धर्म की रक्षा ग्रनिरुद्ध ग्रंश से करते हो, यदि ग्रापने स्वयं साक्षात् प्रकट होकर भी वज की श्रात्ति तथा भय का निवारण नहीं किया तो श्राप पुरुषोत्तम स्वरूप से दूसरा कौन सा कार्य करोगे ? जिससे समभ में ग्राता है, कि ग्राप व्रज के भय ग्रीर ग्राति के हर्ता रूप से ही प्रकट हुए हैं।

इस समय जैसी म्राति हमको हो रही है, वैसी म्रागे कभी भी नहीं हुई है, म्रतः इस म्राति को नाश करो, यदि यह हमारी आर्ति नाश नहीं करोगे, तो हम नाश हो जाएँगी जिससे व्रज को अत्यन्त दु:ख होगा।

गोपियाँ विचार करने लगीं, कि भगवान यों कह देवें कि स्रापकी स्राति का नाश, मर्यादा से करना योग्य है, न कि मर्यादा का त्याग कर म्राति का हरएा करना योग्य है। मर्यादा से करने पर, श्रापके काम की भी शान्ति होगी श्रौर श्रापको ज्ञान भो हो जाएगा, इस प्रकार कह दें, तो कहने से पूर्व ही उसका उत्तर दे देती हैं, कि 'देवोयथादिपुरुष:' जैसे ग्रादि पुरुष देव हैं, भगवान् (ग्राप) ब्रह्म रूप हैं इसलिए ब्रह्म सब को समान हष्टि से देखते हैं, तो भी इन्द्र ग्रादि देवों पर कृपा कर देत्यों का नाश करते हैं, जिससे ग्राप विषमता को ग्रङ्गीकार करते हो, न कि देवों को ज्ञान देते हो। जहाँ स्वरूप की समानता का त्याग कर सकते हो, तो ग्रब वागाी को बदलने में ग्रापको कौनसी बड़ी बात है इस-लिए जैसे क्रीड़ाशील ग्रादि पुरुष ने क्रीड़ा के लिए देवलोकों की रक्षा की है, वैसे ही ग्राप भी धर्म मर्यादा के रक्षा करने वाले हो, तो भी हमारे साथ ग्रात्म सम्बन्ध करो, क्योंकि ग्रब भी ग्राप कीडा शील हो और कीड़ा के लिए ही तो प्रकट हुए हो।

वही बात रस के पोषएा के लिए बहाने से कहती हैं कि 'तन्नो निधेही' 'इसलिए हमारे पर धरों प्रथम हमारे शिर पर हाथ धरो, जिससे हमको ग्रभय की प्राप्ति हो जाए ग्रथित हम निडर बन जाएँ, पश्चात् हृदय के ताप को मिटाने के लिए स्तनों पर ग्रम्त वर्षानेवाला ग्रौर तापनाशक करकमल

१—दु:ख २—ग्रसमानता, ३—वेदरूप वागाी ने जो कुछ मर्यादा कही है उसको

घरो, इसमें किसी प्रकार अयोग्यता नहीं है, क्योंकि हम आपकी दासियाँ हैं, अथवा स्तनों पर हाथ धरकर हमारी परीक्षा ले लो कि ताप है वा नहीं, ग्रौर हम सम्बन्ध योग्य हैं वा नहीं, यह रस की उक्ति है, ग्रर्थात् यह (इस प्रकार) कहना रस को प्रकट करता है ॥ ४१ ॥

म्राभास-एवं प्रार्थनायां भगवान् यत्कृतवान् तदाह इतीति ।

म्राभासार्थ गोपियों ने जब इस प्रकार भगवान को प्रार्थना की, तब भगवान ने जो कुछ किया वह श्री शुकदेवजी निम्न श्लोकों में वर्शन करते हैं-

श्री शुक उवाच श्लोक—इति विक्लवितं तासाँ श्रत्वा यौगेश्वरेश्वरः । प्रहस्य सदयं गोपीरात्मारामोप्यरीरमत् ॥ ४२ ॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहते हैं कि, इस प्रकार गोपियों के घबराहट वाले वचन सूनकर योगेश्वरों के ईश्वर म्रात्माराम होते हुए भी हंस कर दयायुक्त हो गोपियों को रमरा कराने लगे।

कारिका-षङ्गुराध्ययंभावेन षोढा रेमे हरिः स्वयम् । स्वरूपेगापि शृंगारो द्विविधोऽपि निरूपितः ॥ १ ॥ सामान्यरमणं पूर्वं विशेषे मेलेनं पुरा। बाह्येन रमगां पश्चात् आन्तरं च ततः परम् ॥ २॥ ततो नानाविलासेन जातकेलिविभेदतः। विप्रलंभस्य सिद्धचर्थं तासां मानुमुदीर्यते ॥ ३॥ तिरोभावस्ततश्चापि नायं लौकिककामुकः ।।

कारिकार्थ-(ग्राचार्य श्री कारिकाग्रों में भगवान ने जिस प्रकार गोपियों से रमए। कर उनको रस दान दिया उसका स्पर्शकरए। करते हैं।

भगवान षड् गुरा वाले हैं अतः छ गुराों द्वारा साधाररा रमरा किया, जिस समय जिस गुरा से रमरा कराना था उस समय उस गुरा को प्रकट कर रमरा किया, इस प्रकार स्वयं हरि ने छ गुणों द्वारा संयोगात्मक शृंगार रूप से छ प्रकार का रमण किया, ग्रौर विप्रयोगात्मक श्रुंगार स्वरूप से भी रमण किया, इसी भांति दो प्रकार से रमण इसलिए हुग्रा क्योंकि भगवान द्विविध श्रुंगार रूप हैं ॥ १॥

प्रथम सामान्य रमण का वर्णन ४२ वें श्लोक में किया है। विशेष रमण बाह्य ग्रीर ग्रान्तर भेद से दो प्रकार का है। विशेष रमण के लिए प्रथम ४३ वें श्लोक में गोपियों का भगवान से मिलन हुन्ना, जिसका वर्णन है। पश्चात् ४४ वें श्लोक में भगवान ने बाह्य रमण गित, कटाक्षादि किया से गोपियों में काम को जागृत कराके जो रमण किया उसका वर्णन किया है। उस बाह्य रमण के ग्रनन्तर ४५ वें श्लोक में ग्रान्तर रमण का वर्णन है॥ २॥

पश्चात् केलि दो प्रकार की होती है. एक वह जिसमें, काम क्रीड़ा नहीं होती है उसको ग्रजातस्मर केलि कहते हैं दूसरी जिसमें काम क्रीड़ा होती है उसको जातस्मर केलि कहते हैं। भगवान् ने ग्रनेक विलासों से केलि क्रीड़ाएँ की जिसका वर्णन ४५ वें व ४६ वें श्लोकों में किया है, ४७ वें श्लोक में विप्रलम्भ श्रृंगार के सिद्धचर्थ गोपियों के मान का वर्णन है।। ३।।

४८ वें श्लोक में यह वर्णन है, कि भगवान् तिरोहित हो जाते हैं, क्योंकि भग-वान् लौकिक पुरुषों के समान कामी नहीं हैं,

टिप्पणी का सारांश-यदि उनके समान कामी होते तो लौकिक पुरुषों के समान भूठे प्यार के वचनों से उनका मान छुड़ा देते। ऐसा न कर जो ग्राप छिप गए उसका कारण यह है, कि जैसे लौकिक पुरुषों में स्त्रियों को देखकर काम उत्पन्न होता है, जिससे शरीर के ग्रङ्गों में विकार होता है वैसे ग्राप में नहीं हुग्रा, यदि होता तो ग्रापका भी लौकिक पुरुषों के समान पतन हो जाता वह नहीं हुग्रा, ग्रतः ग्रापने छिपकर ग्रपना श्रुति सिद्ध, 'रसो वैसः' मैं पुरुषोत्तम स्वरूप हूं, यह बता दिया, ग्रर्थात् रसस्वरूप ग्राप में, रस शास्त्र में जितने रस के भेदों का वर्णन हैं, वे सब ग्रापके स्वरूप के रूप ही हैं, ग्रतः इसमें किसी प्रकार की ग्रनुपपत्ति नहीं है, जैसे देत्यों के लिए वीर्य रूप से प्रकट होते हैं क्योंकि उनका (दैत्यों का) वैसा ग्रधिकार है, वैसे ही यहां भी जैसा ग्रधिकार वैसे गुण स्वरूपों से ग्राविर्भूत होकर रमण किया है, यह भाव है।

१—ग्रंग के स्पर्श के बिना, २—कीड़ा वा विहार, ३—नाश

सुबोधिनी - प्रथमं तासां तापापनोदनार्यं सामान्यलीलामाह । इति तासां विक्लवितं परम-वैक्लव्यभाषितं श्रुत्वा प्रहस्य ग्ररीरमत् । ननु निरिन्द्रियः कथं रेमे, तत्राह, योगेश्वराणामपीश्वर इति । योगादिषु सर्वे पदार्थाः स्फुरन्ति, ग्रिणिमा-दयोऽपि, तथा तदैव स्वरूपमेवेन्द्रियादिभावेन प्रकटीकृतवान् । न तु स्वस्य कामेन । तथा सति

बीजनिवृत्तौ कामो निवतंत। तासां यथा न कदा-चिदिष स भावो गच्छति, तदर्थं प्रहस्य प्रकर्षेण हास्यं कृत्वा, तासामुद्धरणार्थं, न तु भिन्नगणनया मर्यादयां पातियत्वा नाशनार्थमिति । तदाह सदयमिति। गोपीरेवारमयत्, स्वयं त्वात्माराम एव। तासां रसाधारत्वाय वा सदयम्।

व्याख्यार्थ — शुकदेवजी प्रथम गोपीजनों के ताप को मिटाने के लिए भगवान् ने जो सामान्य लीला की उसका वर्णन करते हैं—

इस प्रकार गोपीजनों के घबराहट वाले दीन वचन सुनकर हँसे, हँसकर गोपियों से रमगा करने लगे।

भगवान् के इन्द्रियां तो हैं ही नहीं, तो बिना इन्द्रियों के कैसे रमगा किया ? इस शङ्का को मिटाने के लिए भगवान को 'योगेश्वरेश्वरः' विशेषएा दिया है, कि जो योगेश्वर हैं उनके भी ईश्वर हैं, योगादि जिनके सिद्ध हैं जैसे उनके यहां सर्व पदार्थ स्वयं प्रकट दीखते हैं और ग्रिएामा ग्रादि सिद्धि भी सामने खड़ी हो जाती हैं, जिनसे बिना इन्द्रियों के सर्व कियाएँ वे सिद्ध कर लेते हैं वैसे ही उसी रमगा समय में, भगवान् ने स्वरूप को इन्द्रियादि भाव में प्रकट कर दिया, यह इन्द्रिय रूप से भगवान् का प्राकट्य अपने काम के वास्ते नहीं है, किन्तू गोपियों को अपने रस स्वरूप के रस का दान करने के लिए है, यदि भगवान् कामी पुरुषों के समान अपनी काम तृष्ति के लिए वैसा (इन्द्रियों का प्राकट्य) करते तो रमण करते ही वीर्य पतन हो जाता और काम की शान्ति हो जाती, यों तो हुआ नहीं हैं, क्योंकि भगवान् में लौकिक काम नहीं है जिससे वीर्य पतन हो ग्रौर काम शान्त हो जावे। गोपियों के जो भाव हैं भगवान् के रस प्राप्ति के भाव तो कभी भी जाने वाले नहीं हैं इसलिए भगवान् खूब हँसने लगे यह अच्छी तरह हँसना उनके (गोपियों के) ताप को मिटाने के लिए था, न कि. गोपियों को अपने से पृथक समभकर उनको मर्यादा में डालकर उनके प्रेम मार्ग के भावों को नाश करने के लिए था। म्रतः दया युक्त होकर भगवान् गोपियों को रमगा कराने लगे, म्राप (भगवान्) तो म्रात्माराम हैं ग्रर्थात् भगवान् ग्रपने स्वरूप से ही रमएा करने वाले हैं, ग्रतः उनको (भगवान् को) रमएा करने की ग्रपने लिए ग्रावश्यकता नहीं थी, ग्रथवा भगवान् ने दयाकर गोपीजनों को ग्रपने रस का ग्राधार बनाया जिससे उनका (गोपियों का) नायिका भाव सिद्ध हम्रा।

कारिका—िक्रिया सर्वापि सैवात्र परं कामो न विद्यते।
तासां कामस्य सम्पूर्तिनिष्कामेनेति तास्तथा॥ १॥
कामेन पूरितः कामः संसारं जनयेत् स्फुटः।
कामाभावेन पूर्णस्तु निष्कामः स्यात् न संशयः॥ २॥
ग्रतो न कापि मर्यादा भग्ना मोक्षफलापि च।
ग्रत एतच्छुतौ लोको निष्कामः सर्वथा भवेत्॥ ३॥

## भगवञ्चरितं सर्वं यतो निष्काममीयंते । ग्रतः कामस्य नोद्बोधः ततः शुकवचः स्फुटम् ।। ४ ।।

कारिकार्थ — रासलीला में लौकिक काम नहीं है इसको स्पष्ट रीति से समभाते हैं कि —

यहाँ रासलीला में वह समस्त कियाएँ हैं जो लौकिक काम कीड़ा में होते हैं (जिसका वर्णन ४६ वों श्लोक में होगा) किन्तु यहाँ (रासलीला में) 'काम' नहीं है, गोपीजनों में जो काम है उस काम की पूर्ति अभगवान के ग्रलौकिक काम से होती है इसलिए गोपियों का काम भी ग्रलौकिक था, नहीं (लौकिक होता) तो उसकी ग्रलौकिक काम से समाप्ति नहीं हो सकती, ग्रतः गोपीजन भी निष्काम अधीं ।। रा

गोपीजनों में लौकिक काम होता ग्रौर उसकी पूर्ति भगवान् लौकिक काम से करते तो पुत्र ग्रादि संसार में सृष्टि होती वह हुई नहीं है ग्रतः भगवान् तथा गोपी-जनों का काम लौकिक नहीं था, भगवान् में भी काम के ग्रभाव से ही गोपियाँ भी पूर्ण निष्काम बन गई जिसमें कोई संशय नहीं है।। २।।

इस कारण से रासलीला में किसी प्रकार की मर्यादा का भग नहीं हुन्ना है, ग्रीर यह लीला मोक्ष फल देनेवाली भी है, इसलिए इसके श्रवण से मनुष्य निष्काम हो जाता है, ग्रर्थात् उस सुनने वाले का काम भी नाश हो जाता है ॥३॥

भगवान् की सब लीलाएँ निष्काम हैं ग्रत: उनके सुनने से मनुष्यों के हृदय का रोग नाश होता है ये शुकदेवजी के वचन हैं ॥ ४॥

सुबोधिनी—ग्रात्मारामस्य ग्रात्मनैव रमगां | उत्तरोत्तरं रसाधिवयं च प्रकटितमान् ॥ ४२ ॥ व्यावर्तयितुमिपशब्दः । ग्ररीरमत् बहुधा रेमे ।

व्याख्यार्थ — मूल श्लोक में शुकदेवजी ने 'ग्रपि' शब्द दिया है, उसका भाव यह है कि भगवान् यद्यपि ग्रात्माराम हैं तो भी यहां ग्रपने में रमए। न कर गोपियों से बहु प्रकार रमए। किया हे, बहु-प्रकार रमए। करते हुए उत्तरोत्तर रस की ग्रधिकता प्रकट की है।। ४२।।

१ - सब, २ - नमूने, ३ - समाप्ति, ४ - लौकिक काम रहित, ५ - काम

श्रामास-एवं सामान्यलीलामुक्तवा विशेषलीलामाह ताभिरिति त्रिभिः।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार सामान्य लीला का वर्णन कर ग्रब निम्न तीन श्लोको से विशेष लीला का वर्णन करते हैं।

श्लोक—ताभिः समेताभिरुदारचेष्टितः त्रियेक्षणोत्फुल्लमुखीभिरच्युतः । उदारहासद्विजकुन्ददीधितिव्यरोचतैणाङ्क इवोडुभिर्वृतः ॥ ४३ ॥

श्लोकार्थ — प्रिय के दर्शन से जिनके मुख खिल गए हैं ऐसी ग्राई हुई गोपियों से घरे हुए, जिनके उदार हास से युक्त दांत कुन्द पुष्पवत् शोभा दे रहे हैं वैसे ग्रच्युत भगवान् नक्षत्रों से वेष्टित चन्द्रमा की भांति सुशोभित हो रहे थे।

सुबोधिनी—ग्रजातस्मरकेलिभिः प्रथमतः ताभिः समेतो जातः मिलितः । पूर्वं भयात् प्रथक् स्थिताः । तत उदाराणि चेष्टितानि यस्य । ग्रत्र ग्रौदार्यं रसविषयकम् । यथा तासां महानेव रस ग्राविभवति, तथा कामशास्त्रसिद्धलीलाः सर्वा एव कृतवान् । ततस्ता ग्रन्तःपूर्णरसाः । प्रियस्य भगवत ईक्षणार्थमुत्फुल्लानि मुखानि यासां तादृश्यो जाताः । प्रियेक्षणेन वा सूर्यकिरणौरिव उत्फुल्लानि मुखानि । वस्तुतो लोभस्थितरसार्थमेव तथा-करणम् । एतावति कृते रसो निवर्तते, तदभावा-याह ग्रच्युत इति । तासामिष रससमाप्त्यभावाय उदारेति । उदारो यो हासः पूर्णकामप्रदः, कामा-थमेव यो मोहः तेनैव स्नेहः सम्बर्धितः । तदाह ।

हाससिहता ये द्विजाः त एव कुन्दपुष्पारिण, श्रार-कान्यपि हासेन युभ्राणि, तेषु दीधितियंस्य । कुन्दत्वं स्नेहस्येतन्मात्रपर्यवसानार्थम्। (पूर्वं निरू-पिधरेव स्नेहः स्थितः, भगवता परं रसशास्त्रो-क्तरीत्या स्वरूपानन्दं दातुं तत्सजतीयः कामोपा-धिकः स्नेहोऽधुना जनित इति ज्ञापनाय स्नेह-रूपरदानां द्विजपदेन कथनम्।) तथा सति फल-भोगात् कान्त्यभावमाशंक्य तत्र दीधितिरुक्ता । यद्यपि भगवान् तिर्न्न्यंन्धेन रेमे, जगद्दोषिनराकर-णार्थं च, न तु स्वयम्, तथापि न पूर्णमनोरथ इव किन्तु यथा लौकिकः, तदाह हष्टान्तेन । एएणाङ्क उडुभिः नक्षत्रैः सह यथा व्यरोचतेति । बन्धाति-रिक्ताः सर्वा बाह्मा एव लीला उक्ताः ॥४३॥

व्याख्यार्थ — जिन गोपियों को अब तक काम क्रीड़ा का अनुभव नहीं हुआ है, वैसी गोपियों का भगवान के साथ यह पहला समागम हुआ है, इसलिए पहले तो भय के कारए, भगवान से दूर अलग खड़ी रही, पश्चात् भगवान ने जब रस विषयक उदार चेष्टाएँ की, अर्थात् काम शास्त्र में रस उत्पन्न कराने के लिए जो क्रियाएँ लिखी हैं, वे सब भगवान ने की, उनसे उनके अन्दर पूर्ण काम रस जागृत हुआ जिससे वे रस से पूर्ण हो गई, अतः प्यारे (भगवान) के दर्शन के लिए उनके मुख कमल ऐसे खिल गए, जैसे सूर्य दर्शन से कमल खिलते हैं, वास्तव में उनके मुख कमल, अधरामृत रस पान करने के लिए खिल गए थे, यदि गोपियों के मुख कमल अधरामृत रस पान के लिए खिल गए हैं तो

१-रस को उत्पन्न करनेवाली, २-काम,

भगवान् के रस को ये पान कर लेगी, तो भगवान् से रस की निवृति हो जाएगी, भगवान् नीरस हो जायेंगे ? ऐसी शङ्का का निवारण करने के लिए शुकदेवजो ने भगवान् का नाम 'ग्रच्युत' दिया है जिसका भावार्थ यह है, कि भगवान् सदैव सर्व रसादि से पूर्ण हैं उनकी 'च्युति' होती नहीं है, गोपी-जनों ने ग्रधरामृत के रस का पान ग्रपनी, हृदय में प्रज्वलित, कामाग्नि को शान्त करने के लिए किया है, इतना ही नहीं, किन्तु भगवान् का हास्य उदार है, जिसका भी भाव यह है, कि ग्रापके हास्य से गोपियों में से भी रस की समाप्ति नहीं होगी। वे भी पूर्ण काम ही रहेंगी, तो भगवान् का रस कैसे कम हो जाएगा ? कभी नहीं, क्योंकि वे तो ग्रच्युत ही हैं।

भगवान् ने हास युक्त कुन्द के समान अपने दाँत खोलकर उनकी किरणों से गोपियों में मोह उत्पन्न कर अपने में हढ स्नेह इसीलिए कराया, कि मेरे साथ सम्पर्क होने से, मेरा माहात्म्य देखकर मुक्तसे गोपियों को भय न हो जाए, यदि भय हुआ तो, रस के रंग में भंग हो जाएगा, मुक्तमें मोह होने से यों नहीं होगा। (श्रीगुसांईजी का लेख-पहले तो उपाधिरहित स्नेह था परन्तु भगवान् ने रस-शास्त्र में कही गई शीत के अनुसार स्वरूपानन्द का दान करने के लिए तत्सजातीय कामोपाधिक रनेह उत्पन्न किया यही जताने के लिए जो स्नेहरूप दाँतों के लिए "दिज" पद का प्रयोग किया गया)

दाँतों को जब कुन्द पुष्प जैसे कहा है तो फल भोग से उनकी कान्ति वली जाएगी ? इस प्रकार की शङ्का न हो इसलिए शुकदेवजी ने श्लोक में 'दीधिति' पद दिया है, जिसका भाव है, कि उनमें किरगों हैं जिससे उनकी शोभा नष्ट न होगी।

यद्यपि भगवान् ने जगत् के दोषों का निवारण करने के लिए तथा गोपियों के श्राग्रह के कारण ही रमण किया है, न कि ग्रपने श्राप ही ग्रपने स्वार्थ वा इच्छा के लिए रमण किया है, तो भी भगवान् ने लौकिक नायक के समान पूर्ण रीति से रमण किया, हष्टान्त समभाते हैं कि जैसे नक्षत्रों से चन्द्रमा शोभता है वैसे ही भगवान् गोपियों से शोभा पाने लगे, इस श्लोक में बन्ध के प्रतिरिक्त की हुई सब बाह्य लीलाएँ कही हैं।। ४३।।

प्रभुचरण स्राज्ञा करते हैं कि चन्द्रमा जैसे पूर्ण होकर स्रपूर्ण होता है पश्चात् पुनः पूर्ण होजाता है सदा पूर्ण रूप नहीं रहता है वैसे पूर्ण भगवान् भी लीलार्थ स्रपूर्ण बने हैं पुनः पूर्ण हो जाएँगे किन्तु भगवान् सदा पूर्ण है।

श्रामास—एषा विशेषतः प्रथमलीला बाधककामनिवारिका । द्वितोयलीलाया उद्बोधार्थं पूर्वसामग्रीमाह उपगीयमान इति ।

श्राभासार्थ—इस प्रथम की हुई विशेष लीला ने गोपियों के बाधक काम को निवृत कर दिया श्रव दूसरी विशेष लीला के उद्बोधार्थ जो पूर्ण सामग्री चाहिए उसको इस श्लोक में वर्णन करते हैं।

# श्लोक-उपगीयमान उद्गायन वनिताशतयूथपः। मालां बिभ्रद्वेजयन्तीं व्यचरन्मण्डयन् वनम् ॥ ४४॥

श्लोकार्थ — सैंकड़ों स्त्रियों के यूथपति, गोपीजन जिनका गान कर रही हैं भ्रौर जिनके कण्ठ में वैजयन्तीमाला धारण की है वैसे भगवान् ऊँचे स्वर से गान करते ग्रौर ग्रपनी गति से वन की शोभा बढाते हुए फिरने लगे।

सुबोधिनी - ताभिरुपगीयमानः निकटे गीय-मानः स्वयमप्युद्गायन् जातः । ततः वनिताशता-नामनेकविधस्त्रीगामनेकविधानेव यथान् पातीति तथा जातः । यावतीभिमिलितो रसहेतूभवित, तावतीनामेकं यूथम् । एवमनेकरूपारिंग कृतानि । तेषामत्र रक्षणं दूरादेवाश्वासनेन च। तदा गायतो

गच्छतः रूपमाह मालामिति । वैजयन्तीं नवरतन-खिचतां स्वाभाविकीमैश्वर्यप्रबोधिकां कीर्तिमयीं मालां बिभ्रत्, वनमेव सर्वं मण्डयन् ग्रलंकूर्वन्, व्यचरत् लीलागतिं कृतवान्। एषा हि गतिः तासां कामोदबोधिका। स तासां कामपूरकः। एकस्मात् वनात् वनान्तरं वा गत इति ॥ ४४॥

व्याख्यार्थ-गोपियों ने भगवान् के निकट उनका गान किया तो भगवान् भी उसी समय जोर से गान करने लगे, पश्चात् अनेक यूथों के रक्षक हुए।

भगवान् ने उन स्त्रियों के स्वयं के, ग्रनेक यूथ बनवाए, प्रत्येक यूथ में, इतनी वनिताएँ साथ में लीं जितनी से रस प्राप्त हो सके ग्रर्थात् रस उत्पन्न हो सके। भगवान् ने इनकी रक्षा, ग्राश्वासन देकर दूर से ही की है, भगवान गाते हुए जब गित विलास करते थे, उस समय के स्वरूप का वर्गान करते हुए कहते हैं कि नवरत्नों से जटित,ऐइवर्य प्रकट करने वाली,कीर्तिमयी वैजयन्ती माला ग्रापके गले को सुशोभित कर रही थी, ग्राप समस्त बन को सुशोभित करते हुए वैसी गति से विचरने लगे जिससे गोपियों में काम की जागृति होने लगी, ग्रौर उनके काम की पूर्ति करने वाले भी वे ही भगवान् हैं, भगवान् इस गति से वन वन में फिरने लगे।

श्राभास-एवमुद्बुद्धे कामे ताभिः सह बन्धादिभिः रेम इत्याह नद्या इति ।

**ग्राभासार्थ**—इस प्रकार जब गोपियों में काम जग गया तब भगवान् ने रस शास्त्रानुसार बन्ध म्रादि प्रकार से गोपियों के साथ रमएा किया, जिसका वर्एन इस निम्न श्लोक में श्री शुकदेवजी करते हैं।

श्लोक-नद्याः पुलिनमाविश्य गोपीमिर्हिमबालुकम् । रेमे तत्तरलानन्दिकुमुदामोदवायुना ।। ४५ ।। श्लोकार्थ—ठंडी बालु के रेत वाली तरङ्गों से ग्रानन्द देने वाली ग्रौर कुमुद के पुष्पों के सुगन्धियुक्त वायुवाली श्री यमुनाजी के तट पर पधारकर भगवान ने गोपियों से रमण किया ॥ ४५॥

सुबोधिनी — नद्याः पुलिनमच्छं कोमलमाविश्य, ग्रासमन्तात् प्रविश्य, रमगो बन्धादिभिरितकोमलं कृत्वा, गोपीभिरनेकविधाभिः रेमे । हिमाः शीत-लाः बालुका यत्रेति ग्रन्तरूष्मा निवारितः । बहिः शैत्यं चाह तत्तरलानन्दीति । तस्या नद्यास्तरला-

स्तरङ्गाः ताभिः कृत्वा ग्रानन्दयुक्तं पुलिनमेव । ग्रानन्दयुक्तो वायुर्वा। कुमुदानां चानन्दयुक्तसुगन्धः। तस्यानन्दजनकत्वेनैव मान्द्यं निरूपितम् । शैत्यं च कुमुदानां जलसम्बन्धात् । ताहशवायुना सहितं पुलिनम् । महाबन्धेषु वायोरप्यपेक्षा ॥ ४५ ॥

व्याख्यार्थ —श्री यमुनाजी के स्वच्छ तथा कोमल तट पर पूर्णतः प्रवेश कर, भगवान् ने रमगार्थ उस तट को रेती के बन्धों से कोमल बनाकर ग्रनेक प्रकार की गोपियों से वे रमग करने लगे।
वह रेत वैसी ठंडी थी जो उसके नीचे भी ठंडक थी, बाहर ठंडक होने का कारग बताते हैं कि श्री
यमुनाजी के चक्चल तरङ्गों के संसर्ग से रेत ठंडी होने से तट ग्रानन्द देने वाला होगया था, ग्रौर वायु
भी तरंगों के कारग ठंडी तथा कुमुदों के सुगन्ध से युक्त होने से सुगन्धवाली ग्रानन्ददाई थी, वायु के
ग्रानन्ददाई होने में ग्रन्य कारग यह था, कि वह मन्द मन्द चलती (लग रही) थी। रमग के समय
जब महाबन्ध होता है तब वायु की भी ग्रपेक्षा रहती है। ग्रतः सर्वभाव से (सर्व सामग्री सिद्ध कर)
गोपियों की दूसरी विशेष काम क्रीड़ा (जातस्मर केलि) पूर्ण की।। ४५॥

भ्राभास—एवं सर्वभावेन तासां जातस्मरकेलित्वं सम्पादितम् । ग्रतः परं ग्रष्ट-विधालिङ्गनादिपूर्वाकं चेष्टितकामादियुक्तं रसविलासचरित्रमाह बाहुप्रसारेति ।

ग्राभासार्थ भक्तों से की हुई विशेष केलि के ग्रनन्तर ग्राठ प्रकार के ग्रालिङ्गन तथा काम की चेष्टा से युक्त जो भगवान् ने रासविलास चरित्र किए उनका वर्णन इस 'बाहुप्रसार' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—बाहुब्रसारपरिरम्भकरालकोक्तीवीस्तनालभनवर्मनखाग्रपातैः । क्ष्वेल्यावलोकहसितैर्व जसुन्दरीग्गामुत्तम्भयन् रतिपति रमयांचकार ॥४६॥

श्लोकार्थ — भुजाश्रों को पसारना, ग्रालिङ्गन करना, हाथ, ग्रलक, जांघ, नीवो श्लीर स्तन इनका स्पर्श, हास्य वचन, नखों के ग्रग्र भाग चुभोना, कीड़ा, देखना ग्लीर हंसना ग्रादि लीला करने से व्रज भक्तों के काम का उद्दीपन कर भगवान उनको (गोपियों को) रमग् कराने लगे ॥ ४६॥ मुबोधिनो— दूरे स्थितामवयवं वा स्प्रष्टुं बाहु-प्रसाररणम् । ततो बलादिप परिरम्भः। ततः करा-लकोरुनीवीस्तनानामालभनानि । करालभनं हस्ते ग्रहणम् । पुरुषायितलीलासमबन्धे वा । एवं कचोन्नमनार्थं ग्रलकानां स्पर्शः । ऊरुस्पर्शो बाहु-बन्धार्थः । नीवीस्पर्शः पुष्टे रसे मोचनार्थः । स्तनयोस्तु रसोद्गमनार्थः । एवं पञ्चस्पर्शावि-हिताः । नर्मं परिहासवचनानि कामस्तम्भनार्थम् । ततो नखाग्रपाताः नखक्षतदन्तक्षतताडनादयः कामयुद्धनिरूपकाः । तत्तत्स्थाने स्थितः कामः

तैरु इबोध्यते, यथा सेनावथे राजा समायाति । क्ष्वेलिः क्ष्वेलिका प्रस्तोभनादिः, तत्पूर्वकान्येवाव-लोकनानि । हसितानि रसस्थापकानि । एवं द्वादशिवधोऽपि कामः द्वादशाङ्गेषु स्थितः प्रबुद्धो भवति, तदाह वज्जसुन्दरीगामुत्तम्भयन्निति । संयुक्तः कामोरितपितः वियुक्तस्त्विग्नरूपः । एव-माधिदैविकं काममुद्बोधयन् रमयांचकार । गोपीनां सुखमेव प्रकटितवान्, न तु कामान्तेन विरितिमुत्पादितवान् ॥ ४६॥

व्याख्यार्थ — दूर खड़ी हुई गोपी वा उसके ग्रङ्ग का स्पर्श करने के लिए भगवान ने ग्रपनी वाहु को पसारा , पश्चात् भगवान ने बलपूर्वक । गोपी को ग्रालिङ्गन किया, ग्रनन्तर गोपी के हाथ, ग्रलक, जांघ, नीबी ग्रौर स्तनों का हाथ से स्पर्श किया। हाथ से हाथ को पकड़ना इसको पुरुषायित लीला ग्रथवा सम्बन्ध कहा जाता है, इस प्रकार बालों को ऊपर करने के लिए ग्रर्थात् ठीक करने के लिए ग्रलकों का स्पर्श किया बाहु बन्ध के लिए जंघाग्रों का स्पर्श किया, रस के पुष्ट होने पर नीवी की गांठ खोलने के लिए उसका (नीवी का) स्पर्श किया, रस बढाने के लिए स्तनों को छू ग्रा ग्रर्थात् काम के स्तंभन के लिए कोमल वचन कहने लगे, उसके बाद काम की लड़ाई हो रही है वैसा दिखाने के लिए नख तथा दान्तों से ताड़ना करने लगे, यों ताड़ना करने से जहां जहां ग्रर्थात् जिस जिस ग्रङ्ग में काम शान्त हो वह काम जागृत हो जाए जैसे सेना के वध होने पर, राजा स्वयं लड़ाई के मदान में ग्राता है वैसे ही यहाँ भी नख तथा दन्तों से ताड़ित हुए ग्रङ्ग शिथिल हो जाते हैं तब काम राजा स्वयं प्रकट होता है। क्ष्वेलि पूर्वक ग्रवलोकन तथा हास्य करते थे, इस प्रकार की लीला (क्रीड़ा कृति) से द्वादश श्रङ्गों में स्थित द्वादश प्रकार का काम जागृत होता है, इसलिए श्लोक में 'व्रजसुन्दरीगा—मुत्तम्भयन' पद दिया है जिसका भावार्थ है कि व्रज की सुन्दरियों के काम को बढाते थे।

संयोग दशा में जो काम होता है वह 'रितपित' कहलाता है, श्रौर वियोग दशा वाला काम 'ग्रिग्न' कहलाता है, इस प्रकार ग्राधिदैविक काम को जागृत कर भगवान ने गोपियों को रमग् कराया। जिससे भगवान ने गोपियों को ग्रानन्द की प्राप्ति कराई न कि काम के ग्रन्त में वैराग्य (संभोग के इच्छा का नाश) कराया।। ४६।।

श्राभास—एवं संयोगश्रं गारमुपपाद्य विप्रयोगमुपपादयितुं तासां मानमाह एविमिति श्राभासार्थ—इस प्रकार संयोग श्रङ्गार की सिद्धी कर श्रब विप्रयोग श्रङ्गार की सिद्धि के

१—हाथ, २—लम्बा किया, ३—जबर्दस्ती से, ४—पीछे, ५—नाड़ा,

६-परिहास के वचन, ७-रस को स्थापित करने वाली क्रीड़ा, द-देखना, ६-बारह

लिए भगवान् ने उनमें (गोपियों में) ग्रहङ्कार उत्पन्न किया जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी इस निम्न श्लोक में करते हैं।

श्लोक—एव भगवतः कृष्णाल्लब्धकामा महात्मनः । ग्रात्मानं मेनिरे स्त्रीणाँ मानिन्योभ्यधिकं भुवि ।। ४७ ।।

श्लोकार्थ—इस प्रकार महात्मा श्लीकृष्ण से गोपियों ने ग्रपने मनोरथ पूर्ण किए जिससे उनको ग्रहङ्कार हुग्रा, कि हम पृथ्वी पर जो स्त्रियाँ हैं उन सबसे ग्रधिक (उत्तम) हैं ॥ ४७ ॥

मुबोधिनो - पूर्वोक्तप्रकारेण भगवतः सर्वरस-दानसमर्थात्, कृष्णात् सदानन्दात् फलरूपात्, लब्धकामाः प्राप्तमनोरथाः सत्यः ग्रात्मानमेव पूर्णं मेनिरे, न तु भगवन्तं पूर्णम्, तेन वा स्वपूर्ण-ताम् । ननु भगवानेवं कथं कृतवान्, न्यूना एव कथं न संरक्षिताः, तत्राह महात्मन इति । भगवान् महानेवात्मा । न ह्यगाधे जले प्रविष्टः ग्रमग्नो भवति, घटो वा ग्रपूर्णो भवति । किञ्च, ग्रात्मानं

स्त्रीएगं मध्ये स्रभ्यधिकं मेनिरे, भुवि चाभ्यधिकम् भुवि स्त्रीएगं मध्ये वा । स्रत एव मानिन्योऽपि जाताः । न ह्यस्मत्सहशोऽन्याः सन्ति । स्रतोऽस्मान् यदि प्रार्थयिष्यति, तदा रसं दास्याम इति मानयुक्ता जाताः । भगवद्धमस्तिासु समागताः । तथा सति यथा प्रार्थनया पूर्वं भगवान् वशे जातः, एवं वयमपि भविष्याम इति । रसार्थमेवेवं भावः, न तु दोषरूपः, भगवद्भावात् ॥ ४७॥

व्याख्यार्थ — ग्रागे कहे हुए प्रकार से सदानन्द फलरूप सर्व रस देने में समर्थ भगवान् कृष्ण से ग्रपनी कामना पूर्ण कर लेने से ग्रपने को ही पूर्ण समक्षने लगीं, भगवान् को भी पूर्ण नहीं समक्षा ग्रीर हम उनके द्वारा ही पूर्ण हुई हैं यों भी नहीं मानने लगीं।

भगवान् ने उनको पूर्ण क्यों बनाया ? क्यों नहीं उनमें कुछ कमी रखी ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कृष्ण को 'महात्मा' कहा है, भगवान् महतीं ग्रात्मा हैं, जो ग्रगाध जल में प्रवेश करता है वह गीला हो जाता है शुष्क नहीं रहता है ग्रथवा इब जाता है एवं जो घट उसमें पड़ता है वह पूर्ण होकर ही बाहर ग्राता है। ग्रौर उन्होंने ग्रपने को पृथ्वी पर तथा समस्त स्त्रियों से उत्तम माना, इसलिए वे ग्रहङ्कारिणी हो गईं, जिससे समक्षने ग्रौर कहने लगी कि हमारे समान दूसरी कोई नहीं है, ग्रतः भगवान् जब प्रार्थना करेंगे तब हम उनको रस देंगी, इस प्रकार मान करने लगीं, भगवान् के धर्म उनमें ग्रागए, इसलिए जैसे प्रथम हमने प्रार्थना की तब भगवान् वश हुए वैसे हम भी तब वश होंगी जब भगवान् हमको प्रार्थना करेंगे, इस प्रकार उनका कहना रस के लिए ही था ग्रतः दोष रूप नहीं था, क्योंकि उनमें यह मान भगवद्भाव के कारण हुग्रा है।। ४७।।

मामा भगवांस्तु ऐक्येनैव रसं प्रयच्छन् बहिस्ति रोहिता जात इत्याह तासमिति

ग्राभासार्य—भगवान् की इच्छा हुई कि गोपियों से एक होकर ही रसदान दूं अतः बाहर से तिरोहित होगए जिसका वर्णन निम्न श्लोक में करते हैं—

## श्लोक—तासां तत्सौभगमदं वीक्ष्य मानं च केशवः । प्रश्नमाय प्रसादाय तत्रैवान्तरधीयत ॥ ४८ ॥

श्लोकार्थ—गोपियों का वह सौभाग्य मद देखकर उसको (मद को) शान्त करने के लिए तथा उन पर (गोपियों पर) कृपा करने के लिए भगवान वहाँ ही अन्तर्हित हो गए।। ४८॥

मुबोधिनी—मानः पूर्णता च न दोषाय।
स्त्रीषु भूमौ च यदाधिक्यज्ञानं स दोषो भवति।
तननूद्य तत्परिहारार्थं तिरोहित इत्याह । तासां
तत्प्रसिद्धं पूर्वोक्तं सर्वोत्तमत्वलक्षरां सौभाग्यमदं
वीक्ष्य, तस्य मदस्य प्रशमाय अन्तरधीयत। ननु
भगवद्रमरोन हि तासामेवं भावः, अतःस्वकृत
एवेति कथं तिरोधानं कृतवानित्याशङ्क्रचाह।
वीक्ष्य मानं च प्रसादाय तत्रैवान्तरधीयतेति।
मानापनोदनं कर्तव्यम्। मानस्त्वान्तरः। अशको
हि बहिरपनोदनार्थं यत्नं करोति। चकारात् स्व-

धर्मं च। ग्रतः प्रसादाय, प्रथमतस्तासाम्, पश्चात् स्वस्य च। तत्रैव गोपिकासु यूथमध्ये वा ग्रन्त-धानं प्राप्तवान्। नन्वेतत् द्वयमपि न कर्तव्यम्, उपेक्षिताः कुतो नेति चेत्. तत्राह केशव इति। यथा रजोगुणं ब्रह्मणो निवार्यं, तस्मै मुक्तिं दत्त-वान्, यथा वा शिवस्य तमोगुणं निवार्यं, एवमेता-सामपि मदं मानं च निवार्यं, मुक्तिं दातुं तथा कृतवानित्यर्थः। कायिकतिरोभावोऽयम्, प्रथमा-धिकारित्वाद्गोपीनाम्॥ ४८॥

द्याख्यार्थ—गोपियों ने अपने को पूर्ण समक्ता, जिससे उनमें जो मद उद्भव हुआ वद दोष रूप नहीं था किन्तु अपने को स्त्रियों तथा पृथ्वी पर श्रेष्ठ समक्तने लगी वह (अभिमान) दोषरूप था, शुकदेवजी ने श्लोक में इस दोषरूप अभिमान का अनुवाद किया है अतः इस दोष रूप मद को नाश करने के लिए भगवान तिरोहित होगए जिसका वर्णन करते हैं—उनका वह प्रसिद्ध पहले कहा हुआ हम सबसे उत्तम हैं वैसा सौभाग्य मद (अभिमान) देखकर उसको शान्त करने के लिए भगवान तिरोहित हो गए।

भगवान् ने गोपियों से रमण किया जिससे ही उनमें इस भाव<sup>3</sup> की उत्पत्ति हुई, ग्रतः भगवान् ने स्वयं वैसा भाव पैदा किया फिर ग्राप उस भाव को शान्त करने के लिए कैसे तिरोहित हुए ? इस शङ्का के उत्तर में शुकदेवजी ने श्लोक में कहा है कि मान देकर उन पर कृपा करने के लिए वहाँ ही (गोपियों के ग्रन्त:करण में ग्रथवा गोपियों के यूथों के मध्य में) ग्रन्तिहत हो गए, ग्रभिमान का तो नाश करना ही चाहिए, क्योंकि वह रमण में प्रतिबन्धक होता है, मान तो ग्रान्तर धर्म है, ग्रतः भगवान् बाहर से ग्रन्तधीन होकर ग्रन्त:करण में प्रविष्ठ हो गए, जो ग्रशक्त होते हैं वे बाहर से ही मान

१—छिप गए, २—पैदा, ३—मद, ४—ग्रल्प (कम) शक्ति वाले,

को मर्दन करने का प्रयत्न करते हैं, भगवान् सशक्त हैं ग्रतः ग्रन्तः करगा में प्रविष्ट होकर उनका मान मर्दन करने लगे ग्रर्थात् ग्रन्तः प्रविष्ट होकर उनको वश करने लगे ग्रौर उन पर कृपा भी की। इस प्रकार भगवान् ने ग्रपने धर्म को प्रकट किया। पश्चात् ग्राप भी उनके वश होंगे।

भगवान ने गोपियों के ग्रिमिमान, ग्रीर मान की उपेक्षा क्यों नहीं की ? इसके उत्तर में शुक-देवजी ने भगवान का नाम 'केशव' देकर समभाया है कि भगवान ने जैसे ब्रह्मा के रजोगुण को मिटाकर उसको मुक्ति दी है ग्रीर शङ्कर के तमोगुण को नाश कर उसको मुक्ति दी है वैसे ही इनका भी मदादि मिटाकर इनको मुक्ति दान देने के लिए तिरोहित हुए हैं ग्रतः उपेक्षा नहीं की है।

भगवान का यह तिरोभाव कायिक है ग्रर्थात् भगवान् ने ग्रपने श्री ग्रङ्ग को छिपा लिया, कारण कि गोपियां ग्रभी तक प्रथम कक्षा की ग्रधिकारिणियां है क्योंकि तामस है जिससे उनको विरहानुभव काया के तिरोधान से ही होने वाला था ग्रतः भगवान् बाहर से तिरोहित होकर गोपियों के ग्रन्तः करण में रस स्वरूप स्थित हो गए।। ४८।।

योजना में लालू भट्टजी कहते हैं — ग्रन्तः करण में लीला सहित प्रभु क्रीड़ा, ग्रलौिककी लीला है।

योजना में लालू भट्टजी कहते हैं - यूथ के मध्य में छिप जाना यह लौकिक प्रकार है।

तीसरा पक्ष कहते है कि भगवान् जब तक छिपे थे तब तक छिपे तब तक व्यापि वैकुण्ठ में लक्ष्मीजी के साथ रमण करते थे,

विप्रयोगात्मक शृङ्गार रस का अनुभव ही गोपियों के लिए 'मुक्ति' है।

इति श्रीमदभागवत् महापुराग् दशमस्कन्ध पूर्वार्धं के २६ वें ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य चरग् कृत श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) के तामस फल ग्रवान्तर प्रकरग् के ऐश्वर्य निरूपक पहले ग्रध्याय के हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

#### \*\*\*

## महारास—गौडौ

कर गहि ग्रधर धरी मुरली।

देखहु परमेसुर की लीला ब्रजबनितानि की मन-चुरली ॥

जाको नाद सुनत गृह छांड्यो

प्रचुर भयो तन मदन बली।

जिनि सनेह सूत-पति बिसराए

हा हरि ! हा हरि ! करति चली।।

बिहँसित बदन प्रफूछित लोचन

रवि-उद्योत जन् कमल-कली।

'परमानन्द' प्रीति पद-म्रंबुज कृष्ण-समागम बात भली ॥

### महारास-ग्रासावरी

मोहन ! स्राजु नीकौ जम्यो राग स्रासावरी ।

पदन गोपाल बेनु नीकौ बाजे नाद सुनत भई बावरी ।।

कमल नयन सुन्दर ब्रज नाइक सब गुन-निपुन कथा है रावरी

सरिता थिंगत ठगे मृग पंछी

खेवट चिंकत चलित निहं नाव री ।।

बछरा खीर पिंबत थन छांड्यो

दन्तिन तृन खण्डित निहं गाव री ।

'परमानन्द' प्रभु परम विनोदी इहै मुरुली-रस को प्रभाव री ॥

## महारास-गौरी

स्राई हम पाँइनु परन ।
सोई करहु जैसे संग न छूटै राखहु सरन ।।
जब तुम बेनु बजाइ बुलाई अब कैसे चतुराई ।
तुम्हारौ भजन पाप को कन्दन इहि तो निगम बताई ।।
चलत नहीं जु चरन गित थाकी मन न चलै ब्रज-वासा ।
"परमानन्द" प्रभु हों उदार तुम छाँडहु वचन उदासा ।।

## महारास-टोडी

बन्यो रास मण्डल में माधौ गित में गित उपजावै हो।
कर कंकन भनकार मनोहर प्रमुदित बेनु बजावै हो।
स्याम सुभग तन पर दिन्छन कर पूजत चरन सरोजै हो।
ग्रवला-वृन्द ग्रवलोकत हरि-मुख नयन-विकार मनोजै हो।
नील पीत पट चलत चारु नट रसना नूपुर क्रजै हो।
कनक कुम्भ-कुच बीच पसीना मानों मोतिनि पूजै हो।
हेम-लता तमाल ग्रवलंबित सीस-मिह्नका फूली हो।
कुञ्जित केस-बीच ग्रव्भाने जानों ग्रिल-माला भूली हो।
सरद बिमल निसि चन्द बिराजित क्रीडत जमुना-कूले हो।
"परमानन्द" स्वामी कौतुहल देखत सुर-नर भूले हो।।

#### रास-गौरी

गोपाललाल सों नीके खेली।
विद्वल भई संभार न तन की सुंदरि छटे बाल संकेली।
दूटत हार कंचुकी फाटत फूटत चुरी खसत सिर फूल।
बंदन मिटत सरस उर चंदन देखत मदन महीपित भूल।
बाहु-बंध परिरंभन चुंबन महा महोत्सव रास विलास।
सुर-बिमान सब कौतुत भूले कृष्ण-केलि 'परमानंददास'।।

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवत्त्वभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

श्रीमद्वल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

# तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'द्वितया अध्यायः

स्कन्धानुसार सप्तविंशो ग्रध्याय श्रीकृष्ण के विरह में गोपियों की दशा

कारिका — स्वानन्दस्थापनार्थाय लीला भगवता कृता ।

स बाह्यो जिनतः पुष्टो यथान्तिनिविशेत्पुनः ।। १ ।।

तदर्थं भगवांस्तासु लीलया सिहतोऽविशत् ।

चत्वारोऽत्र निरूप्यार्थाः रसासिक्तिहरेः क्रियाः ॥ २ ॥

गर्वाभावश्च तत्रादौ निरूप्यन्ते क्रमात्त्रयः ।

उद्देशतो लक्षग्रातः फलतश्च यथायथम् ॥ ३ ॥

सप्तिविशे तिरोधानाङ्गीलान्वेषग्रतत्पराः ।

रसमन्तर्गतं चक्रुगोंपिका इति रूप्यते ॥ ४ ॥

कारिकार्थ-भगवान् ने ग्रपने ग्रानन्द की स्थापना गोपीजन में करने के लिए

(२६ वें ग्रध्याय में) लीला की है, जिस लीला से वह ग्रानन्द (रस) बाहर प्रकट हुग्रा, यह देखकर भगवान उस रस को ग्रन्दर पृष्ट करने के लिए, लीला सहित गोपीजन के ग्रन्त:करण में प्रविष्ट हो गए ॥ १३ ॥

इस लीला में चार अर्थ अर्थात् विषय निरूपण करते हैं १-रस में आसक्ति, २-हरि की क्रिया, ३-गर्व का अभाव, ४-भगवद्गुणगान। इन चारों में से प्रथम, उद्देश्य, लक्षण और फल ये तीन क्रम से जैसे हैं, वैसे वर्णन किए जाएंगे।। २-३।।

सताईसवें ग्रध्याय में रसासक्त गोपियों में भगवान् के तिरोहित हो जाने से, उनकी खोज करने में तत्पर होकर उस रस को भीतर स्थित करने लगी, इसका वर्णन किया जाता है।। ४।।

कारिका व्याख्या—२६ वें ग्रघ्याय में, भगवान ने जो काम लीला गोपियों के साथ की है, वह लौकिक काम लीला के समान नहीं है। लौकिक काम लीला, ग्रनित्य तथा विकार वाली है किन्तु भगवान द्वारा की हुई यह लीला, नित्य एवं ग्रविकृत तथा रसरूपा है, क्योंकि भगवान नित्य एवं ग्रविकृत तथा रसरूप हैं ग्रतः उनसे की गई लीला भी वैसी ही है, ग्रौर गोपियां भी श्रुति रूपाएं हैं, संयोगावस्था में वह रस (ग्रानन्द) बाहर ग्रानन्द देता है किन्तु विरह ग्रवस्था में भीतर सर्व इन्द्रियादि में प्रविष्ट होकर सबको ग्रानन्द देता है ग्रथवा ग्रानन्द रूप बना देता है।

इस २७ वें ग्रध्याय के प्रथम तीन श्लोकों में रसासिक्त, हरि की क्रिया ग्रीर गर्व का ग्रभाव इनके उद्देश्य संक्षेप में कहे हैं, किन्तु गुरागान के स्वरूप तथा लक्षरा नहीं कहे हैं।

गोपियों ने भगवान की खोज की है, यह उनके १-रसासक्ति का लक्षण है, २-हरि की क्रिया ग्रर्थात् गोपियों ने कृष्ण की लीलाएं स्वयं की है, यह हरि की क्रिया का लक्षण है, ३-गर्वाभाव का लक्षण यह है कि गोपियों ने ग्रपनी सौतिन की बड़ाई की है।

उपरोक्त तीनों का फल-भगवान की खोज का फल-चरणारिवन्दों के दर्शन हुए। हिर की लीला करने का फल-गोपियों में भगवान की लीलाग्रों के ग्रावेश होने से, लक्ष्मी ग्रादि से की हुई लीलाग्रों का वर्णन करना ग्रौर उनमें (भगवान में) दोष हिष्ट का ग्रभाव होता है।

सबको भूल कर भगवान् की खोज में ही प्रयत्नशोला होना गर्व के स्रभाव का फल है।

गुगागान का साधारण वर्णन इस अध्याय के अन्तिम श्लोक में है तथा विशेष वर्णन २८ वें अध्याय में किया हुआ है।

श्रामास—पूर्वाध्यायान्ते भगवतस्तिरोभाव उक्तः, ततस्तदनन्तरं प्रथमतः तासां रसासक्तचित्तानामापाततो महांस्तापो जात इत्याह श्रन्तिहते भगवतीति ।

ग्राभासार्थ—२६ वें ग्रध्याय के ग्रन्त में, भगवान तिरोहित हो गए यों कहा गया है, जिसमें रस में ग्रासक्त चित्त वाले गोपीजनों को, भगवद्द्यन न होने से महान ताप हुग्रा, जिसका वर्णंत श्री शुकदेवजी इस श्लोक से करते हैं।

श्लोक—ग्रन्तिहिते भगवित सहसैव व्रजाङ्गनाः । ग्रतप्यंस्तमचक्षार्गाः करिण्य इव यूथपम् ।। १ ।।

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी कहते हैं कि ग्रचानक भगवान् के ग्रन्तिहित होने पर वजा झनाएं वैसे ताप को प्राप्त हुई जैसे हथनियां यूथपित गजराज के बिना संतप्त होती हैं ॥ १ ॥

मुबोधिनी—भगवति अन्तःप्रविष्टे षड्गुर्एं-द्रवर्यसहिते यावदन्तरनुसंधानं न कृतवत्यः, तावत् सहसैव अकस्मादतप्यन् । अन्तिविचाराभावे हेतुः व्रजाङ्गनाः इति । तापे हेतुः तमचक्षारणा इति । तापः सहज एव स्थितः कामात्मा तह्श्वनस्पर्शा-दिभिः शान्तो भवति । यदा पुनः पूर्वसिद्धं बहि- र्दर्शनं न जातम्, तदा तत्ताप उचित एव । तासां स्पर्श एव मुख्य इति ज्ञापियतुं हष्टान्तमाह किरण्य इवेति । यूथपो महामत्तगजः । 'रितं गज एव जानाती'ति वात्स्यायनः । 'रत्यां विमर्दे गज' इति विवृतश्च । सन्ति च सिहाः, तथात्र कालः । श्रतः करिस्सीनां यूथपादर्शने महानेव क्लेशः ॥१॥

व्याख्यार्थ - पड़ ऐश्वर्यादि गूरा सहित स्वरूप से, श्रीकृष्रा गोपियों के ग्रन्दर प्रविष्ट हो गए, जिससे बाहर प्रत्यक्ष दर्शन ग्रादि गोपियों को न होने लगा, उससे उनको ग्रचानक ताप हुग्रा, कारण कि इन वर्ज की स्त्रियों के लिए भगवान का बहि:प्रकट रूप ही मुख्य है इसलिए इनको ग्रान्तर रूप का विचार ही नहीं ग्रतः भगवान् ही ग्रान्तर स्थिति से सन्तृष्ट हो जाएँ ऐसी ये गोपीजन नहीं हैं। फलतः वैसी हढ ग्राग्रही गोपियाँ उस वही प्रकट स्वरूप को न देखकर, यह विचार भी न कर सकीं, कि वे हमारे भीतर होंगे, ग्रतः वे संतप्तः होगईं, उन लोगों में सहज काम रूप ताप, जो सदैव रहता है, उसकी शान्ति भगवान के इस स्वरूप के दर्शन ग्रीर स्पर्श ग्रादि से होती थी, ग्रब उनको यह विचार हुआ, कि अब हमारे इस ताप को कौन शान्त करेगा? जब तक यह स्वरूप प्रकट न होगा, तब तक हमारे ताप की शान्ति नहीं होगी। उनका यों ताप करना योग्य ही है। कारण कि उनके लिए भगवान का स्पर्श ही मुख्य है, यह जताने के लिए श्री शुकदेवजी ने हथनियों का हब्टान्त दिया है। हथनियों के यूथ के पति हाथी के चले जाने पर, जैसे हथनियाँ दू:खी होकर डरती हैं, क्योंकि बन में सिंह रहते हैं, किसी ने हस्ती को मार तो नहीं दिया है ? उसके जाने पर हमारी रित का मर्दन कौन करेगा ? इससे वे हथनियाँ संतप्त होती हैं । वात्स्यायन ने कहा हैं कि 'रित करना हाथी ही जानता है' ग्रौर 'रिति का मर्दन भी हाथी करता है'। इसी प्रकार हथिनयों की भांति गोपियों को भी इसी विचार से बहुत ताप हुआ कि कृष्ण के बिना हमारे सहज ताप को शान्त करने वाला अन्य कोई नहीं है, क्या वह काल ग्रागया है ? जिससे ग्रवतार लीला सम्पूर्ण हुई ? इसी चिन्ता से वे (गोपियाँ) दु:खी होने लगीं ।। १।।

श्राभास-यदा पुनः स तापः अन्तः प्रवेष्टुमैच्छत्. तावता भगवल्लीला अन्तः प्रविष्टा तापं दुरीकृत्य स्वयमेवाविभृतेत्याह गत्येति ।

ग्राभासार्थ-गोपियों का वह ताप फिर भीतर प्रवेश करने की इच्छा करने लगा इतने में ग्रन्तः प्रविष्ट भगवान की लीला ताप को दूर कर स्वयं प्रकट होगई जिसका वर्णन निम्न श्लोक में करते हैं-

श्लोक-गत्यानुरागस्मितविभ्रमेक्षितैर्मनोरमालापविहारविभ्रमैः। श्राक्षिप्तचित्ताः प्रमदा रमापतेस्तास्ता विचेष्टा जगृहस्तदात्मिकाः ॥ २॥

श्लोकार्थ-भगवान की गति, अनुराग, मन्द मुसक्राहट, विलास सहित ईक्षरा, मनोहर भाषएा, वन के विहार श्रीर विलासों से जिनके चित्त का हरएा हो गया है वैसी गोपीजन भगवद्रप बनकर उनकी (भगवान की) लीलाग्रों का ग्रनुसरण करती हई वैसी क्रीड़ा करने लगी ॥ २॥

१-भोग, २-लीला.

सुबोधनी-ता भगवदीयैः कायवाङ्मनोभिः वशीकृताः तद्भावमापन्नाः तास्ता एव भगवज्ञेष्टा जगृह: । प्रथमत: कायिकीमाह । गृत्या काय-चेष्ट्या वशीकृताः । तत इन्द्रियसहितमनश्चेष्ट्या वशीकृता जाता इत्याह अनुरागेति । अनुरागः स्नेहो मानसः, तत्पूर्वकं स्मितम्, तस्य विलासः स्वनिष्ठतात्याजनार्थः । ग्रन्यथैवं सति ज्ञानमेवो-दयं प्राप्नुयात् । अतः स्मितेन मन्दहासेन ईषद्वि-मोहिताः, न बहिर्गताः, नान्तःस्थिताः, किन्त भगवति मध्ये स्फूरिते तद्धर्मेषु च समागताः। अनुरागस्मितेन सहितो यो विभ्रमो विलासः अल-सवलितादिः तत्सहितानीक्षितानि, सर्व एव कटाक्षाः । वाचिकरपि विमोहमाह मनोरमाला-पेति । मनोरमयतीति, मनसि रमते इति वा. मनोरमः, योऽयमालापः, भगवतो गृह्यभाषरगानि, केवलवाक्यस्य चित्ताक्षेपकत्वं न भविष्यतोति प्रामाण्यावधारगं स्त्रीगां प्रकारान्तरेगा न भव-तीति फलमेवादौ निरूपितम्। सुखार्थं हि भग-वद्वाक्यानि तदानीमेव च सुखमृत्पादयन्ति । ते चालापाः क्वचिद्वन्धादिबोधका लीलोपयोगिन इत्याह विहार इति । तत्रापि विलासाः ग्रावा-न्तरभेदाः, यथोत्तानके ग्रास्यादयः । तै पूर्वकृतैः तमः सत्त्वरजोरूपैः त्रिविधमपि चित्तमाक्षिप्तमिति ग्राक्षिप्तचिता जाताः । ग्रतस्तापं न प्राप्तवत्य इति भावः । प्रमदा इति (बाह्याभ्यन्तरानन्-सन्धानेहत्भूतोत्यृत्कटरसभावोऽत्रमदपदेनोच्यते । तेन प्रभुलीलाविष्करणं युक्तमिति भावः। किञ्च,) प्रमदाः प्रकृष्टो मदो यासां स्वभावत एव. ग्रन्यथा दास्यभावान्न प्रच्युताः स्युः । तदा केवलभगवतः लीला स्वानुपयोगिनी साम्प्रतं च नानुभतेति रमापतेर्लक्ष्मीपतेः, लक्ष्म्या सह विलासरूपां चेष्टां जगृहः । एकस्या अपि बह्नचश्चेष्टा इति तास्ता उक्ताः । नन्वीश्वरधर्माविष्कर्रणं दासीनां निषिद्धमिति चेत्, तत्राह तदातिमता इति । भगवानेवात्मनि यासाम्, तथात्वेन स्फूरितः । ग्रतो भगवलीलाग्रहरां तापनिवारकत्वेनोहे शत उक्तम्। विस्तरमग्रे वक्ष्यति। क्रमहेत्त्वं च वक्ष्यामः ॥ २ ॥

व्याख्यार्थ-भगवदीय काया वाणी ग्रौर मन की चेष्टाग्रों से वशीकृत हो जाने से, उनको भगवद् भाव प्राप्त हो गया जिससे वे भगवान् की उन उन चेष्टाग्रों को करने लगीं।

शुकदेवजी उसका (वशीकृत होने का) प्रकार बताते हुए कहते हैं कि प्रथम भगवान की काया की चेष्टा दे से गोपियाँ वश हुई, पश्चात् उनकी (भगवान् की) इन्द्रियों सहित मन से की हुई चेष्टा से वश हो गई, यह 'स्रनुराग' शब्द से कहा है, कारण कि, स्रनुराग मन का धर्म है, उस मानस धर्म स्नेह के साथ किया हुआ स्मित अपेर विलास (हाव भाव (कटाक्षों) से ईक्षरा) किया, वह इसीलिए किया, कि गोपियों की भगवान् के भजन में, जो शेव रही हुई निष्ठा भी समाप्त हो जाए, यदि भग-वान ने इस ग्राशय से हाव भाव कर ईक्षरा न किया होता तो, भगवान के ईक्षरा से ज्ञान उत्पन्न हो जाता, वह न होकर ईक्षरा ने गोपियों के प्रमदा भाव को जगाकर मानादि भाव जो उद्भव किए उनसे समभा जाता है कि भगवान का इक्षण इस प्रकार का था, मन्द मुसक्यान से मोह उत्पन्न होने से गोपीजन, न बाहर जा सकीं ग्रौर न भीतर ठहर सकीं ग्रथीत गोपीजनों में उस समय

१-लीलाश्रों, २-गति-चाल, ३-स्नेह, ४—मन्द मूसकराहर, ६-ग्रवलोकन, देखना ५-वाकी,

न भगवद्धर्म में ग्रौर न भगवत्स्वरूप में स्थिर निष्ठा रही कारण कि उस समय मध्य में गोपोजन ग्रन्त: करण में स्फुरित भगवान् में तथा उसके धर्म में पहुँच गई थीं।

श्री शुकदेवजी 'मनोरमालाप' ग्रादि शब्दों से कहते हैं कि भगवान ने वाणी से भी गोपियों को विमोहित किया है, मन को जो ग्रानन्द देता है वा मन में जो रमण करता है उसको मनोरम कहते हैं। वैसा मनोरम ग्रालाप अर्थात् भगवान् के गुप्त भाषण हैं, किन्तु केवल वाक्यों से चित्त का ग्राकर्षण नहीं होगा। ग्रौर स्त्रियां भगवान् के वचन प्रमाण हैं इसे ग्रन्य प्रकार से समभ न सकेंगी इसलिए 'मनोरम' शब्द से प्रथम ग्रालाप का फल बता दिया है, कि भगवान् के वाक्य सुख उत्पन्न कर ने के लिए हैं भगवान् के वचन उसी वक्त ही (कहने के समय ही) ग्रानन्द उत्पन्न करते हैं।

'विहार' शब्द से यह आशय प्रकट करते हैं कि वे आलाप लीला के उपयोगी कभी बन्ध आदि का बोध कराते हैं, उस में भी 'विश्रम (विलास)' शब्द से बन्ध आदि के अवान्तर भेद भी बताते हैं जैसे उत्तानक बन्ध में ग्राम्य आदि बन्ध होते हैं। वे बन्ध तीन प्रकार के (सात्विक, राजस और तामस) हैं जो प्रथम भगवान ने भक्तों से किए हैं, जिनसे गोपियों के तीनों प्रकार के चित्त भगवान में खिंच गए हैं अर्थात् आसक्त हो गए है अर्तः गोपीजनों को अब ताप नहीं रहा है।

गोपियों को प्रमदा कहा, उसका श्राशय (प्रभुरचल के श्रनुसार) यह है, कि मद यहां कोई लौकिक मद नहीं किन्तु ग्रान्तर एवं बाह्य ग्रनुसंधान को भुला देने वाला ग्रति उत्कठ एक विलक्षिण रसभाव यहाँ मद पद से कहा जा रहा है। इसी से प्रभु की लीला का ग्रनुकरण जो गोपियों ने किया वह भी संगत हो जाता है। दूसरी बात यह भी है कि इनका यह विलक्षण-प्रकृष्ट मद स्वभाव भी है (ग्रार्थात् चिताक्षोप एवं स्वभाव दोनों कारणों से वे प्रमदा थीं) ग्रन्थथा दास्यभाव से कैसे ग्रलग हो पाती! तब केवल भगवान् को लीला (गो चारणादिख्या) जो इनके लिए उपयोगिनी नहीं थी सो उसका ग्रनुभव नहीं हुग्रा ग्राः लक्ष्मी सहित भगवान् की लीला का ग्रनुभव हुग्रा ग्रार्थात् लक्ष्मी के सहित जो भगवान् का विलास है उसका ग्रनुकरण करने लगीं।

एक ही (लक्ष्मी ग्रथवा लीला) की भी ग्रनेक चेष्टा है ग्रतः उन सभी चेष्टाग्रों का निरूपण किया गया। ईश्वर-स्वामों के धर्मों का ग्रनुकरण करना तो दासियों के लिए निषिद्ध है, इसके उत्तर में गुकदेवजी कहते है कि 'तदाित्मकाः' भगवान् उनके ग्रात्मा में प्रकट हो गए हैं ग्रथीत् गोिपयां उनका ही रूप हो गई हैं ग्रथवा भगवान् हो ग्रन्दर स्थित होकर उन लीलाग्रों को कर रहे हैं ग्रतः यह लीला ताप मिटाने के उद्देश से यहां कही गई है। ग्रीर इसका विस्तार ग्रागे कहेंगे। उन लीलाग्रों के कम का कारण कहा जाएगा।। २।।

म्राभास - ततो भगवतः स्वरूपपरिग्रहो जात इत्याह गतिस्मितेति ।

ग्राभासार्थ-गोपियों ने भगवान के धर्मों को ग्रहण करने के ग्रनन्तर भगवत्स्वरूप की भी ग्रहण कर लिया, उसका वर्णन 'गतिस्मित' श्लोक से करते हैं।

श्लोक—गतिस्मितप्रेक्षसभाषसादिषु वियाः प्रियस्य प्रतिरूढमूर्तयः । असावहं त्वित्यबलास्तदात्मिकाः न्यवेदिषुः कृष्स्विहारविश्रमाः ।। ३ ।।

श्लोकार्थ — प्यारे श्लीकृष्ण की गति 'स्मित 'प्रकृष्ट रीति से ईक्षण ' ग्लीर भाषण ग्रादि में गोपियों ने ग्रपने स्वरूप का ग्रारोपण कर दिया ग्रथित् तर्प हो गई थीं, तब्रप बनी हुई गोपियाँ ग्रबलाएँ थी, तोभो प्रियाएँ होने के कारण कृष्ण की भांति विहार तथा विलास करती हुई कहने लगी कि मैं श्लीकृष्ण हूँ ॥ ३ ॥

सुबोधिनी—धर्माश्चेत् स्वस्मिन् समागताः,
तदैकत्रोभयधर्मा विरुद्धा इति भगवति स्वधर्मानारोपितवत्यः । कायवाङ्मनसां दृष्टेश्च चत्वारः
प्रधानधर्माः । तेषु सर्वेष्वेव प्रतिरूढा मूर्तिर्यासाम् ।
भगवद्धर्मेषु स्वमूर्तिरारोपिता । ग्रन्यथा ग्रन्योऽन्यधर्माभिनिवेशाभावे सम्यक् विलासो न स्यात्,
तदाह । गतिः कायिकी, स्मितं मानसम्, प्रेक्षसामैन्द्रियकम्, भाष्णां वाचिकम्, तदादयो यावन्तो
विश्रमाः बन्धादयः रतिरूपा एव । तेषु सर्वेष्वेव
प्रियस्य सम्बन्धिषु स्वयं प्रियाः भोगावस्थामेव
प्राप्ताः विपरीता जाताः । 'रसाधिक्ये स्त्रयः
पुरुषत्वमापद्यन्त' इति वातस्यायनः । ग्रत एव
स्वयं प्रियायोग्याः प्रतिरूढाः विपरीतत्या ग्रारूढाः

मूर्तयः स्वरूपारिण यासामिति । तत्र यासां भग-वानत् ग्व्यविहतः पूर्वमासीत्, ताभिभंग तत्प्रशे कृते, ग्रन्तिह्ताज्ञानात् तत्रोत्तरवक्त्रयो भवन्ति । 'ग्रसौ कृष्णः' 'ग्रहं कृष्णं' इति । ग्रथवा । योऽन्विष्यते, सोसावहमिति । ग्रन्यासां प्रतीत्यर्थं नटः कपटवेषं कृत्वापि वदिति कीडायाम्, तथा न, किन्तु स्वत एवेत्याह ग्रबला इति । ग्रबलाः स्त्रियः भगवद्रपाविष्कारे च बलरहिताः । स्पष्टवैलक्षण्यं च स्त्रीपुरुषयोः । तथा कथने प्रतारकत्वमालक्ष्याह तदात्मिका इति । न केवलं धम्यापित्तः, किन्तु तद्धमीणामपीत्याह । कृष्णवत् विहारः नायवाङ्मनोव्यापारः, विभ्रमाः तत्रत्या विलासाः यासाम् ॥ ३॥

व्याख्यार्थ—भगवान् के धर्म ग्रौर गोपीजनों के धर्म परस्पर विरुद्ध हैं ग्रतः जब भगवान् के धर्म भी गोपीजनों में ग्राए तो इस विरुद्धता को समभक्तर गोपियों ने ग्रपने धर्मों को भगवान् में स्था-पित कर दिया जिससे विरोध नष्ट हो गया। शरीर, वाग्गी, मन ग्रौर ईक्षण इन के चार मुख्य धर्म हैं उन सभी में गोपियों ने ग्रनेक स्वरूप की स्थापना की ग्रौर भगवान् के धर्मों में ग्रपने स्वरूप का ग्रारोप कर दिया। यदि गोपीजन इस प्रकार न करते तो विलास पूर्ण रीति से नहीं हो सकता था क्योंकि एक दूसरे के धर्मों के ग्राग्रह के बिना भिल भांति विलास नहीं हो पाता ग्रतः शुकदेवजी ने 'गिति, स्मित ग्रादि' शब्दों से इन मुख्य चार धर्मों का वर्णन किया है जेसे कि 'गित' शब्द से शरीर के

१ - चाल, २ - मन्द मुस्कराहट, ३ - देखना, ४ - क्रीड़ा-हाव भाव ग्रंग चालन ग्रादि,

#### 

धर्म, स्मित शब्द से मन के धर्म. प्र+ईक्षण शब्द से नेत्र इन्द्रिय के धर्म ग्रौर भाषण वाणी के धर्म कहे हैं। इन उपरोक्त धर्मों (क्रियाग्रों) द्वारा जितने विलास बन्ध वगैर जो रित रूप हैं उनसे ग्रपने प्रीतम के साथ स्वामिनियाँ भोग करने लगीं तो रस विशेष होने से वे (गोपीजन जो स्त्रीरूपा थीं) विपरीत दशा को (पुरुष भाव को) प्राप्त होगई, कारण कि वा स यन ने कहा है कि स्त्रियों को भोग के समय जब विशेष रस प्राप्त होता है तब पुम्भाव प्रकट हो जाता है।

ऊपर जो कहा है उसका ग्राशय यह है कि गोपियों ने कृष्ण बन कर, जो कृष्ण की लीलाएँ की हैं, वे इस प्रकार हैं, कि प्रथम भगवान के धर्मों में ग्रपने स्वरूप को विलीन किया ग्रौर भगवान के स्वरूप में ग्रपने धर्मों को लय कर दिया जिससे गोपियों के स्वरूप तथा धर्मों का ग्रस्तित्व न रहा केवल भगवान के धर्म तथा स्वरूप ही रहे ग्रतः उस स्वरूप से ग्रौर धर्मों से वे लीलाएँ होने लगी जिससे गोपियों में यही भावना जागृत रही कि ये लीलाएँ श्रीकृष्ण ही कर रहे हैं।

जिन गोपियों के लिए भगवान् पहले ग्रल्प व्यवहित—कुछ दूर हुए—वे पूछने लगी कि भगवान् कहाँ है ? किन्तु ग्रपने में ग्रन्तिहित—छिपे हुए – भगवान् के ज्ञान न हो पाने से उत्तर देने लगी— 'यह कृष्ण है' 'मैं कृष्ण हूं' ग्रथवा 'जिसकी खोज चल रही है वह मैं हूं'।

गोपीजनों का इस प्रकार कहना वैसा नहीं है जैसे खेल में नट कपट वेश बनाकर कहता है कि मैं राजा ग्रादि हूं, किन्तु वह वास्तविक कहना है क्योंकि गोपीजन निर्बल स्त्रियाँ हैं वे भगवद् रूप बनाने में ग्रसमर्थ हैं। स्त्री तथा पुरुष में जो विलक्षणता है वह स्पष्ट देखने में ग्राजाती है, फिर भी इस प्रकार कहने में किसी को प्रतारणा देखने में ग्राता हो तो उस संशय को मिटाने के लिए शुक-देवजी 'तदात्मिका' शब्द कहकर उस संशय को मिटा देते हैं कि ये गोपीजन धर्म तथा धर्मी रूप से कृष्णमय हैं जिससे इस कहने में किसी प्रकार प्रतारणा नहीं है। ग्रतः काया, वाणी ग्रौर मन ग्रादि से जो विलास है वह कृष्णवत् ही है, ग्रर्थात् कृष्ण ही कर रहे हैं।। ३।।

श्राभास—एवं तापलीलाभगवतामुद्देशतस्तामु सम्बन्धमुक्त्वा प्रथमं तापिनवृत्त्यर्थं श्रन्वेष्णं कृतवत्य इत्याह । गुणानामिव त्रयाणाभेषामन्योन्योपमर्दनेन भगविदच्छया-विभाव इति न परस्परकार्यप्रतिबन्धकता श्रापाततः । श्रतो यदा प्रपश्चसम्वेदनम्, तदा पृष्टवत्य इत्याह गायन्त्य इति । प्रथमतो मिश्रभावात् गायन्त्यो जाताः ।

श्राभासार्थ – उपरोक्त प्रकार से गोपियों को ताप विशेष होने लगा तब भगवान की लीलाग्रों ने उनमें प्रवेश किया जिससे उन्होंने भगवान के स्वरूप को स्वीकार किया यों करने से गोपियों में रस की ग्रासिक्त, भगवान की लीलाएँ एवं गर्व के ग्रभाव का सम्बन्ध हुग्रा। गोपीजन प्रथम ग्रपने ताप को मिटाने के लिए भगवान को ढूं ढने लगीं जिसका वर्णन निम्न 'गायन्त्य' इस श्लोक में करते हैं। जैसे सत्व ग्रादि तीन गुए। परस्पर एक दूसरे का उपमर्दन करते हैं, वैसे ही ये तीन (ताप, लीला ग्रौर भगवद्रप) भी परस्पर एक दूसरे को दवाते हैं ग्रौर जिसके ग्राविभाव होने के लिए भगवदिच्छा होती है उसका ग्राविभाव होता है, इसलिए एक दूसरे के कार्य में किसी प्रकार रकावट नहीं होती है, ग्रतः जब गोपियों को जगत् का ज्ञान होता था तब भगवान के लिए पूछती थीं वह श्री शुकदेवजी

१-भेद, २-छल, ३-दूसरे के धर्म को दबाकर अपना धर्म प्रकट करना,

'गायन्त्यः' श्लोक से वर्णन करते हैं-गोपियों का यह गान मिश्रभाव से है।

श्लोक-गायन्त्य उच्चैरमुमेव संहना विचिक्युरुन्मत्तकवद्वनाद्वनम् । पत्रच्छुराकाशवदन्तरं बहिर्भूतेषु सन्तं पुरुषं वनस्पतीन् ॥ ४॥

श्लोकार्थ— सब गोपीजन मिलकर उच्च स्वर से भगवान् के गुणों को गाते हुए उन्मत्त की भांति एक वन से दूसरे वन में श्यामसुन्दर प्यारे को ढूंढने लगीं। ग्राकाश की तरह सर्व भूतों में भीतर ग्रौर बाहिर व्यापक पुरुष के लिए वनस्पतियों से पूछने लगीं।। ४।।।

कारिका— शब्दो हि धूमवल्लाके बाह्याभ्यन्तरयोगतः।
विराजते विनिर्गच्छन् तारतम्यं च गच्छति।
ग्रतोऽत्र धमिधमीगामाधिक्याज्ज्ञानमुत्तमम्।। १।।
यथा भगवतो गानात् स्वयमागत्य संगताः।
एवं स्वयं भगवत ग्रागत्यर्थं जगुः स्फुटम्।। २।।
कृत्रिमत्वात्तु भावस्य मिलिताइच स्वतोऽन्यतः।
ततो विशेष विज्ञानात् तिरोभावोऽस्फुरत् स्फुटः।। ३।।

कारिकार्थ — जैसे लोक में गोली लकड़ियों के भीतर रही हुई ग्रग्नि को बाहर की ग्रग्नि स्पर्श करे, तो भी वह उन लकड़ियों से ग्रग्नि को प्रकट न कर, धूम को प्रकट करती है, वैसे ही गोपीजनों की विरहाग्नि भी हृदय स्थित वियोग स्वरूपात्मक ग्रानंदाग्नि को प्रकट न कर, बाहिर जगत् के संवेदन कप ग्राद्रंता के कारण, गुणागान रूप धूम को प्रकट करती है, वह गुणगान धूम्रवत् भीतर ग्रौर बाहर व्याप्त हो जाता है ग्रौर उस गुणगान में उसी की तरह तारतम्य भी रहता है, ग्रथात्, गोपियों को एक क्षण में भोतर का भान ग्रीर ग्रन्य क्षण में बाहर की सुधि होती है, जिससे वह

<sup>\*</sup> गोपीजनों को कभी जगत् का ज्ञान होता था कभी नहीं होता था, तात्पर्य यह है कि गोपियाँ उस समय संयोग (संगम) ग्रौर वियोग दोनों का क्रमशः क्षण क्षण में ग्रनुभव करती थीं।

शब्द जब बाहर ग्राता है, तब विविध भावों को प्रकट करता है ग्रौर गान का रूप धारण कर लेता है। धर्मी स्वरूप भगवान तथा उनके धर्म रसात्मक हैं ग्रतः वे (भगवान् तथा उनके धर्म) जीव तथा उसके धर्मों से उत्तम हैं, किन्तू गोपियाँ ग्रब तदात्मिकता होगई हैं, ग्रत: गोपियाँ को जो यह कृष्ण, मैं कृष्ण, इस प्रकार का ज्ञान हो गया था वह उत्तम ज्ञान था, कारएा कि, यह ज्ञान साधन साध्य नहीं हैं, किन्तु भगवान् की कृपा से प्राप्त होता है ॥ १ ।।

गोपीजन ने यह गान इसी भाव से किया कि जिस प्रकार हम भगवान के गान को श्रवएा कर उनके पास ग्रा गई हैं वैसे ही वह भी गान को सुनकर हमारे पास या जावे ॥ २ ॥

गोपीजन में तो तदात्मिकता (मैं कृष्ण हूँ इस प्रकार का भाव ग्रादि) उत्पन्न हुई थी वह केवल विरह के कारण उद्भूत हुई थी जिससे वह कृत्रिम थी, उसके तिरोहित<sup>3</sup> हो जाने पर जब वे ग्रापस में मिलने लगीं तब विशेष ज्ञान होने से उन को भगवान तिरोधान हो गए यह भान हुंग्रा जिससे ढूंढने लगी।। ३।।

सुबोधिनो - तदा विचिवयुः वव भगवानस्ती-त्यन्वेषगां कृतवत्यः । तत्रापि न सर्वात्मना तिरो-भावः स्फूरित इति अन्वेषरोऽपि अनियतवृत्तयो जाता इत्याह उन्मत्तकवदिति । अज्ञात उन्मत्त उन्मत्तकः, कृत्सितो वा । स यथा स्वपरविवेकं न जानाति, वस्त्रादिरहितश्च भवति । एवमवस्थां प्राप्ताः । एकस्माद्वनात् वनान्तरं गताः । किञ्च, न केवलमन्वेषरामात्रम्, किन्तु उन्मत्तकवत् पृच्छन्ति स्मेत्याह पप्रच्छ्रिति। शुको हि भग-वत्स्वरूपाभिज्ञः ग्रानन्दमात्रकरपादमुखोदरादि कृष्एां सर्वत्रैव विद्यमानं पश्यति । यदि भक्तिसहितं ज्ञानमाविभवति, तदा ग्रन्योऽपि पश्यति । सर्व-त्रैव तिरोधाननाशात् । ताहशमेताः परिच्छिननं मत्वा पुच्छन्तीति । तासामज्ञानकथनार्थमाह ग्राकाशवदन्तरं बहिर्भृतेषु सन्तमिति । बाह्या-भ्यन्तरविवेकहेतूराकाश इति पूर्वं निरूपितम्। तद्वदेवायमपि । श्रत एवाकाशस्य ब्रह्मलिङ्गत्वम्। एताहशं सर्वत्रैव विद्यमानहष्ट्रा, ग्रात्मनि विचारं त्यक्तवा, चेतनांश्चापृष्ट्वा, स्थावरान् पृच्छन्ति । वनस्पतीन् प्रपच्छुरिति । ते हि वैष्णवा इति । मुढा अपि वैष्णवा एव हि विष्णुगति जानन्ति, नत्वत्यन्तं निप्राा ग्रप्यवैष्रावाः ॥ ४॥

व्याख्यार्थ-गोपीजन भगवान् कहां चले (छिप) गए इसकी पूछताछ करने लगीं, किन्तु ग्रभी तक गोपीजनों को भगवान् के छिप जाने की सम्पूर्ण स्फूर्ति नहीं हुई थी, जिससे ढूंढने में भी उनकी एक सी वृत्ति नहीं होने पाई, इसलिए श्री शुकदेवजी कहते हैं कि पागल की तरह दूं ढने लगीं, जैसे पागल को ग्रपने पराए का ज्ञान नहीं रहता है, ग्रौर ग्रपने शरीर पर वस्त्र हैं या नहीं, इसकी भी

१-पैदा हुई, २-बनावटी, ३-छिपना

सुधि नहीं रहती है, वैसी दशा इनकी भी हो गई है वैसी ही दशा में, पागलों की तरह एक वन से दूसरे वन में भटकती हुई न केवल ढूं ढने का कार्य करने लगीं किन्तु उन्मत्तों की तरह पूछने लगीं।

श्री शुकदेवजी भगवान के स्वरूप को जानने वाले थे, ग्रतः ग्रानन्द मात्र कर पाद मुख उदर ग्रादि वाले श्रीकृष्ण को, सर्वत्र विद्यमान देखते हैं, यदि भक्ति सहित ज्ञान, दूसरे में प्रकट हो, तो वह भी इस प्रकार दर्शन कर सकता है, क्योंकि उनकी दृष्टि में तिरोधान का नाश हो जाता है। गोपियाँ वैसे सर्वत्र व्यापक अपरिच्छिन्न ग्रानन्द रूप भगवान् को परिछिन्न समभ कर उनके लिए पूछती हैं। इससे श्री शुकदेवजी कहते हैं कि जैसे ग्राकाश भीतर बाहर सर्वत्र व्यापक है, श्रीकृष्ण भी वैसे ही सर्वत्र व्यापक हैं। ग्राकाश को इस लिए ही ब्रह्म का लिङ्ग कहा गया है। वैसे (ही) सर्वत्र विद्यमा न कृष्ण को न देखकर ग्रौर ग्रात्मा में भी विचार न कर तथा चेतनों से न पूछकर स्थावरों र से पूछने लगीं। गोपियों ने जो वनस्पतियों से पूछा उसका कारण यह है कि शास्त्रों में कहा है कि 'वैष्णवा: वै वनस्पतयः' वनस्पति वैष्णाव हैं, मूर्ख हो तो भी, वैष्णाव ही निश्चय से विष्णु की गति को जानते हैं, किन्तू अवैष्णव विद्वान हो तो भी उनकी गति को नहीं जानते हैं।। ४।।

श्रामास-तत्रापि प्रथमं विष्णुत्रह्मशिवतां लोके प्राप्ताः ग्रश्वत्यप्रक्षवटास्तान् पुच्छंति हष्ट इति ।

ग्राभासार्थ-उनमें भी प्रथम, उन पीपल, पाक्र ग्रीर बड़ नाम वाले वृक्षों से पूछती हैं जो ब्रह्मा विष्णु श्रोर महादेव के रूप हैं।

श्लोक - हब्दो वः कच्चिदश्वत्थ प्लक्ष न्यग्रोध नो मनः। नन्दसूनुर्गतो हत्वा प्रेमहासावलोकनैः ॥ ४ ॥

श्लोकार्थ-हे पीपल ! हे पाकूर ! हे बड़ ! प्रेम ग्रौर हास से विलसित श्रवलोकन से, हमारे मन को चुराकर जा रहे, नंद के पुत्र को श्रापने देखा ॥ ४ ॥

सुबोधिनी-- अश्वत्थो हि वैष्णवो वृक्षः, | विध्गुवत् लोके सन्मानमईतीति प्रायेगायं ज्ञास्यति, तथाप्ययं स्तब्धः स्वोत्तमभावनया न ज्ञास्यतीति तदर्थं हेत्भूतं नामाह । ग्रश्वस्तिष्ठ-त्यस्मिन्निति ग्रहवत्थः। लोकास्त्वक्वे तिष्ठन्ति, ग्रस्मिस्त्वश्वस्तिष्ठतीति । 'ग्रश्वो रूपं कृत्वा यद-

रवत्थेऽतिष्ठत्' इति श्रुतेः । तर्हि प्राजापत्योऽश्वत्थ इति तदपेक्षया प्राजापत्यो वृक्षः प्रष्टव्य इति प्लक्षं पुच्छन्ति प्लेक्षेति। तत्रापितस्याज्ञानं नाम्ना वद-न्ति। अयं हि मनुष्यागामज्ञानार्थं पावित्रयक्षारगा-दूत्पन्नः ग्रपवित्रः लोकानामज्ञानहेतुरेव । ग्रतः कथं वक्ष्यतीति । 'पश्चा वै देवाः स्वर्गं लोक-

मायन्, तेऽमन्यन्त मनुष्या नो त्वा भविष्यन्तीति, तस्य शिरविछत्त्वा मेधं प्राक्षारयन्, स प्लक्षोऽभव' दिति श्रुते: । तर्हि कर्मसम्बन्धरहित: वैष्णवधर्मी-पदेष्टा शिव: प्रष्टव्य इति तद्रूपं न्यग्रोधं पृच्छन्ति न्यग्रोधेति । तस्यापि दूषराम् । नितरामग्राण्यधो यस्येति । अतोऽन्ते हीनभावं गच्छतीति अग्रे गमने हेत्रभीविष्यति । वः युष्माकं सम्बन्धी भवद्भिः कि हष्टः । प्रश्नसम्भावनायां किवदिति हष्टोऽस्माभिः पूर्वम्, सर्वदैव वा, ततः किं भव-तीनामिति चेत, नो मनः हत्वा गतइति । ननु स विष्णुः कथं चौर्यं करिष्यतीःति, तत्राहः

नन्दसुनुरिति । नन्दस्य चेत् पूत्रो जातः, तदा तत्कार्यं कर्तव्यम्। ते हि दिधदुग्धादिचौर्यं कूर्वन्ति । त्रतो मनश्चौर्यमपि नात्यन्तं विरोधि । भर्त नामाग्रहरां वा। त्रत एव हररापर्यन्तं प्रभुपुत्र इति न ज्ञातः । ग्रन्यथा भोगं परित्यज्य कथं गच्छेत् । नन्वन्तः स्थितं मनः कथं गृहोत-मित्याशंक्य, त्रिविधं मनः त्रिभिरिप धर्में गृही-तवानित्याह प्रेमहासावलोकनैरिति । प्रेमपूर्वक-हास्यसहितान्यवलोकनानि मनोहरागा । तमो-रजः सत्त्वभावा उक्ताः। प्रेम्गा अन्तःप्रवेशः, हास्येन ग्रहणम्, ग्रवलोकनेन हरणमिति ॥ ५ ॥

ट्याख्यार्थ - गोपीजन उन्मत्त दशा में भगवान् की पूछताछ करने के लिए चलीं तो प्रथम उनकी दृष्टि पीपल वृक्ष पर पड़ी उनके मन में विचार हुया कि यह पीपल वैष्णाव है, इसका देवता विष्णू है इसलिए यह नन्द सूनु को जानते होंगे कि कहां है ? किन्तु यह तो स्तब्ध है, कुछ उत्तर नहीं देता है, इसको ग्रभिमान है कि में उत्तम हूं, क्योंकि वैष्णव हूं, इस ग्रभिमान के कारण इसको पता नहीं होगा। ग्रिभमानी को भगवान् ग्रपना ज्ञान नहीं कराते हैं ग्रौर इसके ग्रिभमान का कारण इसके नाम से भी प्रकट होता है। 'ग्रश्वत्थ' नाम का ग्रर्थ है कि घोड़ा इसमें स्थिति करता है, जगत् में मनुष्य घोड़े पर स्थिति करते हैं किन्तु यहां उससे विपरीत घोड़ा इसनें स्थिति करता है, जिस बात की पृष्टि श्रुति भी करती है, भगवान् ग्रश्वः रूप धारण कर पीपल में स्थिति करते हैं इसलिए पीपल को 'ग्रइवत्थ' कहा जातां है।

जब यह उत्तर नहीं देकर स्तब्ध हो के खड़ा है तो चलें प्लक्ष से पूछें जो सामने बाजू में ही खडा है जिसका देव प्रजापित है, प्रश्न करने पर भी, जब उससे भी कोई उत्तर नहीं मिला तब कहने लगीं कि, यह कुछ जानता ही नहीं है, क्योंकि जिसकी उत्पत्ति ग्रज्ञान से हुई है, वह ग्रज्ञानी कैसे जानेगा ? जैसा कि कहा है 'मनुष्य को मूर्ख बनाने के लिए, उसमें जो पवित्रता थी उसको निकालली ग्रनन्तर यह पाकुर वृक्ष बना, जिसका विशेष वर्णन यों है कि 'पशु से देव स्वर्ग में गए उनको विचार हुआ कि जैसे हम स्वर्ग में जा रहै हैं, वैसे ही मनुष्य भी आ जाएँगे, इसी भाव से देवों ने पशु का शिर काट लिया जिसमे लोहू की धारा बहने लगी, उससे यह 'पाकुर' बना है स्रतः पाकुर ग्रपवित्र ग्रौर ग्रज्ञानी है, वह क्या उत्तर देगा ? ग्रपवित्र एवं ग्रज्ञानी को भगवान का ज्ञान होता ही नहीं है, इसकी ग्राशा छोड़ ग्रब कर्म से जिसका सम्बन्ध नहीं है ग्रौर जो वैष्ण्व धर्म के उपदेशक, महादेव हैं, उस महादेव का रूप यह 'बड़' का पेड है, इससे पूछना चाहिए, हे न्यग्रोध ! यो पुकारकर

<sup>‡ &#</sup>x27;ग्रदवो रूपं कृत्वा यददवत्थेऽतिष्ठत्' भूतिः

फिर भी पूछने लगीं, कि ग्रापका जो सम्बन्धी भगवान् है उनको ग्रापने देखा ? श्लोक में 'कचित्' यह शब्द प्रश्नार्थक है।

यदि वृक्ष कहदे, कि हमने भगवान को कितनी ही बार देखा है ग्रौर देख रहे हैं, इस विषय में ग्राप क्यों पूछती हैं ? जिसके उत्तर में गोपियाँ कहती हैं, कि हम इसिलए पूछती हैं कि वह हमारा मन चुराके ले गए हैं, यदि वृक्ष कह देवे, कि विष्णु कभी भी चोरी नहीं करता है, जिसके उत्तर में कहती हैं, कि विष्णु चोरी करते हैं, हम कहती हैं, कि जो चोरी कर गया है, वह नन्दजी का सूनु है इसिलए वह चोर है, क्योंकि जंसे कुल में उत्पन्न है, वह कुल ग्वालों का है । ग्वाले सदैव क्षीर ग्रादि की चोरी करते हैं, इसने तो हमारे मन को चुराया है इसमें किसी प्रकार विशेष विरोध नहीं है, वे दूध दही चुराते हैं यह मन चुराते हैं, चौर्य कमं तो वे भी करते हैं, तो इनने भी उस कार्य (चौर्य कार्य) में कमी नहीं की है । ग्रथवा शास्त्रानुसार पित का नाम नहीं लेना चाहिए इसिलए 'नन्दसून' कहा है, जिससे यह निश्चय हो जाता है, कि गोपियाँ भगवान को ग्रपना पित ही मानती हैं । ग्रौर साथ में राजा का पुत्र भी मानती हैं, चोर नहीं समक्षतीं, क्योंकि राजा का पुत्र कभी चोरी नहीं करेगा, वैसा उनको निश्चय था, जब वे मन चुराके गए तब उन्होंने भगवान को चोर समक्षा, यदि चोर न हो, तो भोग का त्याग कर, क्यों भाग जावे ? ग्रतः यह भगवान, चोर हैं।

मन तो भीतर रहता है उसको कैसे चुराके ले गए ? उत्तर में कहती हैं, कि मन को तीन प्रकार अपने प्रेम, हास और अवलोकन, इन तीन धर्मों से चुराया, जैसा कि, प्रेम से अन्तः करण में प्रविष्ट हुए, हास्य से मन को पकड़ लिया और अवलोकन से चुराके ले गए। यों करने से सात्विक (प्रेम से अन्तः करण में प्रवेश) राजस (हास्य से मन को पकड़ना) और तामस (अवलोकन से चुराना) ये तीन भाव प्रकट किए ॥ ४॥

श्राभास—तेषामनुत्तरं मत्वा, एते श्रमुख्यफला महान्तोऽपि काकसेव्या एवेति, ये महान्तः पुष्पवन्तः सुगन्धाः तान् पृच्छाम इति कुरबकादीन् पृच्छन्ति कचिदिति ।

ग्राभासार्थ — गोपीजन को जब पीपल, पाकर ग्रौर बड़ से उत्तर नहीं मिला तब वे समभ गईं कि इनके जो फल हैं, वे श्रेष्ठों के लिए उपयोगी नहीं है, ग्रतः वायस ही उनको खाते हैं यद्यपि ये वृक्ष बड़े हैं किन्तु काम के नहीं है इसलिए ग्रपन उन बड़े पृक्षों से पूछें, जो फल पुष्प वाले हैं वैसे पेड़ कुरबक ग्रादि हैं यों विचार कर पूछने के लिए उनके पास गईं जिसका वर्णन 'कबित्कुरबक' श्लोक में करते हैं—

## श्लोक-कचित् कुरबकाशोकनागपुत्रागचम्पकाः । रामानुजो मानिनीनां गतो दर्पहरस्मितः ॥ ६ ॥

श्लोकार्थ - हे क्रवक ! हे ग्रशोक ! हे नाग केशर ! हे पुन्नांग ! हे चम्पक ! जिनका मन्द हास्य मानवितयों के मान को हरएा करता है वैसे राम के छोटे भाई को यहाँ से पधारते हए ग्रापने देखा ?

सुबोधिनी-कूरबकाशोकौ कामोद्दीपकौ एते कामबारापुष्पाः । नागो नागकेसरः, पुन्नाग-श्चम्पकश्च ग्रतिसुगन्धपृष्पाः । ते हि कामिनं व्याव-र्तयन्ति । ग्रतः पञ्चाप्येते ज्ञास्यन्तीति । रामानुजः कच्चिद्धवद्भिष्टं इति प्रच्छन्ति । पूर्ववदेव प्रयोजनकथन इ। मानिनीनां दर्पहरं स्मितं यस्य। व्यर्थमेव गतो भगवान्, स्मितमात्रेणैव दर्पो गच्छति, किं गमनेन । भयं तु नास्त्येव, यतो

रामानुजः वलभद्रभाता, भर्तृनाम न ग्राह्यमिति। वयं सर्वा एव मानिन्यः स्थिताः । स्रतोऽस्मदृर्पद-मनार्थं गतः । प्रायेगौतैर्न हष्टः । कृत्सितरवात् कं सुखं यस्य । रोदनप्रियोऽयम् । ग्रशोकश्च शोक-नाशक एव, न त् कस्यचित् सूखं प्रयच्छति। नागोऽयं नाम्नैव भयानकः । गजपक्षेऽपि पंसामपि नागः। चम्पकोऽपि परिस्मामविरसः। ग्रफला-श्रौते ॥६॥

व्याख्यार्थ - क्रवक ग्रौर ग्रशोक ये दोनों बड़े वृक्ष काम को उद्दीपन करने वाले हैं। ये काम-देव के बागा के पूष्प हैं, नागकेशर, पूनांग ग्रौर चम्पक के वृक्षों के पूष्पों की जो भी कामी सुगन्धि लेते हैं उनका चित्त दूसरी वस्तुओं से हट जाता है, ग्रतः ये पांच पेड़ इस बात को ग्रवश्य जानते होंगे कि भगवान कहां पधारे हैं ? इसलिए उनसे पूछती हैं, हे कुरबक ! हे ग्रशोक ! हे नाग ! हे पूनांग ! हे चम्पे ! बताग्रो तो सही, कि राम के छोटे भाई को श्रापने देखा है ? ग्राप क्यों पूछती हैं ? यदि वैसा प्रश्न करें तो प्रथम हीं उसके उत्तर में पहले की तरह वे सब कारण बता देती हैं ग्रौर विशेष में यह भी कहती हैं कि भगवान तो व्यर्थ ही चले गए ? यदि हमने मान किया तो ग्राप उसको वहां ही उतार सकते थे, इतने परिश्रम की ग्रायश्यकता ही नहीं थी, भगवान की मन्द मुस्कान में मानि-नियों के मद को चूर करने कीं शक्ति है, केवल हमारे सामने वह मन्द मुस्कान करते तो, हमारा गर्व कपूरवत् उड़ जाता । इस परिश्रम करने से वे दूट जाते, वे बलराम के भ्राता हैं ग्रतः निर्भय तो हैं ही, यहां भी बलराम के भ्राता कहने से यह बताया है, कि हम पितनयाँ हैं वह भर्ता हैं, हम सब ग्रब भी मानवाली हैं स्रतः हमारे स्रिभमान को नाश करने के लिए गए हैं।

गोपियाँ पुनः कहती हैं, कि हम समभती हैं, कि इन वृक्षों ने भी भगवान के दर्शन नहीं किए हैं कारए। कि, इनके गुए। वैसे ही हैं अर्थात् भगवदृर्शन के योग्य नहीं है, जैसे कि कूरबक, नाम से ज्ञात हो जाता है, कि इस वृक्ष को नीच रव<sup>3</sup> से ग्रानन्द ग्राता है, 'नाग' से तो स्पष्ट ग्रर्थ निकलता है कि यह भय देनेवाला हैं क्योंकि नाग है, ग्रथवा नाग का ग्रर्थ हस्ती लिया जाए तो भी भयानक है, पुनांग पूरुष नाग भी भयप्रद है, चम्पक भी परिएगाम में रस प्रद नहीं है वे वृक्ष भी दोष वाले हैं तथा फल रहित हैं।। ६॥

१-मूस्कराहट, २-ग्रभिमान, ३-ध्वनि वा शब्द, ४-साँप,

ग्राभास — पूर्वोक्तास्त्वपुष्पाः, एते ग्रफलाः । फलपुष्पाभ्यां नानाविधविनियोग-संभवादज्ञानं मत्वा, तुलस्यास्तदुभयं नास्तीति भगवदीयत्वेन प्रसिद्धां पृच्छन्ति कचिदिति ।

ग्राभासार्थ—प्रथम कहे हुए ( पांचवें श्लोक में कहे हुए ) वृक्ष पुष्प रहित हैं ग्रौर ये (छठे श्लोक में कहे हुए) वृक्ष फल रहित हैं, श्रतः दोनों को भगवान का ज्ञान नहीं हैं, कारण कि इनके फल ग्रौर पुष्प ग्रनेक प्रकार के विनियोग में ग्राते हैं, इसलिए ग्रब जो भगवदीया हैं तथा जिसके फल तथा पुष्पों का विविध विनियोग ग्रथवा दोनों प्रकार से विनियोग (ग्रन्यत्र) नहीं होता है ग्रौर वह चरण सेविका होने से, भगवदीया है, चाहे उसने हम जैसा रस ग्रहण नहीं किया है तो भी यह जानती होगी इससे पूछना चाहिए, इस प्रकार विचार कर निम्न 'किश्वतुलिस कल्याणि' श्लोक से पूछती हैं।

## श्लोक-कच्चित्तुलसि कल्याणि गोविन्दचरणित्रये । सह त्वाऽलिकुलैबिश्चत् दृष्टस्तेऽतित्रियोऽच्युतः ॥ ७ ॥

श्लोकार्थ—हे कल्याणी ! हे तुलसी ! हे गोविन्द के चरणों में प्रेम करने वाली ! भ्रमरों के साथ तुभे धारण करने वाले तेरे, ग्रतिप्रिय ग्रच्युत को तुमने देखा ? ॥ ७ ॥

सुबोधिनो — तुलसीति सम्बोधनं सखीमिव मत्वा । सा चेत् पूर्वसम्बन्धस्मरऐोन भक्तं व भग-वन्तं भजेत्, तदा रसो न पुष्ट इति तां भगवत्पत्नीं मन्यमाना स्राहुः कल्यागीति । एवमपि सति भक्तिप्रधानेत्यस्मदाद्यपेक्षया उत्कृष्टेत्याहुः गोवि-न्दचरगप्रिय इति । किञ्च, तव दर्शने उपायोप्य- स्ति । त्वत्सजातीयस्य तत्र विद्यमानत्वात् । सजा-तीयो हि सजातीयं मार्गस्थं हृष्ट्वा गच्छति। तदाहुः । ग्रलिकुलै, सह त्वा त्वां बिभ्रत् हृष्ट इति । किञ्च, ते भगवानत्यन्तं प्रियः, यद्यनेन मार्गेण् गतः स्यात्, ग्रवश्यं त्वया हृष्टः स्यादिति ॥ ७॥

व्याख्यार्थ — गोपियां तुलसी को अपनी सखी समभ कर हे तुलसी! इस प्रकार संबोधन करती हैं, और दूसरा संबोधन हे कल्यािए। कहने का भावार्थ यह है कि गोपियां तुलसी को भग—वान की पत्नी समभती हैं, यदि प्रथम संबन्ध स्मरण करे, तुलसी भगवान की केवल भक्त ही है, माना जाए तो, रस पुष्ट न होवे, अतः पत्नी समभ यह (हे कल्यािए। विशेषण वा संबोधन दिया है। पत्नी भाव होते हुए भी उसमें भक्ति भाव विशेष है इसिलए हमसे यह (तुलसी) उत्कृष्ट हैं, जिसको (उत्कृष्टता को) बताने के लिए 'गोविन्द चरणिप्रये' विशेषण दिया है अर्थात् तुलसी भगवान के चरणों में प्रमवाली होने से हमसे विशेष है, मन में विचारती है कि तुलसो कह दे कि मुभ से क्यों पूछती हो, तो उसका उत्तर स्वयं दे देती हैं, कि आपकी जातिवाली (तुलसी) प्रभु के चरणों में,

सदैव रहती है उसको देख ग्राप भी वहां जाने की इच्छा करती हैं, क्योंकि एक जातिवाला कहीं भी ग्रपनी जाति वाले को देखता है, तो उससे मिलने की चाहना करता है ग्रौर इसके सिवाय, भगवान भ्रमरों के कूलों को भी, ग्रापके साथ ही धारए करते हैं, इसलिए भी ग्रापने उनको (भगवान को) देखा होगा। तथा ग्रापको भगवान् बहुत प्रिय हैं, ग्रतः यदि भगवान् इस मार्ग से पधारे होंगे, तो निश्चय ग्रापने दर्शन किए होंगे ॥ ७ ॥

श्राभास—तत्राप्यरुचि मत्वा, इयं सपत्नीवत् स्वोत्कर्षं ख्यापयन्ती कथमन्याभ्यो वक्ष्यतीति, साधारण्यः स्त्रिय एवास्माकमुपकारिण्य इति, ताः पृच्छन्ति मालतीति ।

श्राभासार्थ-तुलसी से भी कुछ उत्तर न मिलने पर, गोपियों ने समभा, कि यह सौति की तरह अपना उत्कर्ष जताने के लिए अन्यों को कैसे बताएँगी ? अतः अपने लिए तो साधारण स्त्रियाँ ही उपकार करने वाली बनेगी, इसलिए उनसे पूछना चाहिए यह निर्एाय कर निम्न 'मालत्यर्दाश' श्लोक से साधाररा वनस्पतियों से पूछती हैं-

श्लोक-मालत्यदर्शि वः कच्चित् मिल्लके जाति यूशिके। प्रीति वो जनयन् यातः करस्पर्शेन माधवः ।। ८।।

श्लोकार्थ-हे मालति ! हे मिल्लिके ! हे जाति ! हे यूथिके ! हस्त स्पर्श से प्रीति को उत्पन्न करते हुए माधव इस मार्ग से पधारे थे उनको ग्रापने देखा ?

नानारूपाभिः दृष्टः किंद्वत् । तथैव मिल्लिके, हे लक्ष्म्या सह तिष्ठति, ग्रतस्तस्याः चूडाबन्धनार्थं जाति, हे यूथिके। एत श्वतस्रो लताः स्रतिसृगन्धपुष्पाः पुष्पावचय स्रावश्यक इति ॥ ५॥ भगवत्प्रयाः । स्रतः वः युस्माकं करस्पर्शेन प्रीति

सबोधिनी हे मालति, वः यूष्माभिः प्रत्येकं | जनयन् पूष्पावचयं कूर्वन् माधवो लक्ष्मीसहितः ।

व्याख्यार्थ—हे मालति ! हे मिल्लिके ! हे जाति ! हे यूथिके ! अनेक रूप वाली आप सबने भगवान को देखा ? ये चार लताएँ ग्रत्यन्त सुगन्धिवाले पुष्प उत्पन्न करती हैं एवं भगवित्प्रय भी हैं, ग्रतः भगवान ग्रपने कर कमलों से पूष्प चयन करते हुए ग्रापका स्पर्श कर प्रेम को उत्पन्न करते है। उनको (भगवान को) पूष्प चयन इसलिए ग्रावश्यक था, कि उस समय ग्रापके साथ लक्ष्मीजी थीं उनकी (लक्ष्मीजी की) चोटी र गृंथने के लिए पूष्प चाहिए थे।

श्राभास-- नन् यद्यप्येताः स्त्रियः, तथाप्यफला इति, ग्रल्पा इति, स्वार्थपरा इति, लक्ष्मीपक्षपातिन्य इति न वदिष्यन्तीति ज्ञात्वा ग्राम्रादीनत्युत्तमान् वृक्षान् पृच्छन्ति चूतेति।

१-तोडते, २-जुडा

श्राभासार्थ—ये लताएँ स्त्रियाँ हैं स्रौर निष्फल हैं स्रथित इनसे कोई लाभ नहीं है, ये न छाया कर सकती हैं और न फल खिला सकती हैं केवल लक्ष्मी का पक्ष करती हैं, उनकी चोटी गूथने के लिए पुष्प दे सकती हैं, अतः ये भी भगवान् का पता अपन को नहीं बताएँगी, इसलिए इन अल्पों को छोड़ो, चलो तो महान् आम्रादि वृक्षों से पूछो, यह विचार कर निम्न श्लोक 'चूत श्रियाल' में उनसे पूछती हैं।

श्लोक — चूतिष्रयालयनसाशनकोविदारजम्बर्कबिल्वबकुलाम्नकदम्बनीपाः। येऽन्ये परार्थभवका यमुनोपकूलाः शंसन्तु कृष्णपदवीं रहितात्मनां नः॥६॥

श्लोकार्थ-हे चूत<sup>२</sup>! हे प्रियाल! हे पनस! हे ग्रशन! हे कोविदार! हे जामुन ! हे ग्रर्क 3 ! हे बिल्व ! हे बकुल ! हे ग्राम्न हे कदंब ! हे नीप ! ग्रौर ग्रन्य जो यमुनाजी के तट पर परोपकार के लिए उत्पन्न हुए हो ग्रत: हम, जो श्रीकृष्ण के बिना ग्रात्मा रहित बन गई हैं, उनको श्रीकृष्ण का पता बताग्रो ॥ ६ ॥

सुबोधिनो-चूताम्री मनुराम्लप्रकृतिकौ । कालभिन्नफलौ वा । प्रियालस्तु बीजेप्यधिकरसै-युक्तः। पनसो महाफलः । अन्ये चाशनादयो वृक्षाः पुष्पफलप्रधानाः । किं बहुना । अन्येऽपि ये मधूकादयः । परार्थमेव जन्म येषां ते परार्थभव-काः । किन्न, यद्यपि सर्व एव वृक्षाः परार्थजन्मानः, तत्रापि ये यमुनोपकूलाः, यमुनाया उपकूले तप-

स्विन इव तिष्ठन्ति, ते ह्यवश्यं भगवन्तं पश्यन्ति बोधयन्ति च । ग्रतः सदानन्दस्य पदवीं शंसन्तु । यथास्मद्धृदये समायाति । दयार्थमाहः रहिता-त्मनामिति । केचित् गृहरहिताः धनरहिताः देह-रहिता वा । वयं त्वात्मरहिता एव । ग्रतः सर्वा-पेक्षया वयं दीनाः । स्रतः कृष्णायदवीमस्मदर्थे शंसन्तु ॥ ६॥

व्याख्यार्थ - ग्राम दो प्रकार के होते हैं एक मीठे ग्रौर दूसरे खट्टो, मीठे ग्राम को चूत कहते हैं. जो रस वाले होने से चूँसे भी जाते हैं ग्रौर दूसरे जो साधारण तथा मींठे न होकर खट्टे होते हैं, उनको ग्राम्न कहते हैं, अथवा अलग २ समय से उत्पन्न होने से एक को चूत दूसरे को ग्राम्न कहते हैं। 'प्रियाल' के बीजों में भी अधिक रस भरा रहता है, 'पनस' के फल बड़े होते हैं, अन्य अशन आदि वृक्षों में पुष्प तथा फल मुख्य हैं, विशेष क्या कहें। ग्रन्य भी जो मधूक ग्रादि वृक्ष हैं, वे सब परोपकार के लिए ही उद्भूत हुए हैं, किञ्च, यद्यपि सब वृक्ष परोपकार के लिए ही जन्मे हैं तो, भी जिनका जन्म, श्री यमुनाजी के तट पर हुम्रा है, वे तपस्वियों के समान वहां रहते हैं, वे स्रवश्य भगवान् को देखते हैं ग्रौर ग्रन्यों को भी ज्ञान कराते हैं, ग्रतः हे वृक्षों ! सदानन्द भगवान् का पता बताग्रो, कि भगवान् किस मार्ग से गए हैं, जिससे हम उनको पा सकें, गोपियाँ वृक्षों को अपनी दीन स्थिति बताती हैं, कि हे वृक्षों ! हम ग्रात्मा से रहित हैं, जगत् में कितने बिना गृह के, वा बिना धन के ग्रथवा बिना देह के होंगे, किन्तु हम ही हैं, जो ग्रात्मा के बिना हैं ग्रतः हम सर्वथा दया के पात्र हैं इसलिए हमको कृष्ण का पता बतावो।। ह।।

१-स्वाधियों, २-चूसे जाने वाले ग्राम, ५-मंदार

श्रामास—एवमतिविलापे दीनतायामाविष्कृतायां भूमौ भगवश्रणारिवन्दानि हष्टानि, तद भूमिं स्तुवन्ति किं ते कृतमिति ।

श्राभाषार्थ—इस प्रकार जब गोपियों में दीनता प्रकट हुई, तब उन्होंने पृथ्वी पर भगवान के चरण चिन्ह देखे, देखते ही निम्न श्लोक 'किं ते कृतं' से पृथ्वी की स्तुति करने लगीं—

श्लोक — किं ते कृतं क्षिति तपो बत केशवां जिस्पर्शोत्सवोत्पुलिकताङ्गरहै विमासि । श्रूप्यं जिसंभव उरुक्रमविक्रमाद्वा श्राहो वराहवपृषः परिरम्भणोन ।। १०।।

श्लोकार्थ — हे पृथ्वी ! तू ने कौनसा तप किया है ? जिससे, भगवान के चरण स्पर्श होने से, तेरे रोमांच (खड़े) हो गए हैं ग्रौर तू ग्रत्यन्त शोभा पा रही है, क्या ग्रभी (इस समय हुए) भगवान के चरण स्पर्श से यह ग्रानन्द हुन्ना है ? या वामनावतार में नापने के समय जो चरण स्पर्श हुग्रा उसका ग्रानन्द है, ग्रथवा वराह ग्रवतार के समय पाताल से लाते हुए जो तुमने भगवान से ग्रालिङ्गन किया उस समय का ग्रानन्द है, यह स्पष्ट बता द । १०॥

मुबोधिनो हे क्षिति । ते त्वया किं वा तपः कृतम् । स्रस्माभिरिष तपः कृतमेव, परं नैव फल-मनुभूतम् । सर्वथा पुण्यव्यितरेकेण नेष्टसिद्धिः । सुतरां भगवह्रक्षणा । स्वस्य तदभावमाशङ्कच्य बतेति खेदे । न केवलं तव पादसम्बन्धमात्रम्, किन्त्वन्येऽपि भावा हश्यन्त इत्याहुः । केशवस्य ब्रह्मादेरिप मुक्तिदातुः ब्रह्मप्राथितचरणारिवन्दस्य स्रद्मिस्पर्शेन उत्सवो यस्याः । स्वेदो हश्यत एव, स्रन्यथा पदानि स्पष्टानि न भवेयुः । स्रन्योप्युत्सवो हश्यते, उत्पुलिकता च । सर्वत्र दूर्वाङ्क रा उत्थिता इति स्रङ्गारू रोमाञ्चैः कृत्वा विशेषेण भासि । उत्पुलिकताङ्गरुहैर्वा । स्रंघिस्पर्शोत्सवा

विभासि । ननु सर्वत्रेव पुलको दृश्यते, यदि केश-वांघ्रिस्पर्शेन स्यात्, तत्रैकदेशे स्यात्, स्वदेवदि-त्याशङ्क्ष्यहेत्वन्तरमुत्प्रेक्षन्ते ग्रप्यं घ्रिसंभव उरुक्रम-विक्रमाद्वेति । ग्रपीति संभावनायाम् । ग्रनेन चरणस्पर्शेन पूर्वस्थितचरणस्पर्शः स्मृतः । स तु सर्वत्र भूमौ व्याप्तः । ग्रतस्तेन ग्रंघ्रिणा संभवो यस्य उत्सवस्य । उरुक्रमः त्रिविक्रमः । तस्य विक्रमात् पदन्यासाद्वे ति तत्राप्यनिर्धारः । न हि चरणसंबन्धमात्रेण संभोगरहितेन सात्त्विकभावरूपः उत्सवो रोमाञ्चो भवितुमहंति । तदर्थं पक्षान्तर-माशङ्कते ग्राहो वराहवपुषः परिरम्भणनेति । ग्रनेन स्वसमानता च वरिण्ता ॥ १०॥

व्याख्यार्थ हे पृथ्वी ! तुमने किस प्रकार तप किया है ? हमने भी तो तप किया है, किन्तु जिस फल का अनुभव तू ले रही है, उस प्रकार के फल का अनुभव हम नहीं कर रही हैं। हां हमने समभ लिया कि पुण्य के बिना इष्टि की सिद्धि नहीं होती है, उसमें भी भगवत्सम्बन्धी इष्ट सिद्धि

१-इच्छित फल

जिससे भगवान का पता लग जावे, वह तो विशेष पृण्य के बिना नहीं हो सकती है, गोपियों ने इस प्रकार के फल का अनुभव न होने से, अपना खेद प्रकट करने के लिए मूल में खेद वाचक 'बत' शब्द दिया है, हे पृथ्वी ! तुमने केवल चररा स्पर्श का अनुभव नहीं किया है, किन्तू उस स्पर्श से उत्पन्न अन्य पुलक आदि विकारों का भी अनुभव लिया है, 'केशव' नाम का भावार्थ, यह है कि श्रीकृष्ण ब्रह्मा ग्रौर महादेव को भी मोक्ष देने वाले हैं, उनकी प्रार्थना से, ग्राप पृथ्वी पर पधारे हैं, जिससे उनके चरणारिवन्द के स्पर्श का ग्रानन्द तुमने प्राप्त किया है, उस ग्रानन्द के उत्सव को मनाते हए तुमको प्रस्वेद हुआ जिससे तू वैसी आई हो गई है कि प्रभु के चरणारविन्द के चिन्ह तुम पर अङ्कित होगए हैं अन्यथा यदि तुभे पसीना न आया होता, तू शुष्क रहती तो ये चरण चिन्ह अङ्कित न होते, यह तुम्हारी आर्द्र ता सात्विक भाव को प्रकट करती है, और इसके अतिरिक्त तुभे उस आनन्द से पुलक हुए वे (पुलक) दूर्वा रूप में प्रत्यक्ष देखने में आते हैं उनसे तुम्हारी शोभा विशेष बढ रही है, ग्रथवा चरण स्पर्श से उत्पन्न ग्रानन्द से, ये सब विकार हुए हैं, जिनसे तुम्हारी शोभा हो रही है। पृथ्वी में यह पूलक तो सर्वत्र देखने में ग्राती है, यदि ग्रवके चरण स्पर्श से हुई होती तो पसीने की तरह एक स्थान पर होती, सर्वत्र न होती, इस शङ्का के निवारण के लिए ग्रन्य कारण कहती हैं कि वामनावतार में भगवान् ने पृथ्वी नापते हुए ग्रपने चरएा का समग्र पृथ्वी को स्पर्श कराया था इस समय चरण स्पर्श से यह स्मृति हो गई है, जिससे पृथ्वी में सर्वत्र पुलक रूप दूर्वा उद्भूत हुई है, केवल चरण स्पर्श से तो इतना ग्रानन्द नहीं होता है जिससे पुलक हो जाए, किन्तु वह तब होता है, जब ग्रालिङ्गन ग्रौर चुम्बन ग्रादि किया पूर्वक भोग होता है इसका उत्तर देती हैं, कि जब बराह रूप धारण किया था तब म्रालिङ्गन म्रादि हुए थे, जिससे पुलक म्रादि होने में किसी प्रकार संशय नहीं है ग्रौर वे प्रत्यक्ष देखने में ग्रा रहे हैं। इन कारणों से हे पृथ्वी ! तुम ग्रौर हम दोनों समान हैं 11 20 11

श्राभास-एवं स्थावरान् पृष्ट्वा जङ्गमान् पृछन्ति ग्रपीति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार स्थावरों से पूछकर ग्रब चेतन प्राणियों से पूछती हैं-जिसका वर्गान श्री शुकदेवजी 'ग्रप्येगा' श्लोक से कहते हैं—

श्लोक-इत्येगपतन्युपगतः प्रिययेह गात्रेस्तन्वन हज्ञां सिख सुनिवृ तिमच्यतो वः। कान्ताङ्गकुचकुङ्कुमरञ्जितायाः कुन्दस्रजः कुलपतेरिह वाति गन्धः।।११

श्लोकार्थ-हे हरिग्गी ! हे सखी ! किसी प्यारी के साथ घूमते हुए ग्रौर अपने अवयवों से तुमको आनन्द देते हुए भगवान को इस मार्ग जाते हुए तुमने देखे ? उनके गले में वह कनेर के फूलों की माला है, जिसमें प्रिया के श्रङ्ग सङ्ग करते समय उसके कुचों का चन्दन लग रहा है यहां उनकी सुगंध युक्त वायु ग्रा रही है।। ११॥

स्बोधिनी-हे एरापितन,कृष्णसारपितन,प्रियया कयाचित् लक्ष्म्या ग्रन्यया वा उपयतः मिलितः स्त्रीसहितः, ग्रनेन मार्गेग गच्छन्, स्वगात्रेः स्वा-वयवै:, भवतीनां हशां सूनिवृति तन्वन् हष्टः किंवत् । अनेनैव मार्ग्गेग गत इति चरगारिवन्द-दर्शनात् निश्चीयते । यदि हष्टो भवेत्, तदा ग्रस्माभिरपि द्रष्टुम् शक्यत इति । त्वं त्वन्यस्य पत्नी ग्रस्माकं च सखो भवसि। ग्रत ग्राहः हे सखीति । सखित्वं कृष्णानुरक्त्या, नेत्रतृल्यत्वेन

भीरुत्वादिधर्में: । ग्रन्यथा भवतीनां विकसितनय-नानि न भवन्तीति। ननु कृतलीलः किमिति प्रार्थ्यते, तत्राहुः ग्रच्युत इति । नन् कथं ज्ञायते प्रियया उपगत इति, तत्राहुः कान्तेति । कान्ताया ग्रङ्गसङ्गे य कुचयोः कुङ्कुमं तेन रिञ्जतायाः कुन्दस्रजः कुन्दपुष्पमालायाः गोकुल पतेः सम्बन्धि-न्या इह गन्धो वाति। स्राद्रंश्च गन्धः स्राद्रं कुङ्कुमं ज्ञापयति । सात्त्विकभावादेवार्द्रता । ग्रतो ज्ञायते प्रियया सङ्गत इति ।।११॥

व्याख्यार्थ - हे कृष्णसार मृग की पत्नी ! हे सखी ! अपनी प्रिया (लक्ष्मी अथवा अन्य) के साथ, इस इस मार्ग से जाते हुए ग्रपने श्री ग्रङ्गों के ग्रवयवों से, तुम्हारी हिंग्ट को ग्रानन्द देते हुए क्या तुमने भगवान् को देखें ? इस मार्ग से ही पधार रहे हैं इसका निश्चय भगवान् के चरण चिन्ह देखने से हुआ है। यदि देखे हो तो हमको भी बतादो, तो हम भी देख सकें, तू तो अन्य की पत्नी है और हमारी सखी है, सखी होने के कारण बताती हैं, जैसी हमारी कृष्ण में प्रीति है, वैसे तेरी भी है, तेरे नेत्र भी हमारे नेत्रों के समान हैं तथा जैसे तू डरपोक है वैसे हम भी डरपोक हैं, तू ने भगवान् के दर्शन किए हैं इसका प्रमारा यह है, कि तेरे नेत्र प्रफुल्लित हो रहे हैं यदि दर्शन न किए होते तो, कदाचित् वसे नेत्र नहीं होते । वे स्रकेला तो नहीं थे स्वामिनी के साथ थे, स्रतः लीला भी अवस्य की होगी, ऐसा कहने पर गोपियों के मन में शङ्का हुई, कि हरिस्मी कह देगी, कि जब उन्होंने लीला करली है, तो फिर उनसे मिलने के लिए क्यों पूछती हो ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि जिसके लिए हम पूछ रही हैं, वह 'ग्रच्युत' है ग्रर्थात् वह रमए। कर लेने पर च्युत नहीं होते हैं अतः रमरा करने के अनन्तर, फिर भी रमरा कर सकते हैं। यदि हरिसाी पूछले, कि वे स्त्री के साथ थे, यह कंसे कहती हो ? (तो) इसके उत्तर में कहती हैं, कि—यहां उस माला की सुगन्धि ग्रा रही है, जिस कुन्दमाला में प्रिया के स्तनों पर चर्चित चन्दन लगा हुग्रा है, क्योंकि वह गीला है, वह माला ग्रापने कण्ठ में धारण की है, जिससे जाना जाता है कि ग्रापके साथ प्रियाजी भी हैं।। ११।।

म्राभास-एवं हरिरापत्नीं पृष्ट्वा इयं भर्नु समीपे वक्तु मशक्ते ति पूर्वं भगवतस्तुतान् वृक्षान् पृच्छन्ति बाहुमिति ।

गोपियों ने जान लिया, कि यह हरिग्गी पित के साथ होने से, हमारे प्रश्न का उत्तर नहीं दे सकेगी, ग्रतः हमको उन वृक्षों से पूछना चाहिए जिनकी स्तुति स्वयं भगवान ने की है, यह निश्चय कर 'बाहुँ प्रियांस' श्लोक से उनसे पूछती हैं-

श्लोक — बाहुं प्रियांस उपधाय गृहीतपद्मो रामानुजस्तुलसिकालिकुलैर्मदान्धैः। श्रन्वीयमान इह वस्तरवः प्रमारां किं वाभिनन्दति चरन् प्ररायावलोकैः ।।१२

श्लोकार्थ—हे वृक्षों ! एक हाथ प्यारी के कंधे पर धर, दूसरे हाथ में कमल लिए हुए यहां विचरते हुए ग्रौर जिनके पीछे तुलसी की गन्ध से मत्त भ्रमर जा रहे हैं वैसे राम के छोटे भ्राता ने स्नेह पूर्वक ग्रवलोकनों से तुम्हारे प्रणाम को स्वीकार किया व नहीं ? ॥ १२॥

मुबोधिनी-प्रियाया ग्रंसे बाहुमुपधाय द्वितीयेन हस्तेन गृहीतपद्मः रामानुजो निर्भयः नुलसिकायाः सम्बन्धिनो येऽलयः तेषां कुलैः कृत्वा भ्रन्वीयमानः पश्चाद् गम्यमानः । हे तरवः । पूर्वं भगवता भक्तत्वेन स्तुताः, ग्रतो भगवद्भिः कृतं प्रगामिमहैव किमभिनन्दति, न वेति प्रश्नः। प्रियांसे बाहुमुपधायेति समतया गमनेन लक्ष्यते। उभयोः पदानां पङ्कत्याकारेगा गमनात् । कदा-चित्पदानां चाञ्चल्येन भ्रमरोपरुद्धगत्या तन्निवार- गार्थं यत्नो लक्ष्यते । तरवश्च नम्राः, नमस्कारा-र्थमेव फलोपहारं कृत्वा भूमिसम्बद्धशिरसो जाताः। अतो ज्ञायते प्रणामः कृत इति । अनुत्थानात्संदेहः अभिनन्दति न वेति । अनिभनन्दने हेतुः चरित्रति यो हि गच्छति, सः अनवहितोऽपि भवति । ननु निकट एव स गच्छति । यद्यभिनन्दनं कृतं स्यात्, तदेव श्रूयेत, कथं संदेह इति चेत्, तत्राहुः प्रग्णया-वलोकैरिति । प्रगायपूर्वकमवलोकैः, न तु वाचा । श्रतो ये निकटस्थाः, त एव जानन्ति नान्ये ॥१२॥

व्याख्यार्थ - बलदेवजी के अनन्तर प्रकट होने के कारण जो निर्भय है, तुलसी के सम्बन्धी भ्रमर जिनके पीछे ग्रा रहे हैं, वैसे भगवान प्यारी के कन्धे पर एक हस्त को धर, दूसरे हस्त में कमल को लेकर जो विचरण कर रहे हैं, हे वृक्षों ! जिन्होंने ग्रापके भक्त होने के सम्बन्ध से, पूर्व स्तुति की है, जिससे तुमने भगवान् को, जो ग्रब प्रणाम किया उसको उन्होंने स्वीकृत किया वा नहीं ? वह बताग्रो:

भगवान् एवं प्रिया की पद पंक्ति साथ साथ इसलिए जा रही है, जो भगवान् ने अपने श्री हस्त को प्यारी के कन्वे पर धरा है जिससे निश्चय है, कि दोनों मिलकर इकट्टे ही साथ में जा रहे हैं, कहीं कहीं भगवान के चरग की गित टेढी देखने में ग्राती है, उसका कारग यह है, कि १-च ख्रल गित से चलना, २—भ्रमरों के उपद्रव से उनको दूर करना, ग्रन्यथा तो दोनों की चाल समान है।

वृक्ष नम्र स्वभाव वाले होते हैं, स्रतः इन्होंने भेट के लिए फल लेकर पृथ्वी तक नत मस्तक होके भगवान को प्रगाम किया है, किन्तु वे (भगवान्) तो चले गए हैं, अब तक इनके मस्तक पृथ्वी पर क्यों हैं ? जिससे संशय उत्पन्न होता है, कि यह पृथ्वी पर मस्तक प्रगाम के कारगा से है वा ग्रन्य किसी कारण से है, ग्रथित् इन्होंने (वृक्षों ने) प्रणाम किया है वा नहीं ? प्रणाम के ग्रनन्तर तो मस्तक, ग्रपने स्थान पर होना चाहिए, वह नहीं होने से, प्रणाम के विषय में शङ्का होती है श्रौर इनका प्रणाम भगवान् ने वाणी से वा इङ्गित से स्वीकार किया या नहीं ? भगवान् जा रहे थे इस-लिए इन्होंने प्रणाम किया यह ध्यान में न भी ग्राया हो, हम उस समय पास तो थी नहीं जो जान सकें, पास वालों ने जाना होगा । हे वृक्षों ! इत्यादि कारणों से सन्देह होने से, हम ग्राप से पूछती है।। १२।।

स्राभास—ते ज्ञानिनो वृक्षाः हित्रभिः सह सम्भाषरां न करिष्यन्तं।ति तत्पत्नय एव प्रष्टव्या इत्याहः पृच्छतेमा लता इति ।

ग्राभासार्थ — वृक्ष तो ज्ञानी हैं, वे स्त्रियों से सम्भाषण नहीं करेंगे, ग्रतः इनकी स्त्रियों से 'पृच्छतेमा' क्लोक में पूछती है —

श्लोक—पृच्छतेमा लता बाहुनप्याश्लिष्टा वनस्पतेः। न्ननं तत्करजस्पृष्टा बिभ्रत्युत्युलकान्यहो ॥ १३ ॥

श्लोकार्थ—ये लताएं वृक्ष के डालिग्रों रूप भुजाग्रों को ग्रालिङ्गन कर रही हैं तो भी, भगवान के नख स्पर्श से इनमें पुलक हो गई है, जिससे ये भगवान का पता बता सकेंगी ग्रत: इनसे पूछें ॥ १३ ॥

सुबोधिनी - वनस्पतेर्बाहुनाश्लिष्टा ग्रप्येताः पुच्छत । यद्यपि तासामप्यनवसरः, ताश्च पुनर्भर्तृ - भुजालिङ्गिता ग्रपि भगवत्करजैरेव नखैः स्पृष्टाः सत्यः उत्पुलकानि विश्वति । न हि रसान्तरा-विष्टानां रसान्तरार्थं स्पृहा भवति । ग्रत एव

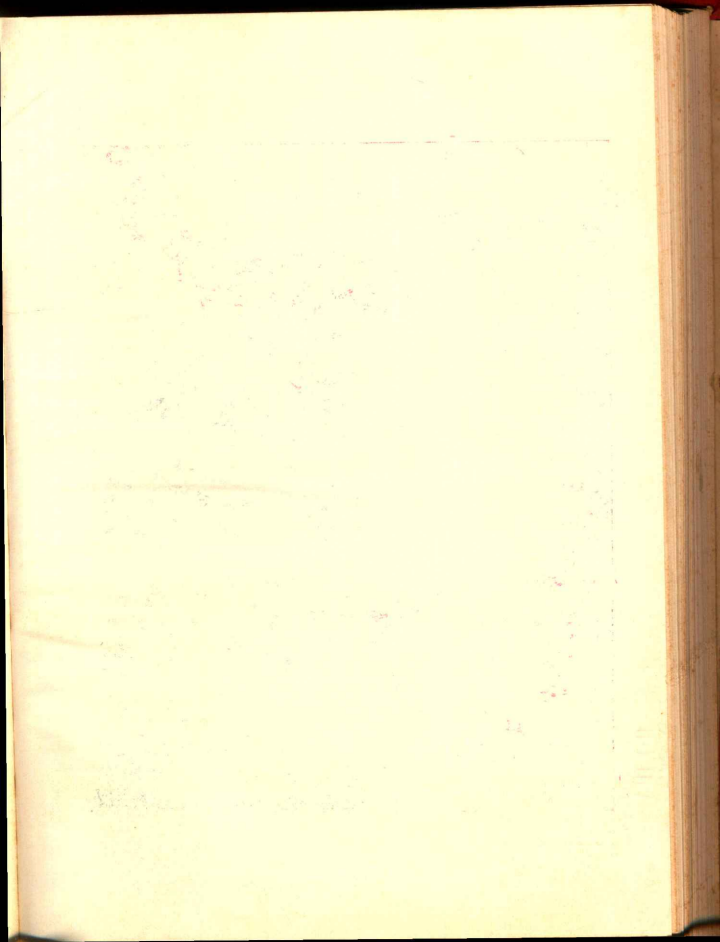
ज्ञायते 'सर्वोपमर्दी भगवत्सम्बन्धी रस' इति । एवं सर्वेषामेवावचने मूछिता इव जाता इति । एतदन्ता प्रश्नकथा । नवविधा एता गोप्यो निरू-पिताः । दशमी तु भगवता नीयते । एवमन्वेषगीन रसस्थैयं निरूपितम् ॥ १३॥

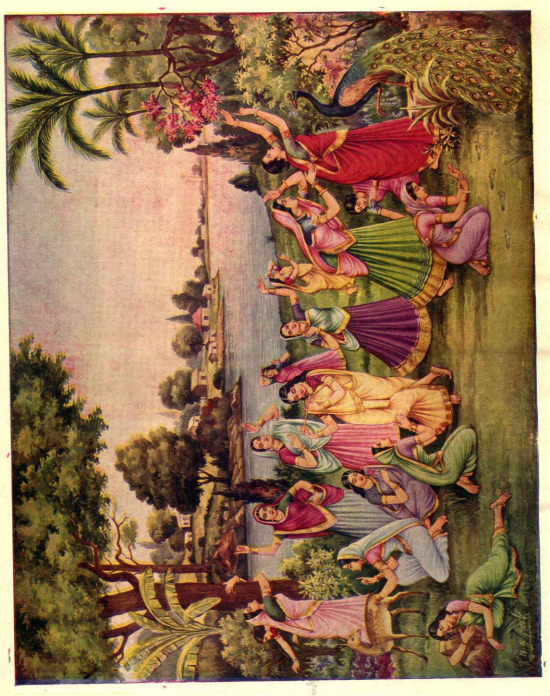
च्याख्यार्थ —यद्यपि ये बेल वृक्षों के बाहु से ग्राश्लिष्ट हैं तो भी, इनसे पूछो, जो कि इनको भी उत्तर देने का ग्रवसर तो है नहीं, कारण कि एक तो ये पितग्रों से ग्रालिङ्गित हैं, ग्रीर दूसरे पुष्प चयन करते हुए भगवान् के नख स्पर्श से इनके रोमांच खड़े होगए हैं, उस रस में ये, छकी हुई हैं ग्रतः एक रस में मग्न, दूसरे रस ग्रहण करने की इच्छा नहीं करते हैं, जिससे जाना जाता है, कि भगवान् का रस सब रसों का मर्दन करने वाला होने से, सब से उत्तम, श्रेष्ठ है।

इस प्रकार सब से पूछने पर किसी ने भी कोई उत्तर नहीं दिया, तब वे मूर्छित सी हो गईं, इसी तरह प्रश्न करने वाली नौ प्रकार की गोपियाँ थीं, दशमी तो भगवान् के साथ गई हुई थीं, यहाँ तक प्रश्न की वार्ता हुई, जो कि प्रश्नों का उत्तर गोपियों को नहीं मिला किन्तु इस भांति प्रश्न करने से इनको (गोपियों को) यह फल मिला कि उनमें रस स्थिर हो गया।

श्राभास—एवं तिरोधानेन जाततापनिवारणार्थं यत्नो निरूपितः । एतदुपर्मादका भगवद्गीला प्रादुर्भूता । तस्या विलासं वक्तुं पूर्वोपसंहारपूर्वकमुपक्रमते इतीति ।

१-मोका,





गोपियोंकी तन्मयता

मुद्रक-गीतायेस, गोरखपुर

श्राभासार्थ - गोपियों ने ताप को मिटाने के लिए इस प्रकार प्रयत्न किया किन्तु उससे केवल रस पृष्ट हुआ ताप नहीं मिटा, श्रव ताप को मिटाने वाली भगवल्लीला प्रकट हुई, जिसके विलास का वर्णन करने के लिए पूर्व विषय का उपसंहार कर, उसका उपक्रम दियुन्मत्त' श्लोक से करते हैं—

#### श्रीशुक उवाच

श्लोक — इत्युन्मत्तवचो गोप्यः कृष्णान्वेषणकातराः । लीला भगवतस्तास्ता ह्यानुचक्रुस्तदात्मिका ॥ १४ ॥

श्लोकार्थ—इस प्रकार उन्मत्त की भांति वचन कहती हुई, भगवान को ढूंढने से दीन हुई गोपियाँ तद्रूप होगई, जिससे भगवान द्वारा की हुई, वे लीलाएँ स्वयं करने लगीं।। १४।।

मुबोधिनी—इतिशब्दः प्रकारवाची । एवं-प्रकारेण प्रश्नायोग्येऽपि प्रश्नकरणादुनमत्तवाची गोप्यो जाताः । कृष्णस्यान्वेषणे कातरा ग्रपि, दीना ग्रपि, जाताः । तनुर्वाक् श्रान्ता । मनसि तु त्रयो वर्तन्त इति प्रथमस्यापगमे द्वितीय ग्रा-विभूत इत्याह लीला इति । भगवतस्तास्ताः पूर्वमुक्ताः कृताश्च तदात्मिकाः सत्यः ग्रनुचक्रुः । उन्मत्तवच इति छान्दसो ह्रस्वः । ग्रथवा । इति पूर्वोक्तमुन्मत्तवचः एतावदिति । ततो गोप्यः

कृष्णान्वेषणार्थं कातरा जाता इति । भगवतो लीलाः षड्विधाः स्वाभाविक्यस्तासामपि भेदाः तास्ताः । युक्तश्चायमर्थः । भगवति हृदि समा-विष्टे लीलाभिः सहिते । यदा यदा भगवानव-तरित तदा तदा पूतनासुपयःपानादिकं करोति, तथैव संवत्सरलीलायां पुरुषोत्तमादिषु प्रसिद्धः । एतासामपि मनसि ग्राविभू तेन कर्तव्यं तत्साक्षा-त्कर्तुं मशक्यमिति भाव नयैवाविभू त इति ग्रनु-करणमात्रं कृतवत्यः ।। १४।।

द्याख्यार्थ मूल श्लोक में 'इति' शब्द दिया है, उसका ग्रर्थ 'प्रकार' है, गोपियों के वचन उन्मत्त जैसे थे, इस प्रकार कहने का ग्राशय यह है कि गोपियों ने उनसे (ऐसे प्रश्न किए जो प्रश्न करने कोग्य नहीं थे, जिससे जाना गया है, कि गोपियां उन्मत्तवत्त बोल रही हैं, ग्रौर कृष्ण का ग्रन्वेषण करती हुई दीन बन गई हैं जिससे शरीर तथा वाणी भी थक गई किन्तु मन में तो तीनों (ताप, लीला ग्रौर भगवान्) ही हैं, एक (ताप) के जाने पर दूसरे (लीला) का ग्राविर्माव हुग्रा जिसके लिए श्री शुकदेवजी ने मूल में 'लीला' शब्द दिया है, गोपियां तद्रूप (भगवद्रूप) हो कर, वे वे लीलाएं जिनका ग्रनुभव किया था, करने लगीं। मूल में जो 'वचः' कहा है वह वैदिक व्याकरण नियमानुसार छान्दस प्रयोग है, यदि इस शब्द को छान्दश न माना जाय तो इसका ग्रर्थ इस प्रकार कहना चाहिए 'इति' श्रव तक जो कहा गया है वह 'उन्मत्त वचः = उन्मत्तस्य वचः अ उन्मत्त का वचन (कहना) है।

<sup>\*</sup> वचसू- शब्द मानकर यह अर्थ किया जा सकता है

गोपियां भगवान् का अन्वेषएा करती करती कायर वन गई। भगवान् की स्वाभाविकी छ प्रकार की लीलाएं हैं, उनमें भी, ग्रनेक प्रकार है, इसलिए मूल में 'ताः ताः' 'वे वे' शब्द देकर उनकी विविधता प्रकट की है। इसी भांति ग्रर्थ करना योग्य है। गोपियों के हृदय में भावात्मक भगवान् स्रकेले नहीं पधारे, किन्तु लीला सहित पधारे हैं। जब जब भगवान् स्रवतार लेते हैं, तब तब, पूतना के प्रारण सहित पयः पान ग्रादि लीलाए करते हैं, वैसे ही पुरुषोत्तम मास में ग्रौर संवत्सर लीलाग्रों में ये सब उत्सव किए जाते हैं यह प्रसिद्ध है :

भगवान ने गोपीजनों के मन में प्रकट होकर जो-जो लीलाएं की हैं. उनका साक्षात्कार दर्शन होना अशक्य है: इसलिए वे भावना से ही, आविभू त हुए हैं जिससे गोपियों ने लीलाओं का अनुकरण मात्र किया है अर्थात् जैसे लोक में कोई कुछ कार्य करता है, उसको देखकर अन्य वही कार्य उसी प्रकार करने लगे, तो कहा जाता है कि इसने उसका अनुकरण किया है, वैसे ही यहां गोपियां ने जो लीलाएं की हैं, वे भी अनुकरण मात्र हैं, कारण कि भगवान गोपियों में भावना से ही प्रकट हए।। १४॥

जब कि, सब गोपीजनों का भगवान में समान प्रेम था, तो सब गोपियों में एक ही समय समान लीलाग्रों का प्रादुर्भाव न होकर, पृथक क्यों हुवा ? इस शङ्का की निवृत्ति ग्राचार्य श्री निम्न तीन कारिकाओं द्वारा करते हैं।

कारिका-भक्त्य।तिमत्तास्तद्भावमीषन्मत्तास्तु रोषतः । द्रेषभावं समाधित्य क्रीडन्त्यो जातमत्सराः ।। १ ।। सत्त्वादिगुराभावेन नवलीलाः प्रपेदिरे । श्रतो न न्यूनभावोऽत्र हचाविष्टाः शकटादिभिः ।। २ ।। सर्वत्र हरिबृद्धचा वा पादस्पर्शच्छया पुनः। उलुखलादिभावोऽपि तत्सम्बन्धप्रसिद्धये ।। ३ ।।

कारिकार्थ-भगवान में समान प्रेम होते हुए भी, भाव के भेद से, लीला में भेद की प्रतीति होती है, जो गोपी भक्ति से ग्रतिमत्त हो गई है, उसमें केवल भगव-द्भाव (ज्ञान) ही रहता है, ग्रौर जो गोपी भक्ति से स्वल्पमत्त हुई है, उसमें भगवद्भाव के साथ उनके सम्बंध वाले पदार्थों का भी भाव (ज्ञान) रहता हैं, अतः भगवान्, भगवल्लीला तथा भगवत्सम्बंधी पदार्थ इन तीनों में से जिसका भाव हृदय में उद्भूत होता है, उस समय वह गोपी तद्रूप बन जाती है, इसलिए भक्ति से, जो श्रतिमत्त हो

१-दीन, २-भेद-नम्ने,

गई थी, जिसको भगवान् के सिवाय अन्य किसी का ज्ञान न रहा था, उसको भगवद्भाव प्राप्त हुआ अर्थात् उसने अपने को मैं कृष्ण हूँ यों समभा, और जिसको स्वल्पमत्तता के कारण, अन्य का भी ज्ञान रहा था, उसको पूतना आदि भाव जगा, जिससे उसने अपने को पूतना समभा इसलिए कोध आदि धारण कीड़ा करने लगी। सत्त्व, रज और तम गुण के कारण, गोपियां ने नौ लीलाएं को हैं जिनका वर्णन १५ से २३ श्लोकों में पृथक् २ प्रकार से किया गया है।। १।।।।

जिन गोपियों को भगवद्भाव न होकर, पूतना भाव हुग्रा, वे भगवद्भाववालियों से न्यून कक्षा की गिनी जाएंगी वैसी शङ्का हो तो उसका समाधान यह है कि उनको न्यून कक्षा वाली नहीं समभना चाहिए कारण कि, भगवान् ग्रौर भगवान् की लीला से सम्बंधित पदार्थ सब समान ही हैं, ग्रतः पूतनादि भाव वाली तथा शकटादि भाव वाली गोपियाँ भगवद्भाव वाली गोपियाँ से न्यून नहीं हैं सब समान हैं। केवल वर्णन करने में ग्रन्तर देखने में ग्राता है कारण कि, जहां एक लीला का प्राकट्य होता है; वहां उस समय दूसरी लीला के दर्शन नहीं होते हैं, जिससे प्रकट लीला का ही वर्णन किया जाता है, ग्रतः इन सब लीलाग्रों में समान भाव ही है; कहीं भी किसी में भी (लीला में वा लीला कर्ता में) भेद वा न्यूनता नहीं है।। २।।

यद्यपि सब गोंपियाँ समान हैं, तो भी जिनमें पुनः भगवान् के चरण स्पर्श करने की ग्रत्यन्त ग्राति जागृत हुई है, जिससे उन्होंमें, उलूखल, शकट ग्रादि होने का भाव उत्पन्न होते ही, ब्रे उलूखलादि बन, भगवान् के चरणारिवद का इस प्रकार स्पर्श करती हैं, वे भगवद्भाववालियों से उत्तम हैं ॥ ३ ॥

श्लोक — कस्याश्चित्पूतायन्त्याः कृष्णायन्त्यिपबत्स्तनम् । तोकायित्वा रुदत्यन्या पदाहन् शकटायतीम् ॥ १५ ॥

श्लोकार्थ — जो गोपी कृष्ण बनी, उसने पूतना रूप बनी गोपी का स्तन पान किया और जो गोपी, बालक बनी, उसने रोते हुए शकट रूप गोपी को लात मारी जिससे वह उलट गई।। १५।।

सुबोधनी-प्रथमतो भगवच्चरित्रं पुतनासूप-य:पानमिति, काचित्पूतना भूता जाता, श्रन्या 'ग्रहं कृष्णा' इत्युक्तवती, तदा तामङ्के भगवद्-बुद्धचा अगृह्णात् । ततस्तस्याः पूतनायन्त्याः कृष्णायन्ती स्तनमपिबत् । तस्यास्त् मर्गाभावना न स्थितेति, सा न मृता। नाप्यनुकरएां कृतवती।

कृष्णायन्ती च स्तनमात्रमेव पिबति । ग्रलौकिक-सामर्थ्याभावात् इति स्तनपानमात्रमुक्तम् । अ-मङ्गलतानिवृत्तये च शकटभङ्गलीलामाह तोका-यित्वेति । तोकवदाचरति, श्रात्मानं तोकं मन्यते वा, तोकवदात्मानं कृत्वा वा । शकटायतीं शकट-वत् स्थितां, ग्रहन् ताडितवती ॥ १५॥

व्याख्यार्थ - भगवान् ने पूतना का दूध पीते हुए प्रारा चूँस लिए। भगवान् का यह चरित्र पहला है, कोई गोपी पूतना बनी दूसरी गोपी 'मैं कृष्णा हूं' यों कहने लगीं, तब जो गोपी पूतना बनी थी उसने दूसरी गोपी को कृष्ण समभ कर गोद में ले लिया, गोद में लेते ही कृष्ण रूप गोपी पूतना हुई गोपी का स्तन पान करने लगी, उस समय पूतना बनी गोपी को यह भावना नहीं हुई, कि मैं मरी, ग्रतः मरी नहीं, ग्रोर पूतना के समान मरने का ग्रनुकरण भी नहीं कर सकी तथा कृष्ण बनी हुई गोपी ने भी केवल स्तन पान करने की क्रिया मात्र की, कारएा कि उसमें कृष्एावत् कोई स्रलौकिक सामर्थ्य तो नहीं थी, इसलिए यहां केवल स्तन पान कहा है, ग्रस्पान नहीं कहा है, यदि ग्रस्पान हो तो, मृत्यू हो जावे जिससे अमङ्गल होवे अतः अमङ्गलता को निवृत्ति के लिए केवल स्तन पान कहा गय। है।

शकट भङ्ग लीला -एक गोपी बालक बन शकट बनी हुई गोपी को लात मारने लगी जिससे वह स्रोंधी होकर गिर गई ।। १५।।

श्राभास-तृगावर्तलीलामाह दैत्यायित्वेति ।

ग्राभासार्थ-इस 'दैत्यायित्वा' श्लोक में तृगावर्त की लीला कहते हैं-

श्लोक—दैत्यायित्वा जहारान्यामेका कृष्णार्भभावनाम् । रिङ्गयामास काप्यंत्री कर्षन्ती घोषनिःस्वनैः ॥ १६॥

श्लोकार्थ - एक बालकृष्ण बन बैठी, दूसरी ग्रपने को दैत्य (तृणवर्त) बनाकर उसको (बालकुष्एावाली को) हर लेगई, कोई कटिमेखला के किकिएगयों की ध्वनि करती दोनों पैरों को घसीटती हुई घुटनों से रेंगने लगी ।। १६ ।।

सुबोधिनी—दैत्यवदात्मानं कृत्वा कृष्णस्याभी बाल्यं भावयन्ती, कृष्णार्भभावनां तामेका ग्रात्मानं दैत्यायित्वा जहार । काऽपि ग्रंब्री

कर्षन्ती घोषनिः स्वनैः रिङ्गयामास चलितवती । यथा बाल्ये मुग्धप्रभीतवत् घोषप्रघोषरुचिरं भगवान् गच्छति । पूर्वश्लोके चतस्र उक्ताः लीलाद्वयेन,

तास्तामसतामस्यः । स्रत्र तिस्र एव राजसतामस्य | गूगातीता त्वेका । पुनः प्रकारान्तरेण बह्वयः इति । चरित्रलीलायामुक्ता विशेषा ग्रत्राप्यनु- एकभावमापन्नाः भगवदिच्छया प्रधानगुराभावं प्राप्य 

व्याख्यार्थ-कोई कृष्ण को बालक समभ, ग्रपने को दैत्य जान कर, बालकृष्ण रूप बनी हुई गोपी को हरए। कर गई, कोई गोपी करधनी की घूगरियों की ध्विन करती हुई दोनों पैरों को घसीटती हई, घुटनों से रंगने लगी, इस प्रकार एक गोपी ने मुग्ध श्रौर भीत कृष्ण की रिंगएगलीला का अनुकरण किया।

पूर्व श्लोक में दो लीलाएँ कही, उनमें जो लीला करने वाली चार गोपियाँ थीं, वे 'तामस तामसी' थीं, इस श्लोक में लीला करने वाली जो तीन गोपियाँ हैं, वे राजस तामसी हैं।

श्रीकृष्ण की लीलाग्रों में जो विशेष भेद हुए है, उनको भी यहां जान लेना चाहिए, ग्रथवा दोनों श्लोकों में लीला करने वाली गोपियां सात हैं, उन में से एक तो गूणातीत है, जिसने एक रिगण लीला की है, शेष छ रही, उनके तीन युगल हुए, एक युगल वह जिसने पूतना ग्रीर कृष्ण बन कर लीला की, दूसरा युगल वह जिसने बालक और शकट बन कर लीला की और तीसरा युगल वह जिसने दैत्य (त्रणावर्त) भ्रौर बालक बन कर लीला की है।

फिर प्रकारान्तर<sup>२</sup> से एक भाव वाली अनेक गोपियाँ भगविदच्छा से प्रधान गूगा को प्राप्त कर रजोगूरा से उत्पन्न विक्षेप के काररा ग्रनेक रूप बन गई ।। १६।।

तीनों युगलों का विवेचन और प्रधान से अनेक रूप बन गईं तक का स्पष्टीकरण योजनाकार पं० लालू भट्टजी ने किया है, जिनमें से युगलों का विवेचन अनुवाद में दिया है शेष - 'प्रधान अनेक रूप बन गईं का स्पष्टीकरण यहां दिया जाता है—'प्रधान गूण भावं' दो गोपियाँ श्रीकृष्ण तथा बलदेव भाव को प्राप्त हुई, शेष शृङ्गार रस के सम्बन्ध वाले रजोगुरा रूप भाव विशेष से विक्षिप्त3 होने से अनेक रूप हो गई, अर्थात श्रीकृष्य रूप, बलदेव रूप, गोप बालक रूप भेद से अनेक गोप रूप हो गईं।

श्राभास-वृन्दावनक्रीडायां वत्सपालकरूपा जाताः । तत्र प्रकारमाह कृष्गिति ।

ग्राभासार्थ-गोपियाँ वृन्दावन की क्रीड़ा का अनुकररा करते समय, कीई वत्स बनीं ग्रीर कितनीक गोप बनी, जिसका वर्गान 'कृष्णरामायिते' निम्न श्लोक में करते हैं-

श्लोक - कृष्णरामायिते हे तु गोपायन्त्यश्च काश्चन । वत्सायतों हन्ति चान्या तत्रैका तु बकायतीम् ॥ १७॥

श्लोकार्थ - दो गोपियों ने तो राम ग्रौर कृष्ण का रूप धारण किया, कितनीक गोप बनीं, एक गोपी ने वत्स बनी हुई गोपी को मारा तो दूसरो ने बक बनी हुई को मारा ॥ १७॥

सुबोधिनी - द्वे कृष्णरामायिते, कृष्णरामवत् । जाते । काश्चन गोपायन्त्यः। गोपा ग्रत्र बालकाः। जातिशब्दोऽयम्। वत्सरूपाश्च काश्चन जाताः। चकारेग समुद्धिताः । ग्रन्या पुनर्वत्सायिता, वत्सासूरवदाचरित । तां घ्नती च जाता । कृष्णा- | बकायतीम्, ग्रन्या वत्सायतीम् ॥ १७ ॥

यिता अर्थात् चकारात् फलानि पातयन्ती च। म्रन्या पुनः बकायन्तीं घनती जाता । वत्सवधो लोके बलभद्रकृत इत्यपि प्रसिद्धः । 'प्रलम्बो निहतोऽनेन वत्सको धेनुकादयः ।' श्रत उभयोर्मध्ये एका

व्याख्यार्थ - दो गोपियाँ राम ग्रीर कृष्ण बनीं, श्लोक में गोप शब्द जाति वाचक है ग्रत: कितनीक गोप जाति के बालक बन गईं ग्रौर कितनी बत्स रूप हो गई 'च' का ग्रर्थ समुख्य है, म्रर्थात् बहुत गोपियाँ बछुड़ों का रूप धारण कर इकट्ठी हो गईं, इसमें से जिसने वत्सासुर का रूप धारण किया उसको एक गोपी कृष्ण बनी हुई ने मारा और जो गोपी बक बनी थी, उसको दूसरी गोपी जो बलराम बनी उसने मारा, दूसरे 'च' का ग्राशय है, कि एक (कृष्ण बनी गोपी) ने ताड़ के फल भी गिराए। लोक में, यों भी प्रसिद्ध है, कि वत्सासुर को बलभद्रजी ने मारा, इसलिए एक ने बत्सासूर को दूसरी ने बकासुर को मारा, इस प्रकार ग्रर्थ कर लेना।। १७॥

ग्राभास-ततः परं गोपरूपेए। वृन्दावनलीलामाह ग्राहयेति ।

श्राभासार्थ - इसके पश्चात् वृन्दावन में जो गोप रूप से लीलाएँ की, उनका वर्णन 'श्राहूय' इस श्लोक में करते हैं-

श्लोक-श्राह्य दूरगा यद्वत् कृष्णस्तमनुकुर्वतीम् । वेगुं करान्तीं क्रीडन्तीमन्याः शंसन्ति साध्विति ॥१८॥

श्लोकार्थ-जिस प्रकार श्री कृष्ण दूर से गौग्रों को बुलाते थे, वैसे ही जब एक गोपी भी, उनका अनुकरण करती हुई वेगु बजाती हुई गौत्रों को बुलाती थी, तब उसकी ग्रन्य सखियाँ वाह वाह कर उसकी प्रशसा करती थो ।।१८।।

म्राह्य वेगुक्वगनं करोति, एवं दूरगा गोपीराहूय | गोपायिताः साधुसाध्विति शंसन्ति ॥ १८ ॥

सुबोधिनी गोरूपाः काश्चन जाताः, गोपाल- तं कृष्णमनुकुर्वती काचित् जाता ताम् । वेणु रूपाः काश्चन । तत्र यद्वत् कृष्णाः दूरगाः गाः विवर्णन्तीम्, ततो नानाविधक्रीडां कूर्वतीं ग्रन्याः द्याख्यार्थ — कितनी गोपियों ने गौ रूप धारण किया, कितनीक गोप रूप बनीं। जैसे कृष्ण, दूर गई हुई गौस्रों को बुला कर, वेरणु बजाते हुए क्रीड़ा करते थे, वैसे ही कृष्ण रूप बनी हुई गोपी, दूर गई हुई गोपियों को बुला कर, वेरणु बजा के नाना विध क्रीड़ा करने लगी, जिसको देखकर गोप रूप बनी गोपियों ने वाह वाह कर उसकी प्रशंसा की ॥१८॥

ग्राभास एका पुनः क्रीडायां कृतापि लीला भागवते ग्रनुक्ता तां भावियत्वा ताहशीं लीलां कृतवती, तदाह कस्याश्चिदिति ।

ग्राभासार्थ — जिस लीला को भगवान ने क्रीड़ा करते हुए किया था, उसका भाव जागृत होने से, एक गोपी ने लीला की, यद्यपि भागवत में कही हुई लीलाग्रों में इस लीला का वर्णन नहीं है, जिसका वर्णन निम्न 'कस्यांचित्' श्लोक में करते हैं —

श्लोक --- कस्याञ्चित् स्वभुजं न्यस्य चलन्त्याहापरा ननु । कष्णोऽहं पश्यत गींत लिलतामिति तन्मनाः ॥ १६ ॥

श्लोकार्थ — किसी एक (निर्गुण) गोपी के कन्धे पर गोप रूप दूसरी गोपी ने अपनी भुजा को रखा और चलते चलते अन्य गोपियों से कहने लगी, कि मैं 'कृष्ण हूं' मेरी सुन्दर गित को देखों। इस प्रकार का कहना तन्मयता के कारण था ॥१६॥

सुबोधिनी—ग्रत्रापि पूर्ववत् युगलास्तिस्रः। चतुर्थ्येषा । कृष्णरामायिते द्वे युगले । साध्वाशं-सनसहिता वेगुनादनपरा च तृतीया । एशा तु निर्गु एग । कस्यांचित् गोपरूपायां स्वभुजं स्थाप-यित्वा चलन्ती, ग्रपरा गोपरूपा, ग्रतोऽन्या । ननु हे गोप्यः म्रहं कृष्णः मे लिलतां गितं पश्य-तेति । दोषाभावार्यमाह तन्मना इति । पूर्वं कायिकीं चेष्टां केवलां कृतवती । इदानीं वाचा सहिताम् ॥ १६॥

द्याख्यार्थ—इन तीन (१७-१८-१६) श्लोकों में वर्णन की हुई वृन्दावन की लीला में भी, तीन युगल हैं, शेष चौथी यह एक है, कृष्ण और राम के बने हुए दो युगल तीसरा युगल वह है, जिसमें एक गोपी वेगु बजाती हुई कीड़ा करती है, ग्रन्य उसकी प्रशंसा करती हैं, यह चौथी निर्गुण है, उसने किसी गोप रूप गोपी के कन्ये पर हाथ घर कर चलते चलते दूसरी को कहा कि 'मैं कृष्ण हूं' मेरी सुन्दर गित को देखो, गुकदेवजी 'तन्मनाः' (कृष्ण में ग्रासक्त चितवाली) कह कर बताते हैं, कि यह निर्दोष है, ग्रतः 'मैं कृष्ण हूं' यों कहने में कोई दोष नहीं है, इस गोपी ने प्रथम केवल शरीर की चेष्टा की थी, ग्रब वाणी के साथ काया की चेष्टा भी करती है।।१६।।

श्रीमान् लालू भट्टजी इन तीन युगलों को स्पष्ट कह कर समभाते हैं— १-एक युगल-एक गोपी 'कृष्ण' स्रौर एक गोपी 'बक' बनी। २-दूसरा युगल-एक गोपी बलराम रूप ग्रौर एक गोपी वत्सासुर रूप बनी।

३-तीसरा युगल-एक गोपी कृष्ण रूप बनी ग्रौर एक गोपी वाह वाह करने लगी।

४-निर्गुरा-एक, जिसने किसी गोप रूप के कन्धे पर भुजा धरी वह कृष्णा रूपा एक गोपी 'निर्गुरा थी।

श्राभास-पुनः प्रकारान्तरेण चातुर्विध्यमाह मा भैष्टेति ।

ग्राभासार्थ — शुकदेवजी प्रकारान्तर वार प्रकार की गोपियों का निम्न श्लोक में वर्णन करते हैं —

श्लोक — मा भेष्ट वातवर्षाभ्यां तत्त्रार्णा विहितं मया । इत्युक्तवैकेन हस्तेन यतन्त्युन्निदधेऽम्बरम् ।। २०।।

श्लोकार्थ — पवन ग्रौर वर्षा से मत डरो, उनसे तुम्हारी रक्षा मैंने की है, यों कहकर प्रयत्न पूर्वक ग्रपने एक हस्त वस्त्र को ऊँचा उठाया।। २०।।

सुबोधिनी एषैव निर्गु ए। काश्चन गोगो- विहितं इत्युक्त्वा एकेन हस्तेन ग्रम्बरं नयन्तीं, पगोपीरूपा जाता वृष्टिभीता इव । तदा वात- वर्षास्यां हेतुभूतास्यां मा भैष्ट, मया त्त्राएं। धारितवती, यतन्ती प्रयत्नं कुर्वन्ती वा।। २०।।

व्याख्यार्थ—इस श्लोक में कही हुई लीला में वस्त्र को पर्वत के समान ऊँचा करने वाली गोपी निर्मुगा है।

कितनी गोपियाँ गौ बनी, ग्रौर कितनी गोप रूप बनीं तथा कुछ गोपी रूप में ही रही, इस प्रकार की तीनों ने वायु ग्रौर वर्षा से डरने का स्वांग किया तब कृष्ण रूप बनी गोपी ने उनको कहा कि पवन वर्षा से डरो मत मैंने तुम्हारा रक्षण कर लिया है, यों कहकर प्रयत्न पूर्वक एक ही हाथ से गोवर्धन के समान वस्त्र को ऊपर ऊँचा धारण कर गोवर्धन धारण लीला का ग्रमुकरण करने लगी।। २०।।

श्रामास-सात्त्विवत्याश्चे शमाह ग्रारुह्ये ति ।

आभासार्थ सारिवकी गोपी ने जो चेष्टा (लीला) की, जिसका वर्गान 'आरुह्य कां' श्लोक में करते हैं।

१-दूसरे तरीके से।

## श्लोक-श्लारुह्यं कां पदाक्रम्य शिरस्याहापरां नृप। दृष्टाहे गच्छ जातोऽहं खलानां ननु दण्डधृक् ॥ २१ ॥

श्लोकार्थ-एक गोपी दूसरी के शिर पर चढ पैर से दबा कर कहने लगी कि हे दुष्ट सर्प ! चला जा, समभले कि दुष्टों को दण्ड देने वाला मैं प्रकट हो गया हूँ ॥२१॥

शिरसि पादाघातं कृत्वा । नृपेति सम्बोधनं विश्वा-साय । एषा लीला कठिना । उपरि वृक्षशाखा-मवलम्ब्य वा तथा कृतवती । (वस्तुतस्तु या लीला

मुबोधिनी-एकामारुह्य, पदा च ग्राक्रम्य, | यथा प्रभुएग कृता, सा तथैवात्राविर्भवति इति निरालम्बनत्वेऽपि नानुपपत्तिः।) हे दुष्टाहे कालिय। इतो गच्छ । यतोऽहं खलानां दण्डधृक् जातः। ननु इति सम्बोधनं ग्रमाररणार्थम् ॥ २१ ॥

व्याख्यार्थ एक गोपी दूसरी पर चढ, पैर से उसके शिर पर प्रहार करने लगी ग्रौर कहने लगी, कि हे दुष्ट सर्प ! यहां से चला जा, कारण कि दुष्टों को दण्ड देने वाला मैं प्रकट हो गया हूँ। श्लोक में जो 'ननु' शब्द है वह यहां शङ्का ग्रर्थ में नहीं है किन्तु सम्बोधन में है जिसका ग्राशय है कि मैं तुभे मारूंगा नहीं केवल यहां से निकालूंगा। यहां परीक्षित को हे नृप! इस प्रकार संबोधन करने का ग्राशय यह है, कि शुकदेवजी के वचनों में परीक्षित की श्रद्धा है, ग्रतः शुकदेवजी कहते हैं।

यह लीला कठिन जैसी लगती हैं ग्रतः कदाचित् किसी वृक्ष की डाली को पकड़ के दूसरी के मस्तक पर पैर घरा हो ग्रथवा जिस प्रकार भगवान ने की थी वैसे ही की हो (श्री प्रभुचरण यहां म्राज्ञा करते हैं -यथार्थ तो यह है कि यह लीला वैसे ही की गई है जिस प्रकार प्रभु ने की थी, वृक्ष के ग्राश्रय की कोई ग्रावश्यकता नहीं थी)

ग्राभास-तत्रैकोवाचेति।

ग्राभासार्थ- 'तत्रैकोवाच' श्लोक में दावाग्नि लीला के ग्रनुकरण को कहते हैं-

श्लोक—तत्रंकोवाच हे गोपा दावागिन पश्यतोल्बराम्। चक्षूंच्याक्वपिदध्वं वो विधास्ये क्षेममञ्जसा ॥ २२ ॥

श्लोकार्थ-वहां एक गोपी कहने लगी, कि हे गोप ! भयंकर दावाग्नि को देखो। जल्दी आँखों को बन्द कर दो, मैं तुम्हारी रक्षा शीघ्रता से करूँगा ॥ २२ ॥

सुबोधिनी-राजसी पूनस्तत्रैका जाता । उवाच च वक्ष्यमाराम् । गोरूपाः काश्चन । गोप-रूपास्तथापराः। एका तु कृष्णारूपा ग्राह । हे गोपा उल्बर्ण दावाग्नि पश्यतेति । विरहेरा दावाग्नि दृष्टवती, भावनया वा तथा भानम्।

सर्वापि क्रीड़ा भगवद्रपा तत्र तत्राविशतीति दावाग्नेरपि दर्शनम्। ग्रन्यासां विशेषाकारेगा तस्यां भगवद्भावाभावात् न तत्प्रार्थना । एवमेव वातवर्षस्थलेऽपि । स्रतिमत्तानामेव भगवद्भावेन तल्लीलावेशात तस्य एव दर्शनमिति निष्कर्षः ।२२।

व्याख्यार्थ - वहां एक राजसी गोपी बनी, कितनीक गोपी गौ रूप बनीं, गोप रूप वाली गोपियों को कृष्ण रूप बनी हुई गोपी कहने लगी, कि हे गोपों ! इस भयंकर दावाग्नि को देखो, यह दावाग्नि किनको देखने में ग्राई, जिसका स्पष्टीकरण यह है कि जिन गोपियों के ग्रन्त:करण में उत्कट विरह भाव था. उनको यह दावाग्नि देखने में खाई थी, ख्रौर जिनमें पूर्ण लीला भावना जागृत थी उनको भी देखने में ग्राई थी ग्रन्यों को नहीं ग्राई।

भगवान की सकल लीलाएं जो भगवइ रूपा हैं वहां प्रवेश करती हैं, ग्रथीत उनको देखने में ग्राती है, जहां सच्ची पूर्ण भावना होती है जैसे दावाग्नि का भी उसको (पूर्णभाव वाली को) दर्शन हम्रा है।

जिन ग्रन्यों को, उस गोपी में भगवद्भाव नहीं था, उन्होंने ग्रपनी रक्षा के लिए प्रार्थना नहीं की है, इस प्रकार २० क्लोक में वायू ग्रौर वर्षा से भी उन्होंने प्रार्थना नहीं की थी।

सारांश यह है कि जो भगवद्भाव से ग्रतिमत्त हैं उनमें ही लीला का ग्रावेश होता है जिससे उनको ही दर्शन होते हैं ।।२२॥

श्रामास-तामसीमाह बद्धेति ।

श्रभासार्थ - तामसी की हुई लीला का वर्णन इस 'बद्धाउन्यया' रलोक से करते है।

श्लोक - बद्धाऽन्यया स्नजा काचित् तन्वी तत्र ह्य लुखले। भीता सुहक् पिधायास्यं भेजें भीतिविडम्बनम् ॥२३॥

श्लोकार्थ-वहां एक तन्वो गोपी को दूसरी गोपी ने पूष्प माला से ऊखल में बान्ध दिया तब वह डरकर अपने मुख को बन्द करने लगी जिससे उसने भय का पूर्ग अनुकर्ग कर दिखाया ॥२३॥

सुबोधिनी उल्ले कयाचिद्बद्धा स्रजा | युक्ता ग्रास्यं पिधाय, हस्तेन सम्पूर्गा मुखमाच्छाद्य, मालया, उलुखलस्थानीयापि काचित्। अन्यात् भीत्यनुकरणं भेजे। अत्र क्रमे गुणा एव प्रयो-यशोदारूपा । तदा भीता सती सृद्दक् उत्तमदृष्टि- | जकाः । तत्तदिश्वकारानुसारेगा तत्तल्लीलाः प्रादु- भविन्त । भगवद्वशीकरणान्ता च लीला । अन्य-थान्ते उलूखललीला न कृता स्यात्। नातः परं क्तंव्यमस्तीति लीलाया विरतिः एवं लीलाभाव-मुपपाद्य भगवद्भावे वक्तव्ये भगवतो भीतिविड-

म्बनलीलायां सर्वा लीलास्तिरोहिताः। ततः पूर्ववत् पूनः प्रश्न एव स्थितः। तस्य संवेदन-पूर्वकत्वात् । एतत्त्वावेशेन जातमिति संवेदन-राहित्यम् । ग्रतस्त्वस्य नोपसंहारः ॥२३॥

व्याख्यार्थ इस लीला को करने वाली तीन गोपियां थी, एक वह गोपी जो कृष्ण रूप बनी, दूसरी वह जिसने ऊखल का रूप धारण किया और तीसरी यशोदा का रूप बनी, इस प्रकार बनने के अनन्तर एक गोपी ( यशोदा रूप गोपी ) ने दूसरी गोपी ( कृष्ण रूप बनी हुई गोपी ) को ऊखल रूप गोपी के साथ पुष्प माला से बान्ध दिया, तब बन्धी हुई कृष्ण रूप गोपी ने भयभीत होने का स्वांग रचा। उनकी दृष्टि सुन्दर थी इसलिए ग्रपने मुख को ग्राच्छादित कर दिया ग्रौर भयभीत होने का अनुकरण वर दिखाया।

ये जो लीलाएं गोपियों ने की हैं, उनका प्रेरक गुरा है, अतः अधिकारानुसार, वे वे लीलाएं होती हैं, लीलाएं तब तक होती ही रहती हैं जब तक भगवान वश में नहीं होते हैं, कारण कि भगवान् लीला श्रों द्वारा ही वश में होते हैं, भगवान् के वश में हो जाने के श्रनन्तर, लीला करने की ग्रावश्यकता नहीं रहती है, ग्रतः यह लीला ग्रन्त में हुई है कारण कि इस लीला में भक्ताधीन भगवान् ने भक्त द्वारा अपने को बन्धन में डलवाकर अपनी भक्तवश्यता सिद्ध कर दिखाई है। भीति से, भगवद्भाव का प्राकटच दिखाकर सब लीलाएं उसमें तिरोहित करली, जिससे लीलायों का जो ग्रावेश हम्रा था वह बन्द हो गया।

ग्रनन्तर पहले की भांति, गोपियों को प्रश्न करना ही रहा क्योंकि वह क्रिया ज्ञान पूर्वक होती थी, मध्य में जो ये लीलाएं हुईं वे ग्रावेश से हुई थी, ग्रतः इनमें बाहर का ज्ञान नहीं था, इसलिए वृक्षों से पूछने की क्रिया रूप शोधन शीला का तिरोधान नहीं हुआ है जिससे वहां ही स्थित थी ग्रौर पुनः पूछने लगी ।।२३।।

श्राभास-पूर्वं तु 'इत्युन्मत्तवच' इति वचनमेवोपसंहतम्, न तु प्रश्न उपसंहतः। अत इदानीं मध्ये लीलामुक्त्वा तस्यास्तिरोधाने पुनरेव वृन्दावनलतास्तरून् कृष्णां पुच्छमाना जाता इत्याह एवमिति।

म्राभासार्थ- "इत्युन्मत्तवचः" इलोक में वचनों का ही उपसंहार किया प्रश्न का नहीं स्रतः मध्य में लीला का वर्णन करके गोपियां स्रावेश वाली लीलास्रों के तिरोधान हो जाने से, पुनः निम्न 'एवं कृष्एां' श्लोक में बेल ग्रौर वृक्षों से पूछने लगी ॥२३॥

श्लोक—एवं कृष्णं पुच्छमाना वृन्दावनलतास्तरून् । व्यचक्षत वनोहेशे पदानि परमात्मनः ।।२४॥

श्लोकार्थ-इस प्रकार वृत्दावन की लता ग्रौर वृक्षों से, कृष्ण संबन्धी प्रवन पूछती पूछती ग्रागे गईं, तो गोपियों ने वन में परमात्मा के चरगों को देखा ॥२४॥

सुबोधिनी-तदा पूनरनृत्तरे प्राप्ते भगवाना-विशन् मोहं दूरीकृत्य सर्वं ज्ञापितवानित्याह व्यवक्षतेति । तापापनोदार्थं एव त्रयम् अन्वेषरा लीलावेशो भगदावेशश्चेति । तत्र प्रश्नोऽन्तरङ्ग इति स एव सर्वत्रानुद्यते । वृन्दावनलताः तरून् कृष्णां प्रच्छमाना जाता इति । ततो वनोहेशे

वनभूमौ भगवतः पदानि हष्टवत्यः । परमाःमन इति । पदानां परमपुरुषार्थता सूचिता । भगवदा-वेशे हि सर्वज्ञता भवति । तेषां च कार्यं भगवत्प-ददर्शनम् । 'तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सुरय' इति श्रुते: ॥२४॥

व्याख्यार्थ - मूल श्लोक में जो 'व्यचक्षत' पद दिया है, उसका ग्राशय यह है कि गोपियों ने वृन्दावन के पेड़ ग्रौर लताग्रों से कृष्ण के संबन्ध में जो प्रश्न किए उनका उन्होंने जब कुछ भी उत्तर नहीं दिया तब भक्त वत्सल भगवान स्वयं गोपियों में ग्राविष्ठ होकर उनका मोह दूर कर उनको सबका ज्ञान कराने लगे.

विरह ताप मिटाने के लिए तीन उपाय हैं-

१—भगवान् को ढूंढना, २—लीला का ग्रावेश ग्रौर ३—भगवदावेश, इन तीनों में प्रश्न करना भ्रन्तरङ्ग उपाय है, इसलिए उसका सर्वत्र अनुवाद किया जाता है। वृन्दावन की लताओं ग्रौर वृक्षों से पूछती पूछती ग्रागे गई, तो वन की भूमि पर भगवान के चरगा देखे।

मूल में दिए हुए 'परमात्मन' पद से यह भाव प्रकट होता है, कि भगवान् के पदारिवन्द परम पुरुषार्थ रूप हैं,

जब जीव में, भगवान् का ग्रावेश होता है, तब वह सर्वज्ञ हो जाता है। जब जो जीव ग्रावेश से सर्वज्ञ होते हैं, तब वे भगवान के चरगों का दर्शन कर सकते हैं ग्रन्यथा नहीं ! इस विषय में श्रुति का प्रमारा देते हैं 'तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय' श्रुति का भावार्थ - ज्ञानी ग्रौर भक्त, विष्णु के परम पद का सदा दर्शन करते हैं।।२४॥

म्राभास-एता ग्रपि पूर्ववत् दशविधाः । तथैव तासां वचनानि । पदानि प्रत्यक्ष-योग्यानि सर्वेरेव हक्ष्यन्त इति तेषाँ याथात्म्यज्ञानं साध्यम् । श्रतः प्रथमं श्राहः पदानि व्यक्तमेतानीति ।

माभासार्थ — वे गोपियां भी पहली की भांति, सगुण निर्गुण भेद से दश प्रकार की हैं, उनके वचन भी उतने ही प्रकार के हैं। चरण तो सब देख सकते हैं, किन्तु वे यथार्थ भगवान् के हैं वा नहीं, यह सिद्ध करना है, अतः प्रथम 'पदानि व्यक्त' इस श्लोक में उसकी सिद्धि करते हैं-

१-पूछना, २-प्रवेश,

श्लोक-पदानि व्यक्तमेतानि नन्दसूनोमंहात्मनः । लक्ष्यन्ते हि ध्वजांमोजचक्रांकुशयवादिभिः ॥२५॥

श्लोकार्थ—ये चरण तों स्पष्ट महात्मा नन्दजी के पुत्र (श्रीकृष्ण) के ही हैं, कारण कि इनमें ध्वज, कमल, वज्र, ग्रङ्कुश ग्रौर यव ग्रादि सब चिन्ह देखने में ग्राते हैं ॥२५॥

मुबोधिनी—एतानि पदानि नन्दसूनोरेव। व्यक्तं सत्यम्, नात्र संदेहः चिन्हैंः पदानां विशेष-ज्ञानम्। चिन्हान्येव कथं भवन्तीत्याशङ्क्र्य, तत्रोपपत्तिमाहुः महात्मन इति। महतामप्यात्मा महान् वा ब्रह्मरूपः। तस्य तत्तत्कार्यार्थं पदे चिन्हानि भवन्ति, प्रकृतेऽपि तेषामुपयोग इति तदभिव्यक्तिः क्रियते। तानि चिन्हान्याह लक्ष्यन्त इति । अनुमीयन्ते पदानि । असाधारण्धर्मैः । लोकेऽप्येताहशोऽर्थः प्रसिद्ध इति सम्मतिः । ध्वजस्य स्थापनं भक्तानां निर्भयवासार्थम् । अप्रभोजस्थापनं सुखसेव्यत्वाय । चक्रस्थापनं रक्षाये । मनोनिग्रहार्थं ग्रङ्कुशस्थापनम् । कीर्ति-सिद्धचर्थं यवः । वज्रादयोप्यादिशब्देनोच्यन्ते, पापपर्वतादिनिराकरणार्थाः ।।२५।।

व्याख्यार्थ — ये चरण नन्दजी के पुत्र के ही हैं, इसमें किसी प्रकार संशय नहीं है, क्योंकि स्पष्ट, उनके चरण देखने में ग्राते हैं ग्रतः हमारा यों मानना सत्य है, इन चरणों में वे चिन्ह देखे जाते हैं, जिनसे विशेष निश्चय पूर्वक हम कहती हैं वा समभती हैं, वैसे चिन्ह साधारणों के पैरों में नहीं होते हैं केवल महानों की भी ग्रात्मा वा ब्रह्म रूप हैं उनके ही चरणों में होते हैं।

वे,वैसे चिन्ह क्यों घारण करते हैं ?उसके उत्तर में कहते हैं, िक, वे जो जो कार्य उनको करने हैं उन उन कार्यों का इन चिन्हों द्वारा संकेत करते हैं जैसे िक, घ्वज से भक्तों को संकेत करते हैं िक हे भक्तगण ! तुम निर्भय रहो, कमल के चिन्ह से कहते हैं, िक जैसे कमल ताप निवारक एवं सुख तथा ग्रानन्ददाई है, वैसे ही, मेरी सेवा करने से सुख की ही प्राप्ति होती है, तथा ताप निवृत हो जाते हैं, चक्र चिन्ह से यह सूचित करते हैं िक यह मैंने भक्तों की रक्षा के लिए घारण किया है, भक्तों के मन मातङ्ग का निरोध करने के लिए ग्रंकुश का चिन्ह रखा है, यव का चिन्ह भक्त के यश विस्तार के लिए है, ग्रादि शब्द से वज्र ग्रादि चिन्ह समभने चाहिए, वज्र का चिन्ह भक्तों के पाप रूप पर्वतों को तोड़ने के लिए है इसी प्रकार ग्रन्य भी हैं। इन चिन्हों को प्रकट इसीलिए किया है कि उपरोक्त कार्य ग्रव भी (इस लीला में-ग्रवतार में) भगवान को करने हैं, इन ग्रसाधारण धर्मों (चिन्हों) से ही भगवान के ये चरण हैं, यह निश्चित सत्य ग्रनुमान हमारे विचारों को पुष्ट करते हैं, लोक में भी इन धर्मों की प्रसिद्धि है कि भगवान के चरणों में ये चिन्ह इसलिए हैं ॥२५॥

श्राभास-एवमसाधारण्धर्में: पदानि निश्चित्य, तन्मार्गेण गता इत्याह तैस्तैरिति।

म्राभासार्थ—इन ग्रसाधारए। धर्मों से ये चरए। भगवान् के ही हैं यह निश्चय होने से समभ गई, कि भगवान इस मार्ग से ही पधारे हैं जिसका वर्गान 'तैस्तै: पदैं:' निम्न इलोक से करती हैं-

श्लोक-तैस्तैः पदैस्तत्पदवीमन्विच्छन्त्योऽग्रतोऽबलाः । वध्वाः पदैः सुपृक्तानि विलोक्यार्ताः समब्रुवन् ।। २६ ।।

श्लोकार्थ—उन उन चरगों के पीछे चलती ग्रागे भगवान के मार्ग को ढूँढती हुई गोपियों ने एक वधु (स्त्री) के चरगों के साथ भगवान के चरगा देखे, जिससे दु:खी हो बोलनी लगीं।। २६।।

सुबोधिनी--ज्ञानं क्रियापर्यवसायीति क्रिया निरूप्यते। तत्पदवीमन्विच्छन्त्योग्रतोऽबलाः जाताः, पदान्यन्विष्य तत्पदवीं गता इत्यर्थः । मध्ये तासां प्रतिबन्धमाह वध्वा इति । यदि तासां मत्सरदोषो न स्यात्, गच्छेयुरेवान्तिकम्। दोषवशाच परं कृष्ठिता भवन्ति । तदाह । वध्वाः कस्याश्चि-

द्गोपिकायाः पदैः सुपृक्तानि पंक्त्याकारेगा गतानि भगवत्पदानि हृष्ट्रा तानि विलोक्य च ग्राती जाताः। तदा अन्योऽन्यमेवात्र् वन्। ज्ञानिकय-योरुपसर्जनं कृत्वा वाचि प्रतिष्ठिता जाताः। ग्रन्यथा शीघ्रगमने भगवान् प्राप्तः स्यात् ॥२६॥

व्याख्यार्थ - ज्ञान हो जाने के अनन्तर क्रिया का प्रारम्भ होता है, अर्थात् जिस वस्तु की चाहना होती हैं उस वस्तु का जब पता लग जाता है, कि यह वस्तु यहां है, तब उसको पाने के लिए प्रयत्न प्रारम्भ किया जाता है, ग्रतः गोपियों को, ग्रब यह ज्ञान हुग्रा, कि भगवान इस मार्ग से पधारे हैं हम भी इस पथ से जाएँगी तो भगवान मिलेंगे, यह निश्चय कर गोपियों ने, उस रास्ते से भगवान् से मिलने के लिए जाने की क्रिया प्रारम्भ की, ग्रर्थात् भगवान् से मिलने के लिए ग्रागे चलने लगीं, किन्तु मध्यमें उसमें (जाने में) प्रतिबन्ध पड़ा, कारण कि गोपियों में स्रभी तक मत्सर दोष विद्यमान था उस दोष के कारण ही यह रुकावट ग्राई, भगवान् से मिल न सकी, यदि यह दोष न होता, तो उसी समय भगवान के पास पहुँच जाती, श्री शुकदेवजी उस प्रतिबन्ध का वर्णन करते हुए कहते हैं कि जब वे ढूँढने की क्रिया प्रारम्भ कर ग्रागे चली तो उन्होंने भगवान के चरण एक वधु के (स्त्री के) पैरों के साथ मिलकर जाते हुए देखे, उनको देखते ही, उनमें मत्सर दोष जागृत हुग्रा जिससे वे दु:खी हुई ग्रौर उनके ज्ञान ग्रौर किया दोनों का साथ छोड़कर वागाी का सहारा लेते हुए परस्पर बातें करने लग गई, नहीं तो शीघ्र जाकर भगवान से मिल जाती ॥ २६ ॥

श्राभास—तासामसूयावाक्यान्याह कस्याः पदानीति ।

श्राभासार्थ- 'कस्या पदानि' इस निम्न श्लोक में गोपियों ने जो मत्सर के कारए। वचन कहे श्री शुकदेवजी उनका वर्गन करते हैं-

श्लोक-कस्याः पदानि चैतानि याताया नन्दसूनुना । ग्रंसन्यस्तप्रकोष्ठायाः करेगोः करिगा यथा ।। २७।।

श्लोकार्थ-नन्दजी के पुत्र के साथ जाने वाली, यह स्त्री कौन है ? जिसके ये पैर हैं, जिस प्रकार हस्ति हथिनी पर ग्रपना हाथ रखता है वैसे हो भगवान् ने इसके कंवे पर अपना प्रकोत्र धरा है ॥ २७॥

सुबोधिनी-पुरषोऽत्र न संभाव्यते, नापि ग्रामान्तरस्त्रियः, ग्रतोऽस्मन्मध्य एव कस्याश्चिद्भ-विष्यन्तीति । अयं प्रश्न इतरपरिच्छेदेन विशेष-ज्ञानार्थः । न त्वत्र पदे लक्षगानि सन्ति । चका-राद्भगवतः तस्याश्च चेष्टाज्ञापकानि चिह्नान्यप्यु-च्यन्ते । सा हि नन्दसूनुना सहैव याता । अन्यथा भगवान न गच्छेत्। तयैव प्रायेगा नीतः। स्वा-पेक्षया तस्या महद्भाग्यमाहुः । स्रंसे न्यस्तः प्रको-ष्ठभागो यस्याम् । प्रकोष्ठभागो भगवदीयः कर-

तलादवीचीनभागः। तावता करेगा क्वचित्सम्बन्धः सुचितः । तावदेव नैकट्यं पदयोरिति । किञ्च, मध्ये तयोः रसाविभवि।ऽपि जायत इति दृष्टान्ते-नाहः करेगाः करिगा यथेति । करेगोरंसे करिगा यथा हस्तः प्रसार्यंत इति । करेगुः स्त्री, तस्या ग्रंसे यथा करी हस्तं प्रसारयति, तदा पदानि मिलन्ति, संमुखश्च भवति, उद्धृष्टकण्ठा वा भवति । स्पर्शसृखमेव प्रधानमिति गजो दृष्टान्तीकृतः। एवं त्रिविधा गोपिका उक्ताः ॥ २७॥

व्याख्यार्थ - यहां ( वृन्दावन में ) भगवान् के सिवाय अन्य पुरुष होने की संभावना नहीं है तथा अन्य ग्राम की स्त्रियां भी यहां हो, वैसी भी संभावना नहीं है, इस प्रकार प्रश्न पूर्वक पूछने का तात्पर्य यह है कि निश्चय हो जावे कि यह स्त्री कौन है ? अनुमान से हम तो समभती हैं कि हममें से ही कोई होनी चाहिए, कारएा कि ये पैरों के जो चिन्ह दीखते हैं, वे हमारी सिखयों में से ही, किसी स्त्री के हैं, ग्रौर ये चिन्ह बताते हैं कि यहां भगवान तथा उस स्त्री के ग्रापस में चेष्टा भी हुई है, इस ग्राशय को बताने के लिए श्लोक में 'च' है।

वही नन्दजी के सूत को साथ लेकर गई होगी, नहीं तो भगवान हमको त्याग कर नहीं जाते, बहुत कर, वह ही समभाबुभाकर उनको ले गई है, इससे निश्चय, वह हमसे विशेष भाग्यवती है। विशेष भाग्य की पुष्टि में कारएा बताती है, कि भगवान ने उसके कन्ये पर अपने प्रकोष्ठ को धरा है, जिससे श्री हस्त का किसी ग्रंग से सम्बन्ध होना भी बताया है, इसलिए ही दोनों के पाद भी परस्पर मिले हुए हैं, किञ्च मध्य में उनमें (भगवान ग्रौर सखी में) रस का भी ग्राविभवि हुग्रा है, जिसको हाथी के दृष्टान्त से समभाते हैं, हस्ति जब हस्तिनी के कन्धे पर ग्रपना हाथ धरता है तब दोनों के पैर मिल जाते हैं, दोनों परस्पर सामने ग्रा जाते हैं। हाथी के गले को हथिनी रगडती है, इस प्रकार स्पर्श से परस्पर रस उत्पन्न होता है, स्पर्श सुख हस्ती ही लेना जानता है, इसलिए हस्ती का हृष्टान्त देकर गोपियों ने दिखाया है कि इस सखी ने भी इस समय भगवान के स्पर्श होने से परस्पर सुखलिया है, अतः यह हमसे विशेष भाग्यवाली है, इस प्रकार तीन प्रकार की सात्विक प्रधान गोपियों का वर्णन कहा ॥२७॥

श्राभास-गुणातीताया वावयद्वयमाह । दोषाभावप्रतिपादकं गुणप्रतिपादकं च ।

१-सूंड, २-कोहनी से नीचे का भाग, ३-क्रीड़ा, ४-ग्रापस में, ५-कुछ ग्रौर,

६-प्राकट्य, ७-सुंड

तामसतामसी भगवदाविष्टा न भवतीति । ग्रनयाराधित इति द्वाभ्याम ।

म्राभासार्थ- अब दो श्लोकों में गुणातीता के दोषाभाव एवं गुण का प्रतिपादन करनेवाले दो वाक्य कहते हैं, तामस तामसी में भगवान का आवेश नहीं होता है ( इसलिए उसका कोई वचन नहीं है ) यह 'ग्रनयाराधित' इस श्लोक से कहते हैं-

श्लोक-प्रनयाराधितो नूनं भगवान् हरिरोइवरः। यन्नो विहाय गोविन्दः प्रीतो यामनयद्रहः ।। २८ ॥

श्लोकार्थ-भगवान, हरि ईश्वर का ग्राराधन निश्चय से इसने ही किया है यों जाना जाता है, जिससे हमको छोड़कर उसको एकान्त में ले गए हैं ॥ २८ ॥

सुबोधिनो-तत्र प्रथमं तया सह विशेषरमणे तस्या भाग्यं तस्याः पुण्यं हेतुत्वेनाहुः। अनया हरिन् नमाराधितः । यद्यप्यस्माभिरप्याराधितः, तथापि नुनं नाराधितः। भगवदनाराधकैरपि फलत्वात् भगवतः सम्बन्धसम्भवात् । ग्राराधिते त् फलं स्ववशे भवति । तत्रापि तारतम्यम् । ननु तुल्यकर्मगां मध्ये कथं ग्रवान्तरभेदः, तत्राह भगवानिति । सामग्रीभेदात् कर्मािए। सर्वत्र विलक्षगानि भवन्ति । तदवान्तरवैलक्षण्यं स एव जानाति । ग्रतस्तथा फलनिरूपको जातः । नन् तथापि वयं तथा न ज्ञापनीयाः, दुःखसाधकत्वा-दिति चेत्, तत्राहः हरिरिति । स हि सर्वदुःखहर्ता

वैलक्षण्यज्ञापनार्थं तथा बोधितवान् । नन् भक्तिः तुल्येति कथं भक्त्यनुसारेगा तुल्यं फलं न कृतवान् तूल्यफलत्वेन कर्म कृतः स्वीकृतवान्, तत्राहरीश्वर इति । कदाचिद्धक्तिम्ररीकरोति, कदाचित्कर्म, कदाचित् स्वेच्छाम् । न हीश्वरो नियन्त्रं शक्यः । ग्रस्मान् भक्तिमार्गे योजयति, न कर्ममार्गे इति । ग्रत एव नः ग्रस्मान् विहाय गोविन्दः साधाररो-न्द्रोऽपि रहः एकान्ते प्रीतः सन् तामेवानयत्। कामरसः स्त्रीसमूहापेक्षयाप्येकस्यामेव मृख्यतयो-त्पद्यते । तथा करएो प्रीतिहेंत्ः, प्रीतौ भक्तिः, कर्म वा।। २८।।

व्याख्यार्थ-गोपियां प्रथम यह सिद्ध करती हैं, कि उसके साथ जो एकान्त में विशेष रमरा किया है, उसका कारएा उसका भाग्य तथा उसके पूण्य हैं, जैसा कि उसने भगवान की ग्रराधना निश्चित संबी की है, यद्यपि हमने भी सेवा की है, किन्तु वैसी साक्षात् नहीं की है।

भगवान फल रूप हैं, किन्तु जो भक्त भगवान की साक्षात ग्राराधना नहीं करते हैं, दूसरे की ग्राराधना द्वारा उस फल को चाहते हैं, उनको भी भगवान से सम्बन्ध तो होता है, ग्रर्थात् भगवान् मिल तो जाते हैं, बल्कि जैसे साक्षात् सेवा करने वालों को प्राप्त होकर वश होते हैं, उस प्रकार वश नहीं होते हैं।

१-दोषों के ग्रभाव को समभाने वाले ग्रीर गुर्गों को बताने वाले, २-सेवा,

उसमें (साक्षात् ग्राराधन करने पर भी फलं में) तारतम्य है, जब कर्म समान हैं फिर फल में भेद क्यों ? इसके उत्तर में कहते हैं, कि वह 'भगवान्' हैं, सामग्री के भेद से सर्वत्र कर्म ' विलक्षगार्ष होते है जिससे फल में तारतम्य होता है, इसको (तारतम्य-भेद वा विलक्षणता को) भगवान ही जानते हैं ग्रतः वे (भगवान्) ही कर्म ग्रनुसार फल देते हैं, जब यों है, तो उनको (भगवान् को)इसका ज्ञान हमको नहीं कराना था, जिससे हम दु:खी हुई हैं, इसका समाधान करने के लिए कहा है, कि वे 'हरि' दु:खों के हरने वाले हैं स्रतः स्रापको जो (मत्सर \* दोष के कारएा) दु:ख हुस्रा है उसको वे मिटा देंगे, यह ज्ञान इसलिए कराया है, कि भक्ति में वैलक्षण्य है ग्रतः जो भक्त, जिस प्रकार के कर्म से भक्ति करता हैं, उस भक्त को उसी प्रकार का फल मिलता हैं। तुम लोगों की भक्ति और जो मेरे साथ गोपी है उसकी ग्रराधना में, कर्म से भेद है, जिससे वह मेरे साथ रह ( एकान्त में ) रस प्राप्त्यर्थ ग्राई हैं, तूम रह गई हो।

जब भक्ति तुल्य है तो भक्ति के अनुसार फल भी समान क्यों नहीं दिया ? इसके उत्तर में कहते हैं कि (वे) ईश्वर हैं, ईश्वर स्वतन्त्र होते हैं, ग्रतः वे ग्रपनी इच्छानुसार कभी भक्ति से, कभी कर्म और कभी तो दोनों का विचार न कर स्वेच्छा से जो चाहे वह फल दे देते हैं - सारांश यह है, कि गोपियाँ कहती हैं, कि हमारा ग्रङ्गीकार भक्ति मार्ग में किया है, न कि कर्म मार्ग में, इसलिए हमको छोड़ कर साधारएा (सब का) इन्द्र होते हुए भी प्रेम युक्त होकर उसको ही ले गए।

काम रस बहुत स्त्रियों की अपेक्षा एक स्त्री में विशेष उत्पन्न होता है, यों करने का (ले जाने का) मूख्य कारए। प्रेम है और प्रेम में भिक्त का कर्म कारए। हैं ।। २८॥

श्राभास-एवं तस्या भाग्यमभिनन्द्य मात्सर्येऽपि गूढे तथा वचनम् भवतीति स्व-भाग्याभिनन्दनमप्याहः धन्या इति ।

स्राभासार्थ - इस प्रकार गोपियों ने भगवान् के साथ गई हुई गोपी के भाग्य की बखान की, हृदय में मत्सर छिपा हुम्रा हो तो भी कभी कभी ग्रभिनन्दन करना पड़ता है ग्रतः मात्सर्य से हमने यों कहा है इस शङ्का को मिटाने के लिए ग्रपने भाग्य का भी ग्रभिनन्दन करती हैं-

श्लोक-धन्या ग्रहो श्रमी ग्राल्यो गोविन्दाङ्घ्रचब्जरेणवः । यान् ब्रह्मेशो रमा देवी दधुर्मू ध्न्यंघनुत्तये ।। २६ ।।

श्लोकार्थ — हे सखियों ! ये भगवान के चरण कमल के रजकण, धन्य हैं, जिनको ब्रह्मा, शिव ग्रोर लक्ष्मी देवी ग्रपने पाप भिटाने के लिए शिर पर धारएा करती हैं॥ २६॥

<sup>\*</sup> भक्त को 'मत्सर' नहीं करना चाहिए जिससे भगवान के दर्शन में विलम्ब हो - अनुवादक

१-भेद, २-सेवा, ३-सेवाएँ, ४-पृथक् पृथक् भाव से, समान

सबोधनी-ग्रहो ग्राश्चर्य, हे ग्राल्यः सख्यः, ग्रमी ग्रिझिरेगावो धन्याः । मात्सयभावार्थं चैत-दुच्यते । यथा रेगावः, तथा सेति । विश्वासार्थ ग्रप्रतार्गार्थं च सम्बोधनम् । ग्रोन रेग्रुत्कर्षेग रेगाव एव धार्याः स्वदोषनिवृत्त्यर्थमित्यूक्तं भवति । पूर्वमत्रेव ते रेगावः स्थिताः न तदा तेषाम्तकर्षः, यदा पुनश्चरणसम्बद्धाः, तदा धनमहंन्तीति । धनं कृष्ण:, यथेन्द्रो देवानाम्। यथा धनेन सर्वविषय प्राप्तिः, एवं प्रभूगापि । तेषां धन्यत्वमूपपादयन्ति यानिति । ब्रह्मा ईशो रमा च देवतारूपा पालिका शक्तिः । तेषां स्वस्वाधिकारे दोषसंभवात् तन्नि-वृत्त्यर्थं मूर्निध दधुः । ब्रह्मानन्दरूपाया निवृत्त्यर्थं देवतापदम् । ग्रतः कार्गादेतद्वारगोन वयमपि निर्दृष्टाः नीयमानगोपिकातुल्या भविष्याम इति 11 35 11

व्याख्यार्थ - - श्लोक में 'ग्रहो' शब्द ग्राश्चर्य की सूचना करने के लिए दिया गया है। हे सिख्यों ! ये भगवान के चरण कमल की रेण धन्य ( भाग्यवाती ) हैं। रेण का अभिनन्दन कर ग्रपने मात्सर्य दोष के ग्रभाव को प्रकट किया है, कि जैसे रेगा भगवान के चरण के संसर्ग से धन्य हए हैं, वैसे ही वह गोपी भी भगवान के संसर्ग से धन्य हुई है, यह ( निर्गु एग ) गोपी अन्य गोपियों को 'ग्राल्य हे सखियों ! इस प्रकार संबोधन देकर कहती हैं, कि मैं जो कुछ कह रही हूं वह सत्य कहती हं ग्रापको घोखा देने के लिए नहीं कह रही हूं, क्योंकि तुम मेरी सिखयां हो ग्रौर सिखयों को कोई धोखा नहीं देता है इसलिए मेरे वचनों पर ग्रापको विश्वास करना चाहिए। इसलिए हम लोगों को भी ये रेगा दोष निवृत्ति के लिए मस्तक पर धारए करने चाहिए, ये रेगा आगे भी यहां स्थित थे, तब इनका यह उत्कर्ष इतना नहीं था, कारण कि तब भगवान के चरण का इनको स्पर्श नहीं हुआ था, ग्रब भगवत् चरण कमलों के स्पर्श से इनका उत्कर्ष हो गया है, ग्रर्थात् ये रेण् धनवान् हो गए हैं, वह धन श्रीकृष्ण हैं जो हमारे हैं. जैसे इन्द्र देवों का है, वैसे ही कृष्ण हमारे हैं, धन से तो केवल सर्व वस्तु प्राप्त हो सकती है किन्तु इस कृष्एा रूप धन से तो लौकिक ही नहीं किन्तु पारलौकिक ग्रलौकिक गुप्त सर्व पदार्थ प्राप्त किए जा सकते हैं। इसको समभाने के लिए (सिद्ध करने के लिए) कहती हैं, कि जिन रेगू को बह्मा, शिव ग्रीर लक्ष्मी, देवता रूप पालिका शक्ति भी ग्रपने ग्रधिकार से उत्पन्न दोषों के निवारए। के लिए मस्तक पर धारए। करते हैं, यहां जो लक्ष्मी शब्द है वह बह्या-नन्द रूप लक्ष्मी नहीं है, इसका ज्ञान कराने के लिए लक्ष्मी का विशेषण देवता दिया है। अतः हम भी इस रेगा को मस्तक पर धारग करें, तो निर्दोष होकर उस गोपी के समान हो जावे ॥२६॥

ग्राभास — ग्रन्या रजः प्रकृतय ग्राहः तस्या इति

ग्राभासार्थ - रजोगुरा वाली गोपियां ग्रपने विचार इस निम्न 'तस्यो ग्रमुनि' श्लोक में न हती हैं-

श्लोक - तस्या श्रमूनि नः क्षोभं कुर्वन्त्युच्चैः पदानि यत् । यैकापहत्य गोपीनां रहो भुङ्के ऽच्युताधरम् ।।३०॥

श्लोकार्थ-उसके ( जो भगवान् को साथ ले गई है ) ये पैर हमको बहुत दु:ख देते हैं, कारण कि वह अकेली, जो भगवान सब गोपियों के हैं उन ( भगवान ) को

उड़ा ले गई है श्रीर लेजाकर एकान्त में श्रच्युत का श्रधरामृत जो सबका है, उसका भी अवेली पान कर रही है ॥३०॥

सबोधनी भगवच्चरगारविन्दरजस्तथैव, परमस्याः गोपिकायाः श्रमृनि पदानि सङ्ग गच्छन्त्याः नोऽस्माकं क्षोभं कूर्वन्ति । तत्राप्यूच्चै-रत्यर्थम् । नन्वेकाकी भगवान् गच्छेत्, तदपेक्षया ससहायो भक्तिमार्गे युक्त इति चेत्, तत्राहः। यद्यस्मात् गोपिकानां सर्वासामेव भागरूपमच्यू-

ताधरं ता विहाय एकैवोपभुङ्कते । तत्रापि रहः एकान्ते तासामनुज्ञाव्यतिरेकेगा । ननु विरतो भगवान् बहस्त्रीसम्बन्धाद्भविष्यति, सा भोक्ष्यते, तत्राहुः ग्रच्युतेति । स हि पूर्णकाम एव, न तस्य च्युतिरस्ति ॥३०॥

च्याख्यार्थ-भगवान् के चरण रज की महिमा तो वैसी ही है, किन्तु उस गोपी के चरण भगवान् के साथ देखकर हमको बहुत क्षोभ होता है, वह दु:ख भी स्वल्प नहीं, किन्तु ग्रत्यन्त हो रहा है,

गोपो भगवान् के साथ गई, जिससे दु:ख करने का कोई कारए। नहीं है, क्योंकि भगवान् के साथ एक सहायक अवश्य होना चाहिए, अतः तुमको तो भक्तिमार्ग के अनुसार प्रसन्न होना चाहिए क्षोभ क्यों करती हो ? इसके उत्तर में कहती है, कि वह भगवान के साथ गई है, इसलिए हमको घवराहट वा दु:ख नहीं है, किन्च सब गोवियों का जो धन है, जिसमें सबका समान भाग है, उस अधरामृत धन के रस को हमारी सम्मति लिए बिना स्रकेली एकान्त में स्वयं पान कर रही है, उससे हमको ग्रत्यन्त क्षोभ है।

• भगवान् तो बहुत स्त्रियों से भोग करने के कारण ग्रब भोग से उदासीन हुए होंगे, वह इससे भोग कैसे करेंगे ? इस शङ्का को मिटाने के लिए, भगवान का नाम 'ग्रच्युत' दिया है जिसका तात्पर्य यह है, कि वह कितनी भी स्त्रियों से भोग करें तो भी वे विरत नहीं होते हैं। अतः यह शङ्का करनी व्यर्थ है, क्योंकि उदासीनता अपूर्ण में होती है भगवान अच्युत होने से, विरत नहीं होते हैं। क्योंकि भगवान पूर्णकाम हैं। अतः वे गोपी को रसदान करते हैं, जिससे हमको बहुत क्षोभ हो रहा है ॥३०॥

श्राभास-ग्रन्थाः पुनस्ततोऽपि खेदं कृतवत्य इत्याह न लक्ष्यन्त इति ।

म्राभासार्थं - फिर म्रन्य गोपियां उससे भी विशेष खेद प्रकट करने लगी जिसका वर्गान 'न लक्ष्यन्ते' क्लोक में करते हैं।

श्लोक - न लक्ष्यन्ते पदान्यत्र तस्या नूनं तृरा।ङ्कुरै: । खिद्यत्सुजाताङ्घितलामुन्निन्ये प्रेयसीं प्रियः ॥ ३१॥

श्लोकार्थ-यहां तो उसके चरण देखने में नहीं ग्राते हैं उसका कारण यह होगा कि तृरग के ग्रङ्कुरों से उसके चरग कमल पीड़ित हुए हैं जिससे प्यारे भगवान् ने उसको उठा लिया है क्योंकि उनकी प्रेयसी है ॥३१॥

सुबोधनी - ग्रहो किमिति विचार्यते । ग्रध- | रामुतं पिबतीति । एतावददूरे समागतानि तस्याः पदानि ग्रग्ने न लक्ष्यन्ते । न च वक्तव्यं समीचीनं जातिमति, तत्राहः । तस्याः तृगाङ्क्रुरैः खिद्यत् पादतलं जातम् । तदा ताहशीमून्निन्ये, ऊर्ध्वं नीतवान् । कटिभागे स्कन्धभागे वा । वस्त्तस्त्

हस्ताभ्यामेवोद्धतवानिति सूतरां खेदे हेतः । नन् कथमेवं करिष्यतीत्या राङ्क्याहः प्रेयसीमिति । साप्यत्यन्तं प्रिया, स्वयमपि तस्याः प्रियः । ग्रतो ज्ञायते न सा स्कन्धमारूढा, किन्तू केवल-मृन्निस्ये ।।३१।।

व्याख्यार्थ - ये गोपियां अन्य गोपियों को कहती हैं कि, अरे ! वह गोपी अधरामृत का पान करती है, जिसका खंद क्यों करती हो ? यह तो साधारण है किन्तू खंद तो विशेष का करना चाहिए, देखों तो सही, इतने तक तो पर देखने में ग्राते थे, ग्रब तो वे भी देखने में नहीं ग्राते हैं, ग्रनुमान से जाना जाता है, कि इस गोपी के चरगों में तुगा के ग्रंकूरों के चुभने से पीड़ा हुई होगी, जिससे भगवान ने उसको कटि वा कन्धे पर उठा लिया होगा, वैसा हो, तो भी महान खंद न होवे, किन्तू भगवान ने उसको हाथों से ऊपर उठा लिया है जिससे हमको महान खंद होता है।

भगवान ने उसको हाथों से कैसे ऊपर उठाया होगा ? इस पर कहती हैं, कि निश्चय है कि हाथों से ऊपर ले लिया है, कारएा कि वह प्रेयसी है ग्रौर ग्राप प्यारे हैं इससे जाना जाता है, कि उसको कन्धे पर नहीं किन्तू हाथों से उठाया है ॥३१॥

ग्रामास - किञ्च । तेन प्रकारेगा न बहुदूरे गमनं सम्भवति । यतः कचिढिश्रम्य पुष्पावचयमि तदर्थे करोतीत्याहः स्रवेति ।

श्राभासार्थ -- भगवान् ने हाथों से ऊपर (हाथों पर) ले लिया है जिससे इस प्रकार बहुत दूर तक लेजाना नहीं बन सकता, अतः मध्य में विश्राम किया है और उस समय प्रेयसी के लिए पुष्पों का भी चयन किया है-जिसका वर्णन 'ग्रत्र' इस निम्न श्लोक में करती हैं-

श्लोक-श्रत्र प्रसुनावचयः प्रियार्थ प्रेयसा कृतः । प्रवदाक्रमणे एते पश्यतासकले पदे ।।३२॥

श्लोकार्थ - यहां प्यारे ने प्यारी के लिए फूल चुने हैं देखो, एड़ी को उचे करने से, भगवान् के पैर पृथ्वी पर ग्राघे ही देखने में ग्राते हैं ॥३२॥

१—ग्रत्यन्त प्यारी

सुबोधिनो-प्रसुनानामवचयो वृक्षादुत्तार-राम्। न च स्वार्यं भविष्यतीति शङ्कतीयम्। सा हि श्रान्ता। ग्रतः प्रियार्थ एव। सा तु कर्तु-मशक्तेव। तदाहुः प्रेयसा कृत इति। सा हि भगवदपेक्षया खर्वा प्रपदाभ्यामृत्थात्मप्यशक्ता ।

ग्रतः प्रेयसेव कृतः । यतः प्रपदाक्रमणे पाग्रादा-भ्यामेवाक्रमणां ययोः । ग्रत एवासकले, पार्षिण-भागो नाभिन्यक्त इति । पश्यतेति सन्देहाभावार्थं वचनम् ॥३२॥

व्याख्यार्थ - भगवान ने वृक्षों से पृष्पों को उतारा, ग्रथीत् पृष्पों को चुना, यह कार्य ( फूलों का चुनना ) भगवान ने प्यारी के लिए किया है, क्योंकि भगवान ने विचारा, कि प्यारी एक तो छोटे कद की हैं ग्रौर थकी हुई हैं, ग्रतः वह इतना परिश्रम नहीं कर सकेगी, इसलिए, मैं ही उतार लेता हं, जिससे भगवान को पैरों के अग्र भाग पर खड़ा रहना पड़ा है, इसी कारएा से पृथ्वी पर पैरों के एड़ी का भाग देखने में नहीं स्राता है। जिसका प्रमाग यह है, कि पृथ्वी पर भगवान के समग्र पैर नहीं है, तुम देखकर निर्णय करलो। देखने से संशय होगा तो मिट जाएगा।।३२।।

श्राभास-ततोष्यन्या ग्रधिकमेव सूचयन्त्य ग्राहः केशप्रसाधनमिति ।

आभासार्थ-दूसरी इससे भी विशेष 'केशप्रसाधनं' श्लोक में कहती हैं-

श्लोक-केशाश्माधनं त्वत्र कामिन्याः कामिना कृतम् । तानि चुडयता कान्तामुपविष्टिमह ध्रुवम् ।।३३।।

भ्रोकार्थं - यहां कामी ने ( भगवान् ने ) कामिनी की चोटी गूंथी है, उसमें ( चोटी में ) फूल गूंथने के लिए भगवान को यहाँ ग्रवश्य वान्ता के पास बैठना पड़ा है ॥३३॥

सुबोधिनी-नखैरेव केशानां प्रसाधनम्, वेण्याकारे्ण ग्रापीडाकारे्ण वा । तुशब्दोऽन्यथा-पक्षं व्यावर्तयति । न ह्यत्र ज्ञानोपदेशः सम्भवति तदाहः कामिन्या कामिना कृतमिति । एतत् उत्था-गापि भवति । चूडायां पूष्पप्रवेशनं तु उत्थिते न

भवति । क्रोडे पृष्पारिंग स्थापयित्वा क्रमेगा तानि निवेशनीयानि । अतः तानि चूडयता इहोपविष्टम् । ध्रवमिति सत्यम् । कान्तामुप कान्तासमीपे। कान्तामुहिश्य वा । तथैवाकृतिर्हश्यत इति ।।३३।।

व्याख्यार्थ-भगवान् ने यहां प्रथम प्रत्येक केश की नखों से पृथक् पृथक् कर ग्रनन्तर उनको वेग्गी ' के म्राकार में वा म्रापीड़ के म्राकार में गूंथा है वा सजाया है, यदि कोई कहे कि चोटी गूंथने के लिए वा उसमें पूष्प लगाने के लिए नहीं विराजे हैं, किन्तु ज्ञान देने के लिए विराजे हैं, इस शङ्का के मिटाने के लिए मूल श्लोक में 'तू' शब्द दिया है, जिसका ग्राशय है, कि ज्ञान के वास्ते नहीं किन्त चोटी में फूल गूँथने के लिए बैठे हैं, यहां इस समय ज्ञान का उपदेश बन नहीं सकता है, क्योंकि एकान्त में कामी ग्रौर कामिनी मिलें, वहां ज्ञान की वार्ता ग्रसम्भव है। इस समय काम सम्बन्धी विषय होते हैं, ग्रतः यहां कामी ने कामिनी का केश प्रसाधन किया है, यह कार्य खड़े रह कर भी किया जा सकता है बैठने की ग्रावश्यकता नहीं है, वहां कहती हैं, कि केवल चोटी गूंथने का कार्य तो खड़े होकर किया जा सकता है, किन्तु उसमें फूल लगाने का कार्य बैठे बिना नहीं हो सकता है, कारगा कि उस कार्य के लिए फूल अपने पास गोद में रखने पड़ते हैं, उनमें से एक एक फूल लेकर उस में लगाया जाता है, यह इतना कार्य खड़ा रहकर नहीं हो सकता है, ग्रतः उन पुष्पों को लगाते समय ग्राप कान्ता को पास लेकर विराजे हैं, यह निश्चय सत्य हैं, ग्राकृति से पहचान हो जाती है।। ३३।।

श्राभास-एवं रसार्थं तस्यानयनं सामग्रीसम्पादनमलङ्करणां चोक्तम् । यदर्थमेता-वत्तदाहुः रेम इति ।

श्राभासार्थ इस प्रकार रस सिद्धि के लिए उस गोपी को साथ ले जाना रमणा की सर्व सामग्री को सिद्ध करना तथा चोटी गूंथ उसमें पुष्प सजाना ग्रादि से प्रेयसी को सुशोभित करना म्रादि कार्य भगवान ने जो किए उनका वर्णन ऊपर के इलोक में कर, म्रब जिस कार्य के लिए इतने कार्य किए उसका वर्णन 'रेमे तया' इस निम्न क्लोक में करती हैं-

### श्लोक - रेमे तया चात्मरत ग्रात्मारामोऽप्यखण्डितः। कामिनां दर्शयन् दैन्यं स्त्रीरणां चैव दुरात्मताम् ॥ ३४ ॥

श्लोव ार्य-भगवान् ग्रात्माराम होने से, ग्रात्मा में ही ग्रनुरक्त हैं, स्त्रियों के विलास उनको खण्डित नहीं कर सकते हैं, तो भी कामी पुरुषों को दीनता भौर स्त्रियों की दृष्टता दिखाने के लिए उस गोपी से रमगा करने लगे।। ३४।।

मुबोधिनी-पुष्टत्वात् कामस्य ग्रात्मरतः तया च सह रेमे । चकारात् लक्ष्म्या च । अन्त:-प्रविष्टाभिर्वा । सापि रेम इति वा । ग्रात्मन्येव रतिर्यस्य। तेन निष्काम एव तस्या यथेच्छं कामं पूरितवान् । ग्रस्यामपि दशायामात्मरत एव, रसाधारत्वाय तस्यामात्मानं स्थापितवान् । श्रात्मन्येव मुख्या रतिः श्रात्मन्येव रमणं क्रीडा च यस्य । यतः ग्रखण्डितः इन्द्रियैरन्तः करणैविषयैवी । यदि स्वानन्दोऽन्यत्र गच्छेत्, तदान्यत्र रतो भवेत्। नन् कथमेवमसमी चीनस्थाने एतावता प्रयासेन एवं रमणं कृतवानिति, तत्र प्रयोजनमाहःकामिनां दशंयन् दैन्यमिति । कामिनस्त्वेवमेव दीना भवन्ति । 'कामार्ता हि प्रकृतिकृपगा' इति तेषामनुकरणं करोति । ग्रन्यथा तेषां निरोधो न स्यात् । प्रयोजनान्तरमप्यस्तीत्याहुः स्त्रीगा-मिति । स्त्रीगां च दूरात्मता प्रदिशता । न तासां काचिदंशक्तिरस्ति, नापि सौकुमार्यम्, किन्तु वशीकृते पुरुषे दौष्टचमेव कुर्वन्ति। 'शालावृकारगां हृदयान्येता' इति । स्रत उभयबोधनार्थमेवं रेमे ॥३४॥

१-चोटी कर उसमें फूल गूंथने का कार्य, २ - च्युत।

388

व्याख्यार्थ--तब भगवान ग्रात्मा में ही रमएा करने वाले होते हए भी उस गोपी से रमएा करने लगे, मुल इलोक में 'च' कहने के ये भाव हैं, उस समय १-लक्ष्मी से भी रमगा किया ग्रथवा २ - अन्तर्ग् हगता जिनका भगवान के साथ सायुज्य हम्रा था, वे भगवान के हृदय में स्थित हैं, उनसे भी रमएा किया, अथवा गोपी ने भी रमएा किया। जिनकी भगवान में रित थी उनकी उस रित की पूर्ति के लिए स्वयं निष्काम रहकर उनसे रमगा किया है अर्थात्, इस रमगा दशा में भी आप ग्रात्मरत ग्रथीत ग्रपनी ग्रात्मा में ग्रन्रक्त हैं, केवल उसकी उस रित को ग्राधार बनाकर उसमें ग्रात्मा \* को स्थापित किया है, जिस भगवान की ग्रपने में ही मुख्य रित है ग्रीर ग्रपने में ही रमरा है, ग्रतः इन्द्रियों से ग्रन्त करणों से ग्रथवा विषयों से ग्राप ग्रखण्डित रहते हैं, यदि भगवान का श्रानन्द श्रपनी श्रात्मा के सिवाय श्रन्यत्र चला जाए तो उसमें (दूसरे में जहां श्रानन्द गया हो उसमें) रत हो जाना चाहिए, वह तो हुमा नहीं है मतः म्राप रमएा करते हुए भी म्रखण्डित, म्रात्माराम तथा ग्रात्मरत हैं।

यदि यों है. तो इतना परिश्रम कर, वैसे ग्रसमीचीन स्थान में रमए। क्यों किया ? जिसका कारण बताते हैं, कि भगवान को यह काम लीला कर लोक में कामियों की दीनता दिखलानी थी, कि काम से पीड़ित मनुष्य, इस प्रकार प्रकृति के वश हो दीन बनते हैं ग्रथीत् उनके (स्त्रयों के) ग्राधीन बन जाते हैं इसलिए भगवान ने उनका श्रनुकरण कर दिखाया है, यदि भगवान यों श्रनुकरण न करें, तो उनका (कामियों का) भगवान में निरोध नहीं होवे, इसके सिवाय दूसरा प्रयोजन भी है, वह यह है कि स्त्रियों की दूष्टता दिखाना, जैसा कि कोई भी कर कर्म हो, तो भी वे कर सकती हैं, तथा वे इस काम विषयक कार्यों में सूकोमल चित्तवाली नहीं हैं, उसकी पूर्ति के लिए वे हर प्रकार के साहस करने से चूकती नहीं है श्रति में इनको 'गीदड का हृदय' कहा है ॥ ३४ ॥

ग्राभास—एवं सर्ववष्तुयाथातम्यस्फूरएां भगवदावेशात्तासां निरूपितमूपसंहरति इत्येवमिति।

श्राभासार्थ-इस प्रकार जब हृदय में भगवान पधारते हैं, तब सर्व वस्तुग्रों के वास्तविक स्वरूप की स्फ्रांत होती है। गोपियों के हृदय में भगवान पधारे जिससे उनको भी सर्व लीलाग्रों के स्वरूप की वास्तविक स्फूर्ति हुई, उसका वर्गन कर अब इस लीला का संवर्ग करते हैं, अथित लीला को समेटते हैं, जिसका वर्गान 'इत्येव' ग्राघे क्लोक में करते हैं।

### श्रीशुक उवाच श्लोक-इत्येवं दर्शयन्त्यस्ताइचेरुगींप्यो विचेतसः।

\* टिप्पणीजी का ग्राशय है-रित वाली गोपी श्रृङ्गार का ग्राधार होने से उसमें ग्रपनी ग्रात्मा (शृङ्गार स्थायी भाव) को स्थापित किया। ग्रन्यथा इस भगवद् रस का ग्रनुभव नहीं हो सकता है।

श्लोकार्थ — इस प्रकार ग्रचेत वे गोपियां, भगवान को लीलाएँ दिखलातो हुई घूम रही थी।। ३४३।।

मुबोधिनी—एवंप्रकारेगा भगवल्लीलाः प्रद-शंयन्त्यः चेरुः गतिं कृतवत्यः। तासामनेकविधत्वे-हेतुमाह गोप्य इति । न हि ताः शास्त्रेगा भगव-दीया जाताः, किन्तु स्वभावेन । स्वभावस्त्व-नेकविध इति सर्वमुपपद्यते। किञ्च, नहीं ताः

किञ्चित् ज्ञात्वा वदन्ति, किन्तु विचेतस एव। ग्रथवा। एवं दर्शयन्त्यो विचेतसो जाताः। प्रकारत्रयस्यापि समाप्तत्वात्। ग्रतस्तासां नाग्रे गतिनं वचनानि।

व्याख्यार्थ—इस प्रकार वे गोपियाँ भगवान की लीलाएँ दिखलाती अचेत विचरती थी, वे गोपियां अनेक प्रकार की थीं इसलिए मूल क्लोक में 'गोप्यः' बहुवचन में दिया है, वे गोपियां शास्त्र पढ़कर भगवदीया नहीं बनी थीं, किन्तु सहज स्वभाव से ही भगवान की सेविकाएं थीं। स्वभाव एक प्रकार का नहीं होता है, अतः गोपियाँ भी स्वभावानुसार अनेक प्रकार की थीं, यों होना उपपन्न 'ही है, ये गोपियां जो कुछ बोल रही हैं, वह ज्ञान प्राप्त कर समक्त से नहीं बोल रही हैं, किन्तु अस्थिर चित्त से कह रही हैं, अथवा यों लीलाओं को दिखलाते हुए पागल सी हो गई हैं, क्योंकि तीनों कारणों की समाप्ति हो गई है, जिससे बोलने की शक्ति तथा चलने की गति रूक गई है।। ३४३।।

ग्रामास-एवमेतासां स्वरूपंनिरूप्य, तस्याः स्वरूपं निरूपयति यां गोपोमिति सार्थेः त्रिभिः।

श्राभासार्थ — इस प्रकार जिनको वन में छोढ़ ग्राए थे उन गोपियों के चरित्र (स्वरूप) का वर्णन कर ग्रव जिस गोपी को भगवान् स्वयं ने ग्राए थे उसके स्वरूप तथा कार्य वर्णन ३।। श्लोकों में करते हैं —

श्लोक— यां गोपीमनयत् कृष्णो विहायान्याः स्त्रियो वने ॥३४॥ सा च मेने तदात्मानं वरिष्ठं सर्वयोषिताम् । हित्वा गोपीः कामयाना मामसौ भजते प्रियः ॥३६॥ ततो गत्वा वनोदेशं हप्ता केशवमब्रवीत् । न पारयेऽहं चिलतुं नय मां यत्र ते मनः ॥३७॥

\* १ - रसासक्ति, २ - भगवत् क्रिया, ३ - गर्वाभाव।

एवमुक्तः प्रियामाह स्कन्धभारुह्यतामिनि । ततश्चान्तदंथे कृष्णः सा वधुरन्वतप्यत ॥३८॥

इलोकार्थ - भगवान् भ्रन्य स्त्रियों (गोपियों ) को वन में छोड़, जिसको साथ ले गए, वह तब ग्रपने को सब स्त्रियों में 'वरिष्ठ' मानने लगी, क्योंकि जो स्त्रियां भगवान् को चाहती थीं, उनको छोड़कर ये प्यारे मेरा भजन करते हैं ( मुभसे रमएा करते हैं ) इसलिए वह गर्वयुक्त हुई, और ग्रागे वन प्रदेश में जाकर कहने लगी, कि मैं चलने में ग्रसमर्थ हैं, ग्रत: ग्रापको जहां ले जाना हो, मुभे उठाकर ले चलो। इस तरह कहे जाने पर, भगवान ने प्रिया को कहा-"कन्धों पर चढ़ों" ग्रीर इसके ग्रनन्तर वे ग्रन्तिहित हो गए ग्रौर वह वधु ग्रनुताप करने लगी ॥३५-३६-३७-३८॥

#### कारिका-दोषोऽभिमानवचनं वचनोत्तरमेव च । पूर्ववच्च तिरोभावो विज्ञेयं दोषदर्शने ।।१।।

कारिकार्थ - (१) दोष (२) श्रभिमान वचन (३) वचन का उत्तर श्रौर पहले की तरह (४) तिरोभाव, जिससे सभीको अपने दोषों का दर्शन हो । अर्थात् इस गोपी के त्याग से अन्य सभी गोपिकाओं को अपने दोषों की स्फूर्ति होगी कि हमको भी भगवान् ने हमारे दोषों के कारए ही छोड़ा। इसके लिए प्रथम मूल में श्लोक पंक्ति "यां गोपीम्" से "भजते प्रियः" तक 'दोष' का वर्रान है । "ततोगत्वा" अर्थात् ३७ वें श्लोक में 'ग्रभिमान वचन' का वर्णन है। ३८ वें श्लोक के पूर्वार्घ में, वचनोत्तर का वर्णन है। एवं उत्तरार्ध में 'तिरोभाव' का वर्णन इस तरह चारों बातों का वर्णन यहां हम्रा।

यतः कृष्णाः सदानन्दः, तस्यामानन्दं स्थापयित्म्। ग्रन्यास्त् स्त्रियो जाताः। सा त् मृग्धैव गोपी।

सुबोधिनी-यां गोपीं पूर्वमजातदोषां अनयत् । अतस्ता वने विहाय तामनयत् । वनस्थानां विवेको भवतीति ॥ ३४॥

व्याख्यार्थ वह गोपी जिससे, कोई भी दोष नहीं हवा ग्रतएव उसे भगवान ले गए। भगवान उसे इस लिए ले गए, क्योंकि वे कृष्ण-सदानन्द हैं श्रीर उस गोपीमें भी उन्हें श्रानन्द स्था-पित करना था। ग्रन्य जिन्हें साथ नहीं ले गए वे तो स्त्रियां हुई ग्रर्थात् स्त्री स्वभाववाली थे। जबिक यह जिसे लाए वह मुग्धा ही है। अतः उनको वन में छोड़कर इसे ले आए क्योंकि वन में रहने वालों को विवेक उत्पन्न होता है।। ३५।।

मान को दोष माना क्योंकि मान के कारण प्रियतम के साथ बहि:सम्बन्ध में, अन्तराय उपस्थित होता है। परन्तु दोनों-इस गोपी के एवं पहले वाली गोपियों के - उदाहरण में रस तो समान ही है, फिर उनको पहले मान हम्रा ग्रौर इसे नहीं, ग्रौर ग्रब इसे भी हग्रा यों इस विषमता का कारण समभाते हैं-

कारिका--स्वयं त्वयुक्तकर्गात् प्रकृत्याद्यधिकारिगः । बुद्धि स्म नाश्चयामासुः साप्यन्येवाभवत्ततः ।।१।।

कारिकार्थ - नायिका श्रों की प्रकृति सदा मानिनी होने की रहती हैं। प्रकृत में ग्रभी तक इस नायिका ने नायक के ग्रधीन होना स्वीकारा ग्रतः वह नायिका की प्रकृति (स्वभाव) की जो रीति होती हैं उसके योग्य नहीं था कि नायक के अधीन रहे अत: नायिका के स्वभाव-व्यवहार के नियामक जो प्रौढ़ भाव है उन्होंने पहले के कोमल भावों का नाश कर दिया। तो पहले ही इस स्वामिनी को भी मान क्यों नहीं हुआ ? कहते हैं-भगवान-भक्तों को भजनानन्द के लिए लीला करते हैं श्रीर उसी में स्वय भी रसानुभव करते हैं। यों बहुतसी प्रियाग्रों के रहते हुए भी एक के साथ, ग्रलग ले जाकर विशेष रमए में जो रसानुभूति है वह समूह में नहीं। ग्रौर यह मान भी तो भगवदभावात्मक है ग्रतः कोई ग्रनुपपत्ति नहीं। ग्रौर पहले मान नहीं हुआ इसका कारण तो स्वामिनियों ने ही बता दिया था ''अनयाराधितो नुनम" स्थल पर यों फिर यह स्वामिनी भी अन्यों की तरह हो गई।

सुबौधिनी-तदाह । सा च तदा सर्वयोषितां | मध्ये वरिष्ठं मेन इति । चकारः पूर्वसमुचयार्थोऽ-प्यर्थे । तदेति । पूर्वं तस्यास्तथात्वं न जातमिति ग्रनेन समुदायदोषेएा न भगवांस्त्यजति, किन्तु प्रत्येकदोषेगोति ज्ञापितम् । तस्यास्तथा दोषे हेतुः । तथात्वं करूप्यते ॥ ३६ ॥

हित्वेति । कामयाना ग्रपि सर्वाः गोपीः हित्वा ग्रसौ मां भजत इति । तत्रापि प्रियः, यथैव मम प्रीतिभवति, तथैव करोति । न तु क्वचिदप्यप्रिय-विषयः। स्रतोऽहं वरिष्ठा। स्रन्यथानुपपत्त्या

व्याख्यार्थ- उस मान का वर्णन करते हैं-तब उसने भी सभी स्त्रियों में ग्रपने ग्रापको 'वरिष्ठ' माना। यहां 'सा च मेने' में 'च' स्राता है जिसका स्रर्थ है "पहले जो कहा उसके साथ" ग्रर्थात 'भी' के ग्रर्थ में। पहले उसमें ग्रभिमान नहीं था ग्रर्थात् ग्रब ही हुग्रा, इससे सिद्ध हुग्रा कि समदाय के दोष से भगवान् त्याग नहीं करते, किन्तु व्यक्तिगत दोष से। उसके श्रभिमान का कारण यह है. कि भगवान को चाहने वाली सभी गोपियों को छोड़कर, भगवान इसी का भजन करने लगे, ग्रौर वह भी प्रिय होकर ग्रथीत् जैसे इसे प्रिय लगे वैसे ही सब कुछ करने लगे। कहीं भी कुछ भी, ग्रप्रिय नहीं किया। ग्रतः उसे प्रतीत हुन्ना, कि मैं वरिष्ठ हूं ग्रन्यथा इन सारी बातों की ग्रन्य क्या व्याख्या हो सकती है ॥ ३६ ॥

स्बोधिनो - दोषाभावेनैवोत्तमता, न धर्मान्तरेण, ग्रतस्तस्या भ्रमः भ्रान्ताया वाक्य-माह ततो गत्वेति । ततो भोगस्थानादग्रे गत्वा । वनोद्देशमितरमग्गीयम् । स्वार्थमयं गच्छति, न तु मदर्थम् । ततश्चान्यार्थं मया कथं खेदः प्राप्तव्यः इति हप्ता । ताहशभगवत्कृपायामनिधकारिगाी प्राप्तप्रसादेन जाताजीर्गा ब्रह्मादिभ्योऽपि मोक्ष-दातारं देहेन्दियादिसर्वरिहतं परमानन्दरूपं केशव-मब्रवीत् । तस्या वाक्यमाह न पारय इति । श्रहं चलितुं न पारये। तथापीष्टदेशं गन्तव्यमिति चेत्, तत्राह। यत्र ते मनः, तत्र मां त्वमेव नय ॥३७॥

व्याख्यार्थ—दोष न होने से ही उत्तमता है। ग्रन्य किसी धर्म के कारएा नहीं। ग्रतः ग्रन्य कारगों से ग्रपने ग्राप को यह वरिष्ठ मानना भ्रम है। इसी भ्रम के कारग इसने कहा उसको ततो गत्वा' में वर्णन करते हैं। वहां भोग स्थान-रमण स्थल से स्रागे जाकर स्रब स्रति सुन्दर वन प्रदेश ग्राया तो विचार उठा कि "प्रिय ग्रपने कार्य के लिए जा रहे हैं मेरे कार्य के लिए नहीं, तो फिर ग्रन्य के लिए मैं क्यों खेद-श्रम करूं" यह भाव ग्रभिमानिनी का है। यह गोपी ग्रन्यों को जो कृपा प्राप्त हुई वैसी कृपा की ग्रधिकारिगा नहीं है ( ग्रथीत् उनसे विलक्षण् कृपा की अधिकारिणी है ) ग्रीर जो प्रसाद ग्रब तक प्राप्त हुग्रा उसी का पचना इतना कठिन है कि मानों ग्रधिक कृपा के भोग के कारएा श्रजीर्ए सा होगया हो ऐसी होगई। ब्रह्मा शिव ग्रादि को भी मोक्ष देने वाले देह. इन्द्रिय ग्रादि सभी से रहित परमानन्द रूप केशव को कहने लगी—"मैं चलने में समर्थ नहीं"। तो भी जहां जाना है वहां तो चलना ही पड़ेगा—"तो जहां मन हो वहां स्राप ही मुक्ते उठाकर ले चलेंगे" ।।३७।।

यहां प्रिया को भ्रम हुम्रा है, परन्तु यह भ्रम क्या है ? प्राकृत कामी पुरुष की तरह क्योंकि प्रभु ने भी ग्रलौकिक काम को उत्पन्न किया है ग्रतः वे भी कामाधीन होकर सामान्य कामी पुरुष को तरह नायिका के स्रवीत हैं यह लीला भी करेंगे। स्रतः शक्ति रहने पर भी स्रशक्ति जताऊं तो ग्रपने कन्धों पर उठा के ले चलें। यह जो भाव उदित हुग्रा वह भ्रन है। भगव इरमएा में कोई भी दोष (लौकिक रमण की तरह) नहीं होता, ग्रपने सौभाग्य के बारे में मद-मान जो भी होते हैं वे भगवद्भावात्मक ही हैं। इसका निरूपएा 'तासां तत्सौभगिमदं' किया है। वैसे ही यहां भी ग्रभी तक जो रसदान प्रभु ने किया, वह नायिका के अधीन होकर, अतएव भाव भी वैसे ही उदित हो रहे हैं, कि 'प्रभु मेरे ग्रधीन हैं'' यह दोषरूप नहीं है । ''हित्वा गोपी:' में इसी भाव प्रतिबिंब का वर्णन है (पहले गर्व हैं पश्चात् अशक्ति यों दोनों भगवान् से यहां ग्राए हैं)।

ग्रिभिमान दर्प यहां मर्यादा रहित होने के ग्रर्थ में हैं। ग्रर्थात जैसाकि कहा गया निरविध रस के दाता प्रभु की रसदान में संकोच की इच्छा रस मर्यादा से मेल नहीं खाती और वैसे भाव का उदय जब प्रिया में भी हुम्रा तो उसे हप्ता-म्रिमानिनी कहा जारहा है।

रजस् एवं तमस् के श्रधिष्ठाता ब्रह्मा शिवादि के भी राजस तामस भाव दूर करके मोक्ष-श्रमृत को देने वाले ये भगवान् हैं। यों यहां भी पूर्णरस के दान के लिए ही प्रिया में वैसे भाव उत्पन्न कर रहे हैं ग्रौर फिर स्वयं तिरोहित हो गए। यही दिखलाने के लिए यहां भगवान् का 'केशव' पद से शुकदेवजी वर्णन करते हैं। यों अन्ततः विचार करने पर यह फलित होता है कि दर्प जगाना, एवं तिरोहित हो जाना इन सबका लक्ष्य है तो पूर्ण रसदान ही ग्रतः इस ऐसी संयोग रसदान के संकोच की इच्छा का रसमर्यादा में होना भी सिद्ध हो सकता है।

विप्रयोगात्मक रस का ग्रनुभव जब तक न हो जाए तब तक रसदान की पूर्णता नहीं बन पाती, श्रतः प्रभु ने संयोग रसदान की इच्छा संकुचित की। "न पारदेहं" में इसी किया शक्ति के संकोच का भाव है। अन्यथा यह मिथ्याभाषरा हो जाएगा। जब कि भगवदियों का भगवान से मिथ्याभाषण संभव नहीं है। पूर्ण रस के ग्रत्यन्त ग्राविर्भाव से भी यह चलते में ग्रसामर्थ्य रूप-स्तंभरूप सात्त्विक भाव उदित हो सकता है।

स्वामिन्यामपि संयोगजनक भाव दूरी करणाय दृष्ताय दोष भावजननम् स्रर्थात् जिन भावों के कारए। संयोग रस प्राप्त होता है, वे भाव यदि बने रहें, तो संयोग रस भी निरन्तर रहे, फलतः उत्तर दल-विप्रयोगात्मक रसदान न हो पायेगा । इसलिए स्वामिनी में भी, संयोगरसदानेच्छा के संकोच के भाव जो प्रभु में थे, सो एकान्त हुए। फलतः स्वामिनी भी विष्रयोगाभिनय चाहने लगी कि प्रभु मेरा विप्रयोगानुभव करें।

सुबोधिनी-तदा भगवानतिचतुरः तद्वाक्य-स्योत्तरमाह एवभुक्त इति । प्रियेति कृत्वा उत्तर-मुक्तवान् । उत्तरमाह स्कन्धमारुह्मातामिति । एषा हि नृत्यं कर्त् वाञ्छति । स्वातन्गीतं रसम-भिनेत्म । तद्भ मौ पदस्थापने ऊर्ध्वभावाभावात् रसः च्युतो भवेत् । ग्रतः स्वस्कन्धमेवारुह्मता-मिति । स एवात्यन्तं नटवटुः यः स्वस्कन्धमारुह्य नरीर्नात । ग्रशक्यं ह्य पदिशति । प्रार्थितं तथेति । भगवतो हि मनः ग्रलौकिकरसाभिनयने, तद्भ मौ पदस्थापने न भवति । यशक्ता चेत् कथं वदेत । ग्रतो मम तत्रैव मनः । यदि तथा करिष्यति, तदा नेष्यामीति । नह्यनधिकारी नेतुं योग्यः । भग-वांस्तु नान्यथा वदतीति न स्वस्कन्यसम्भावना । तया तु मोहवशात् तथैव बुद्धम् । ततो मोहवशात् तथा चिकीर्षमागां तां हष्ट्रा ततोप्यन्तर्दं थे। यतोऽयं कृष्णः सदानन्दः । ततः पूर्ववदेव सापि जातेत्याह सा वधूरन्वतप्यतेति । वधूरिति सा श्रनन्यपूर्वा व्रतमध्यस्था। तत्रापि गुग्गतीता । ग्रतः ग्रन्वतप्यत, ग्रन्तापं कृतवती ॥३८॥

व्याख्यार्थ-भगवान् तो अति चतुर हैं और ये भगवान् की प्रिया है, सो भगवान् ने उत्तर दिया - "कन्धों पर चढ़ो।" अपने में समागत रस को अभिनीत करने के लिए प्रिया नृत्य करना चाहती हैं ! इस नृत्याभिनय से ग्रान्तर ग्रनुभव के रस समुद्र के लहराने के बजाय सूखने की संभावना ग्रधिक, यदि रसामृत को ग्रान्तर भूमि से बाध्य भूमि पर लाया गया तो। ग्रतः यह ग्रशक्य कार्य तभी हो सकता है जब ग्रपने कन्धों पर चढ़ने का ग्रशक्य कार्य करो। निश्चयेन जो ग्रपने कन्धोंपर चढ़कर नाचता हो वह कुशलतम नर्तक होगा ! यह ग्रशक्त कार्य का विधान इसलिए किया कि ग्रशक्य वस्तु के बारे में ही प्रार्थना की गई। भगवान् का मन (लौकिक नायक की तरह नायिका के ग्रधीन होकर वियोग रसानुभव का नहीं किन्तु ) ग्रलौकिक रसाभिनय में है। यह ग्रलौकिक रसा-भिनय यदि नायिका लौकिक रीति से नायक को ग्रपने ग्राधीन बना कर स्वयं का वियोगानुभव कराना चाहे तो संभव नहीं है (यदि ग्रिभनय करना भी हो तो ग्रलौकिक रस का ही करना चाहिए ग्रर्थात् प्रभु के ग्रधीन होकर विरहानुभव करते हुए ग्राति ग्रादि को प्रकट करना न कि लौकिक रीति से नायक को विरहार्त देखने का)। परन्तु यदि स्वतः इतनी अशक्त होती तो न तो यह कहती कि "विप्रयोगाभिनय मुक्ते करने दो" ग्रीर न यह कि "चलना हो तो गोद में उठाकर चलो फिर जहां भी आप का मन हो चलने को तैयार हूं !" (क्योंकि दोनों कल्पों में एक जगह अभिनय के कारण प्रभु से दूर होना है तो दूसरी जगह स्वयं प्रभु की विष्रयोगदान की इच्छा के कारण ही । यों

दोनों विकल्प में स्वतः ग्रशक्त होती तो कहने का ग्रवसर नहीं ग्राता परन्तु प्रिय की इच्छा के ग्रनुरूप ही ग्रशक्ति हुई है) ग्रतः मेरा मन तो विप्रयोग के श्रनुभव कराने में ही है - जिसका मेल स्वामिनी-वचन से स्वस्कन्धारोहरण की तरह अशक्त है। यदि स्वस्कन्धारोहरण का अशक्त कार्य स्वामिनी कर दिखलाये तो प्रभु भी स्वामिनी को ग्रमिनय के धरातल पर जाने देंगे या ले जायेंगे ग्रथवा गोद में लेजाते हुए भी ग्रपने मन के अनुसार अन्तिहत भी हो जायेंगे। अन्यथा विप्रयोग रस के अभिनय की ग्रनधिकारिएगी को प्रभु क्यों ग्रभिनय भूमि पर जाने दे ग्रौर क्यों स्वयं वियोगानुभव करें। इसी तरह संयोग रस को निरन्तर रखने के कल्प में भी दर्प, क्रियाशक्ति के संकोच ग्रादि को उत्पन्न करके जब ग्रनधिकारिएगी बनाया ही है तो गोद में लिए हुए चलने के साथ-साथ स्वयं भी ग्रन्तिहत हों ऐसी ग्रशक्त लीला में क्यों स्वामिनी को ले जायें ?

भगवान् कोई मिथ्या भाषएा तो करते नहीं हैं, कि ग्रपने कन्धों पर चढ़ने को कहें ग्रौर प्रिया वैसा करने जाये, तब तिरोहित हो जायें स्रतः यहां भगवान् ने स्रपने कन्धों पर चढ़ने को कहा इस ग्रर्थ की संभावना नहीं है। हां स्वामिनी ने मोह-भगवान् ने प्रार्थना या श्राग्रह स्वीकार लिया यो समभ करके कारण सयभा कि प्रियतम के कन्धों पर चढ़ना है, ग्रौर वैसा ही करने जा रही थी कि प्रिय अन्तर्हित हो गए क्योंकि ये ''कृष्+एा = सत्+ग्रानन्द'' हैं। तब वह भी अन्य गोपिकाओं की तरह हो गई। यह अनन्यपूर्वा एवं वत करने वालियों में से है और उनमें भी गुर्णातीत अतः ग्रनुताप करने लगी ॥३८॥

नट नृत्यमें के ग्रिभिनय की चेष्टाग्रों द्वारा ग्रपने ग्रन्दर रहे हुए रसका ग्रनुभव दर्शक को कराता है। इसी समानता को लेकर यहां नृत्य का कथन है। इससे पहले प्रभु ने प्रिया के ग्रधीन होकर रस दान किया और वह रस प्रिया में अवस्थित हुआ तो अब स्वयं उस रसका अनुभव प्रभु को कराने के लिए वचन एवं व्यवहार द्वारा प्रिया प्रकृत हो रही है यहां प्रथम प्रभु ने रसाभिनय किया जिसका रसानुभव प्रिया ने किया । ग्रब प्रिया रसाभिनय करके प्रिय को रसानुभव कराना चाहती है । यह रस शृंगार है जिसके पूर्वदल का स्रभिनय प्रभु कर चुके हैं और प्रिया अनुभव । अतः जो उत्तर दल का अभिनय प्रभु करना चाहते हैं, सो वह भाव भी प्रियामें प्रितिबंबित हुम्रा ग्रौर उसके ग्रनुसार ही प्रियामें प्रथम ग्रपने ग्रापको वरिष्ठ भावना, दूसरे प्रभु को ग्रपने ग्रधीन मानना ग्रौर तीसरे प्रभु को ग्रपना विषयोगानुभव कराने की इच्छा यों क्रमशः जो प्रभु के भाव थे वे प्रतिबिबित हुए।

यहां (१) ग्रपने ग्रापको वरिष्ठ मानना ग्रर्थात् गर्व तो ग्रग्रिम विप्रयोगात्मक रसदान में निमित्त है सो हुया ही किन्तु शिष्ट दो अर्थात् (२) लौकिक कामी पुरुष की तरह प्रभु का कामवश नायिका के ग्रधीन बनना तथा (३) नायक का दर्शक (ग्रनुभव करने वाला) बन कर स्वामिनी का रसाभिनय करना ग्रौर वह भी रस के ग्रन्तर दल का ग्रभिनय ये दो ग्रशक्य हैं (१) स्वस्कन्धारोहरण की तरह। (२) इसलिए ग्रशक्य है कि प्रभु भक्त स्नेह वश ही भक्तों के वशीभूत होकर रमण करते हैं कामाधीन होकर नहीं। ग्रतः प्रकृत में नायिका का "न पारयेह" कहना स्नेह की रीति के विरूद्ध है। नायक का कामवश नायिका के ग्रधीन होना तो रसमार्ग से विरुद्ध नहीं है तब फिर क्या ग्रापत्ति है ? इसका उत्तर यह हैं कि प्रभु को लौकिक नायक की तरह ग्रपने ग्रधीन मानने का (जो प्रभु के श्रब तक श्रधीन होकर रसदान करने से) भाव जो उत्पन्न हुश्रा है उसकी परिगाति होगी प्रभु के स्वामिनी को विष्रयोग रसदान के भाव का भी स्वामिनी में प्रतिबंब, ग्रर्थात् प्रभु को ग्रपना विष्रयोगरसानुभव कराना तथा स्वयं विष्रयोग रिमिनय करना। यही (३) भाव है। किन्तु ग्रनुभव एवं ग्रिभिनय के घरातल परस्पर भिन्न-भिन्न हैं। ग्रनुभव ग्रान्तर है जबिक ग्रिभिनय बाध्य। ग्रनुभव के घरातल पर बने रहने से रसामृत का समुद्र ग्रन्दर उत्तरोत्तर भाव तरंगों द्वारा लहराता रहता है। इसे 'ऊर्ध्व भाव' कहते हैं। जबिक ग्रिभिनय के घरातल पर रस को लाने की चेष्टा में रस स्वभाव के कारण ग्रन्तः स्थित रस के ढुलक जाने की सम्भावना है। ग्रीर यदि ग्रान्तर रस समुद्र बाहर ढुल जाये तो प्रिया किस का तो ग्रिभिनय करेगी ग्रीर प्रभु किस का ग्रनुभव ? रसामृत के समुद्र में न तो वह ग्रध्वभाव ही रह पायेगा ग्रीर न वह स्वयं ही। ग्रर्थात् रस के स्वरूपतः नष्ट होने की सम्भावना है। ग्रीर ऐसा होने पर प्रभु को जो ग्रागे चलकर स्वयं विष्रयोग के दान से स्वामिनी के रसानुभव को पूर्णता तक पहूंचाना है उसमें भी प्रतिबन्ध उपस्थित हो जायेंगे। प्रभु भी विष्रयोगरसाभिनय चाहते हैं ग्रीर स्वामिनी भी, ग्रब दोनों को इच्छाग्रों का संवाद कैसे संभव है ? एक को तो रसानुभव के घरातल पर रहना ही पड़ेगा। ग्रब यदि (२) भाव के कारण ग्रर्थात् प्रोढ़ीभाव से लौकिक नायिका की तरह प्रभु-नायक को ग्रपने ग्रधीन बनाकर स्वयं रसाभिनय में प्रवृत होने का भाव रखे तो वह तो सम्भव नहीं है, यह बता ही दिया है। ग्रीर कोई तो उपाय ही नहीं है।

यहां यह ज्ञातव्य है कि स्वयं प्रिया यह चाहती है कि प्रभु संयोग रस दान में संकोच की इच्छा नहीं करें। क्योंकि ये अपने आपको विप्रयोग रस दान की कृपा की अधिकारिणी नहीं मानती है। किन्तु जब भगवान ने पूर्ण अपने रस का दान किया ही है जिसके कारण सारे भगविष्ठिष्ठ भाव हृदय में स्फुरित हो रहे हैं तो सर्वतः अपना आधिक्य-वरिष्ठता, विप्रयोग रस दान की इच्छा आदि सभी यहां भी प्रतिबिवित हुए हैं। किन्तु पूर्व दल को गरिमा के कारण अब रस उच्छिलित होने की अवस्था में है। आन्तर रसानुभव का बाह्य रसाभिनय करना चाहती है। अतएव ऐसे भाव उदित हुए कि ऐसे सुन्दर वन में प्रिय यदि मुभे दूढें तो रस की चमरकृति कैसी हो इसी भाव को दर्प कहा गया है।

यों "नय मां यत्र ते मनः" से दो तरह की भावना व्यक्त हो रही है—(१) क्रियाशक्ति—संयोग रस (पूर्वदल के नैरन्तर्य) की अथवा (२) विप्रयोगात्मक रसाभिनय की अर्थात् रसानुभव की नहीं। यह स्वामिनी का विप्रयोग रसाभिनय लौकिक रीति के बिना संभव नहीं है। लौकिक रीति नायक के अलौकिक होने से संभव नहीं है। जैसे अपने कन्धों पर चढ़ना अशक्य है वैसे ही प्रभु के सामने से प्रिया का अन्तिहत होना भी अशक्य है। पूर्णज्ञान शक्तिवाले प्रभु के लिए कौनसी वस्तु ज्ञान-परिधि के बाहर हो सकती है? यद्यपि विरुद्धसर्वधर्माश्रय होने के कारण एवं रसात्मक होने के कारण जानते हुवे भी अनजान बन सकते है। परन्तु सर्वसमर्थ प्रभु अपनी प्रिया-अत्यन्त प्रिय स्वामिनी को—एक क्षण भी बिन देखे रहने में असमर्थ हैं। यही तो कारण है कि उत्तर भी दिया अन्यथा चुप रह जाते या चुपचाप अन्तर्ध्यान हो जाते। प्रिया होने के कारण स्वामिनी का भगवान् के सामने से छुप सकना कठिन है अतः प्रभु को ही अन्तिहत होना पड़ेगा। इस तरह प्रया की प्रार्थना क्योंकि प्रिया ने की है इसीलिये स्वीकृत न हो पायी। और जहां तक (१) विकल्प का प्रकृत है तो क्रिया शक्ति की स्वीकृति भी स्वस्कन्धारोहण की तरह अशक्य ही है क्योंकि अन्यथा रसानुभव की पूर्णता नहीं होगी। स्वामिनी को यह वृतान्त की सुध नहीं है सो पहले की तरह अब

भी क्रियाशक्ति देकर संयोग रसाभिनय निरन्तर रखेंगे यों सोचकर प्रार्थना की "नय मां" किन्तु अनजाने यह भी कह दिया कि "यत्र ते मनः" प्रभु का मन विप्रयोग दान में है अतः दोनों का संवाद पुनः स्वस्कन्धारोहण की तरह अशक्य है। जो रस आगे देना है उसका ख्याल करके प्रभु ने अपने आशय को चतुराई से ढक दिया कि "कन्धों पर चढ़ों" किन्तु किसके यह खुलासा नहीं किया। स्वामिनी ने विचारा कि संयोग रस के दान को निरन्तर रखने की बात मान ली गयी और अपने कन्धों पर चढ़ने को प्रभु कह रहे हैं परन्तु वैसा करते समय प्रभु अन्तिहत हो गए। ऐसा क्यों किया इसका कारण प्रभु के नाम में ही निहित है यह सुबोधिनी में कृष्ण का अर्थ सिच्चदानन्द देकर दिखलाया है। यह आशय है, कि प्रभु आनन्दात्मक रूप में प्रकट रहते है अब यह प्राकट्य के दो नेद हैं, आन्तर एवं बाह्य, आन्तर लीला अब करनी है सो बाह्य में तिरोहित हुए। इसी तरह अब इस दशा में रस पोषण करना है।

ग्राभास— न केवलमन्तरनुतापः, किन्तु तज्जनितो बहिरपि विलापो जात इत्याह हा नाथेति ।

**ग्राभासार्थ** — इस गोपी को केवल भीतर ग्रनुताप नहीं हुग्रा किन्तु उनसे बाहिर भी हुग्रा जिससे विलाप करने लगी, उसका वर्णन 'हा नाथ' श्लोक में करते हैं—

## श्लोक — हा नाथ रमण प्रेष्ठ क्वासि क्वासि महाभुज । दास्यास्ते कृपणाया मे सखे दर्शय सन्निधम् ॥३६॥

श्लोकार्थ —हा नाथ ! हा रमगा ! हा प्यारे ! हा महाभुज ! तुम कहाँ हो ? कहाँ हो ? हे सखा ! मैं जो ग्रापकी दीन दासी हूं उसको सन्निधि में दर्शन दीजिए ॥३६॥

मुबोधनी—हा इति पश्चात्तापे । ग्रयुक्तं कृतमिति । तथापि हे नाथ, त्वमेव स्वामी । ग्रतो दोष एवं दूरीकर्तव्यः, न तु त्यक्तव्या । ननु दूरे स्थित्वा पालनं करिष्यामीति चेत्, तत्राह रमगोति । त्वमेव रतिवर्धको भोक्ता, भोग्यरूपाश्च वयम् । ग्रतो निकट एव स्थातव्यमिति भावः । नन्वनुरोधेन केवलं पालनं करिष्यामि, भोक्तु-रिच्छाभावात् । न हि भोग्येच्छया भोक्ता भुंक्ते, तत्राह प्रेष्ठेति । न ह्यन्यः प्रीतिविषयोऽस्ति येन जीविष्यामि । ग्रत्यन्तं व्याकुलाया वचनमाह क्वासि क्वासीति । मोहवशात् ग्रन्धा पतिता च

जाता, तत उत्थापनार्थं संबोधयित महाभुजेति ।
महान् भुजो यस्य । महती क्रियाशक्तिः । स्रतो
दोष एव दूरीकर्तव्यो, नत्वहम् । यतोऽहं दासी,
तत्रापि ते तवैवाहं दासी, स्वभावत एवाहं
कृपणा, स्रनालोचितयाचिका, स्रतो मद्वचनान्नान्यथाभावः कर्तव्यः । एवं प्रार्थनायां परमकृपालुस्तामुत्थाप्य स्वस्थां कृतवान्, स्रहश्यरूपेगाँव ।
तदा पुनराह । हे सखे, स्पर्शेन स्वधर्मारोपात्स्वसंनिधि दर्शय । वर्तसे निकटे, तथापि यथा
सान्निध्यं हष्टं भवति, तथा कुरु । एवमेव वदन्ती
स्थिता । भगवानिप तत्रैव स्थितः ।।३६॥

व्याख्यार्थ-गोपी ने 'हा' शब्द कहकर अपना पछतावा प्रकट किया है, कि मैंने जो किया वह श्रयुक्त है तो भी हे नाथ ! श्राप स्वामी हैं, श्रतः मेरा किया हम्रा दोष नष्ट कीजिए न कि मेरा त्याग करना चाहिए, यदि भगवान कह दें, कि विचार मत करो, मैं तुम्हें छोड़ गा नहीं, दूर से ही पालन करता रहुंगा, जिसके उत्तर में प्रथम ही कह देती हैं, कि हे रमए। ग्राप रित को बढाने वाले भोक्ता हैं और हम ग्रापकी भोग्य रूप हैं ग्रतः ग्रापको निकटे ही रहना चाहिए।

ग्रीर यदि भगवान कह दे, कि मुभे भोग की इच्छा नहीं है। भोग्य की इच्छा से भोता भोग नहीं करता है अपनी ही इच्छा से करता है, तो भी यदि तुम्हारा अनुरोध है तो केवल पालन करता रहूँगा, इसका उत्तर प्रथम ही दे देती हैं, कि ग्राप हमारे 'प्यारे' प्रीति के विषय हैं ग्रन्य कोई प्रीति का विषय नहीं है, जिससे हम जीवन धारण कर सकेंगी, यों कहते कहते वह ग्रत्यन्त व्याकूल हो गई<sup>3</sup> तब कहने लगी, कि कहां हो ? कहां हो ? मोह वश होने से देख न सकी एवं गिर गई। ग्रनन्तर उठाने के लिए प्रार्थना करती हुई कहती है कि हे महाभुज! हे महाभुजा वाले ग्राप सर्व शक्तिमान हैं ग्रत: दोष को ही दूर करना चाहिए, मुफे तो अपने पास ही रखिए, कारएा कि मैं दासी हूं, उसमें भी आपकी ही दीन दासी हं, वह दासीपन वैसा है, जो बिना कुछ विचार किए जो जचे वह मांग लेती हूँ, ग्रतः मेरे वचन का ग्रन्यथा भाव न समभाना चाहिए। इस प्रकार जब उसने प्रार्थना की, तब परम कृपाल ने ग्रहश्य रूप से<sup>६</sup> उसको उठाकर सावधान किया, जब भगवान ने उठाकर सावधान किया तब पून: प्रार्थना करने लगी, कि हे सखा ! ग्राप मेरे सखा हो, सखा के शील व्यसन ग्रादि समान होते हैं, ग्रतः स्पर्श से ग्रपने धर्मों का मुक्त में ग्रारोप<sup>®</sup> कर ग्रपनी सन्निधि से दर्शन दो, ग्राप निकट तो हैं, तो भी जैसे सामीप्य में दर्शन हो, वैसा करने की कृपा करो, इस प्रकार ही कहती हुई वहां खड़ी रही, भगवान भी वहां ही स्थित हो गए।। ३६॥

ग्रभास-ततो यञ्जातं तदाह ग्रन्विच्छन्त्य इति ।

ग्राभासार्थ - ग्रनन्तर जो हुग्रा उसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'ग्रन्विच्छन्त्यो' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-श्रन्विच्छन्त्यो भगवतो मार्गं गोप्यो विचेतसः । दहशः प्रियविश्लेषमोहितां दः खितां सखीम् ॥४०॥

श्लोकार्थ - भगवान् के मार्ग को दूंढती हुई, उन विह्वल चित्तवाली गोपियों में प्यारे से वियोग हो जाने के कारएा, मूछित तथा दु:खी हुई सखी को देखा ।।४०।।

३—घबरा गई, ४—क्रियाशक्ति, २—ग्राग्रह व प्रार्थना, १-पास में, ६---दर्शन न देते हए, ४— उल्टा. ७-मान,

कोघो भवति । दुःखे हेत्वन्तरनिराकरणायाह दुःखं प्रक्रिभिः सहेति'।।४०॥

मुबोधिनी-पूर्वो का गोप्यः भगवन्मार्ग- प्रियविश्लेषमोहितामिति । भगवत एव विश्लेषेगा मन्विच्छन्त्यः ग्रविदूरत एव तां दहशुः तासां परममोहं मूर्छा प्राप्ताम् । सापि तासां सखी । क्रोधाभावायाह दुः खितामिति । न हि दुः खितायां ग्रतः सख्यभावेन बह्वचः तांप्रबोधितवत्यः । 'न

ट्याख्यार्थ --भगवान् के जाने वाले मार्ग को ढूंढती हुई गोपियों ने निकट ही, जो भगवान् के साथ गई थी, उस गोपी को देखा, देखने पर उस पर क्रोध करना चाहिए था, किन्तु उनमें क्रोध उत्पन्न न हुआ, कारएा कि देखने से उनको मालूम हो गया, कि यह भी हमारे समान दु:खी हैं, दु:खी पर क्रोध नहीं होता है। क्रोध करने का ग्रन्य भी कारए। था, वह कहते हैं, कि वह भी हमारी भांति प्यारे के विछुड़ने से मूर्चिछत है, इस पर क्रोध क्या करें ? ग्रौर फिर उनकी सखी थी, जिससे भी उस पर क्रोध करना योग्य नहीं था। ग्रतः सख्य भाव से बहुत गोपियों ने उसको जगाया, जगने पर, ग्रपनी सिखयों के मिलने से, उसका दु:ख कम हो गया, क्योंकि शास्त्र में कहा है, कि ' न दु:खं पञ्चिभिः सह' पांचो के साथ मिलने से दुःख नहीं रहता है ॥४०॥

श्राभास-पूर्वमेताः भगवानेवमेव कौतुकार्थं गतः, न त्वस्मद्दोषेरोति ज्ञातवत्यः। ग्रन्यथा दोषनिराकरणार्थमेव यत्नः कृतः स्यात् । स्वदोषापरिज्ञानं च भगवत्कृपयैव भवति, न स्वत इति ज्ञापयितुं सा नीता, पइचात् त्यक्ता कथनार्थमेव, ग्रतो भगव-दिच्छ्या सर्वं कथितवती । तत्र वक्तव्ये यत्प्रयोजकं तदाह तया कथितिमिति ।

श्राभासार्थ-जो गोपियां भगवान् को ढूंढ रही थीं, उन्होंने प्रथम यों समभा था, कि भगवान् कौतुक के लिए अन्तर्द्धान हुए हैं, हममें दोष देखकर अन्तिहित हुए हैं यो नहीं समभा था, यदि यो समभती, तो उस दोष के निवारण के लिए प्रयत्न करतीं, ग्रपने दोष का भान भगवत्कृपा से होता हैं, भगवान को यह बात उनको समभानी थी, कि तुम में दोष देखकर ही हम अन्तर्द्धान हुए हैं, इसके जताने के लिए उस ( मुग्ध ) गोपी को साथ ले गए थे, पुनः उसका त्याग भी दोष जताने के लिए हुग्रा, जिससे, यह उनको बता देवे, ग्रतः भगवान् की इच्छा से, उसने सव बता दिया, इस प्रकार कहने में जो प्रयोजक वाक्य है वे 'तया कथितं' श्लोक से कहे हैं -

## श्लोक-तया कथितमाकण्यं मानप्राप्ति च माधवात्। श्रवमानं च दौरात्म्याद्विस्मयं परमं ययुः ।।४१॥

भ्रोकार्थ — उस गोपो ने जो कुछ कहा, वह सुनकर इन गोपियों ने निश्चय पूर्वक जान लिया, कि भगवान् के गुगों से, मान मिलता है ग्रौर यदि ग्रहङ्कार से ग्रपना दौरातम्य प्रकट किया जाता है तो भगवान् सहसा त्याग कर देते हैं, इस प्रकार ज्ञान होने पर, ग्रत्यन्त ग्राश्चर्य को प्राप्त हुई ॥४१॥

स्बोधिनी-मानप्राप्ति च माधवात्, ग्रव-मानं च दौरात्म्यादिति । तया कथितं यद्यपि बह्व व अतम्, तत्र तावानर्थो निर्धारितः । सन्मा-ननं यत्प्राप्तम्, तन्न स्वगुगौ:, किन्तु लक्ष्मीपतेरेव गुर्गैः, लक्ष्म्यंशा एता इति । दौरात्म्यात्स्वधर्मा-

देव अवमानम् । चकारात् खेदभ्रमादयः । एवं भगवतः ग्रलौकिकं सामर्थ्यं हष्टवा परमं विस्मयं प्राप्ताः । एवं तद्वाक्यैः पदार्थनिर्धारो जातः । ग्रन्वेष गादिना भगवान् न प्राप्तव्य इति ॥४१॥

व्याख्यार्थ-मान की प्राप्ति तो भगवान् माधव से है। यह उनके स्वकीय गुगों से होती है, हमारे गुर्गों के काररा मान नहीं मिलता है। ये गोपियां लक्ष्मी की ग्रंश हैं भगवान, लक्ष्मी पति हैं इस कारएा से, मान मिला है, किन्तू ग्रब मान तो हमारे दौरात्म्य से प्राप्त होता है, ग्रौर उस दौरात्म्य के कारण खेद श्रौर भ्रम ग्रादि की भी प्राप्ति होती है, इस प्रकार भगवान का ग्रलौकिक सामर्थ्य देखकर, ग्रत्यन्त विस्मय को प्राप्त हुई, वैसे उसके वाक्यों से पदार्थ का निर्णय हुग्रा, क्या निर्णय हुआ उसको स्पष्ट करते हैं, कि गोपियों को निश्चय हुआ, कि हम जो ढूं ढ़ने का प्रयत्न कर रही हैं उससे भगवान की प्राप्ति नहीं हो सकती है, ग्रर्थात् भगवान् जब कृपा कर ग्रपने को जनावे 3 तब प्राप्त होते हैं ॥४१॥

आभास — ग्रतः परं भगवत्प्रसादे को हेत्रिति विचार्य, सर्वपरित्यागेन देहपरि-त्यागपर्यन्तं साधनमिति निश्चित्य, तथा कृतवत्य इत्याह तत इति ।

म्राभासार्थ इसके ग्रनन्तर विचार करने लगीं, कि भगवान् के ग्रनुग्रह होने में हेतु क्या है ? श्रर्थात् भगवान् के दर्शन, क्या करने से मिलते हैं, विचार से यह निश्चय किया, कि, देह त्याग तक सर्व का त्याग ही साधन है प्रर्थात् देह से लेकर सब का प्रभु में समर्पण कर देना ही साधन है इस निश्चय को कार्य रूप में लाने के लिए वैसा करने लगीं—

श्लोक—ततोऽविशन् वनं चन्द्रज्योत्स्ना यावद्विभाव्यते । तमः प्रविष्टमालक्ष्य ततो विनवृतुर्हरेः ॥ ४२ ॥

श्लोकार्थ - उसके पश्चात् जब तक चांदनी रही तब तक वे सब वन में जाती रही, ग्रन्थकार होता देख, ये हरि की प्रियाएँ पीछे लौट ग्राईं।। ४२।।

स्बोधिनी -- ततो वनमविशन् । मोहनि- | वृत्यर्थं वनप्रवेश: । वनं गतानामपि चेन्मोह:, तदा कि वनप्रवेशेनेति । चन्द्रज्योत्स्ना यावद्विभाव्यते, तावह रमेव गताः। ग्रतिनिबिडवनं तु न प्रविष्टाः यदा पुनर्गाढे वने अन्तरचन्द्रकिरगा न प्रतिशन्ति, तदा तत्र तमः प्रविष्टमालक्ष्य, ततो निववृतुः

निवृत्ता जाताः । ननु प्रथमं यदुद्योगेन वनं गताः, तदकृत्वा कृतो वा निवृत्ता इत्याशंक्याह हरे-रिति । हरेः सकाशात् हरेः सम्बन्धिन्यो वा। ततः ग्रन्धकारान्निवृत्ताः। न हि भगवदीया ग्रन्धकारं प्रविशन्ति । भगवतैव निवर्तिताः ।४२।

व्याख्यार्थ - पश्चात् उन्होंने मोह की निवृत्ति के लिए वन में प्रवेश किया, यदि वन में गए हुए मनुष्यों को मोह होवे तो वन में जाने से क्या लाभ ? अर्थात् जाना ही निरर्थक है, जब तक वहां चन्द्रमा की चांदनी खिल रही थी, तब तक वे दूर दूर चली गई। अत्यन्त घने बन में तो प्रविष्ट नहीं हुई, जब देखा कि यह बन वैसा है जिसमें भीतर चन्द्र की किरणों का प्रवेश नहीं हो सकता है, वहां ग्रन्धकार है यों जानकर वहां से पीछे लौट ग्राई। प्रथम, जिस उद्योग से वन में गई, वह (उद्यम) न कर, क्यों लौट ग्राई ? जिसके उत्तर में कहा है, कि ये हरि की सम्बन्धिनी हैं, इस कारएा से लौट ग्राई, जो भगवदीय होते हैं वे ग्रन्धकार (ग्रज्ञान) में प्रवेश नहीं करते हैं उनको भगवान् ने ही लौटाया है ॥ ४२ ॥

ग्राभास--- निवृताः चेत्, गृहं गताः भविष्यन्तीत्याशंकायामाह तन्मनस्का इति ।

ग्राभासार्थ-वन से लौट ग्राने पर घर गई होगी ? इस शङ्का के निवारए। के लिए 'तन्मनस्का' श्लोक कहते हैं-

श्लोक-तन्मनस्कास्तदालापास्नद्विचेष्टास्तदात्मिकाः। तद्गु गानेव गायन्त्यो न त्मागाराशि सस्मरः ॥ ४३ ॥

श्लोकार्थ - उनको घर की स्मृति नहीं हुई, क्योंकि उनका मन भगवान में ही लग रहा था, भगवत्सम्बन्धी ही भाषए। करती थीं, शरीर की क्रिया भी भगवन्मय, थी, कृष्ण को ही ग्रपनी ग्रात्मा समभती थीं ग्रीर उनके गुणों को गाती हुई ग्रपनी श्रात्मा तथा घरों को भूल गई थीं।। ४३।।

मुबोधिनी—ता नात्मागारागि सस्मरः। म्रात-मानं देहम् । ग्रगारं गृहम् । तत्सम्बन्धीनि च वस्तुनि स्मृतवत्य एव न, कुतो गमिष्यन्ति। ग्रस्मरगो हेतवः । तन्मनस्का इत्यादिभिः पश्चिभिः पदैः पञ्च निरूप्यन्ते । स्मृतिर्मनसि जायते, तन्मनस्तु केवलं भगवत्येव, ग्रतस्तन्मनस्काः भगवन्मनस्का न सस्मरः । अन्यद्वाराप्यस्मर्गा-र्थमाह तदालापा इति । भ्रन्या भ्रपि चेदन्यवार्ता कुर्युः, तदा तत्प्रसङ्गात् गृहादिस्मरणां भवति । सर्वा एव तस्मिन् भगवत्येवालापो यासाम्। अतोऽन्यतोऽपि न स्मरराम् । ननु दैहिकी क्रिया क्षुत्पिपासाकृता ग्रावश्यकी, तया देहादिस्मरएां भविष्यतीति चेत्, तत्राह तिद्विचेष्ठा इति । तस्यैव भगवतः पूर्ववच्चेष्टाविष्टाः । ननु तथापि सर्वज्ञाने ष्वात्मांशः स्फुरति, घटमहं जानामि, पटमहं जानामीति । त्रतः कथमात्मास्फूर्तिः, तत्राह तदात्मिका इति । स एवात्मा यासाम् । सर्वदा कृष्णात्मभावनैव चित्तो सहजा तासाम्। ग्रत ग्रात-मत्वेन भगवानेव स्फुरति इति न देहादिस्फुररगम्। ननु' सहशाहष्टचिन्ताद्याः स्मृतिबीजस्य बोधका' इति ग्रदृष्टवशात् कथं न स्मृतिः तत्राह तद्गुर्गानेव गायन्त्य इति । यदि तूष्णीं तिष्ठेयुः, भवेदपि स्मृतिः, ग्रन्यासक्तास्तु ताः कार्यान्तरपराः । यत-स्तस्य भगवतो गुरगानेव गायन्ति । गुरगैः कृत्वा दुरहष्टं च नश्यति । अतो नाहष्टद्वारापि स्मृतिबोधः ॥ ४३ ॥

व्याख्यार्थ - वे अपनी देह को तथा अपने घर को भूल गई थीं, उनसे सम्बन्ध वाली वस्तु तो याद ही नहीं थी तो वहां किस कारण जाएगी, उनको (देह, घर ग्रौर सम्बन्धी वस्तुग्रों को ) इस प्रकार असल भूल जाने के प्र कारगों को कहते हैं--

१-किसी की भी (स्मृति मन से होती है वह मन तो केवल भगवान में ही लग गया था, तो ग्रन्य की (उनकी) स्मृति कैसे होगी ? अतः भगवान् में मन पिरो जाने से देह, घर आदि को याद ही न करती थी।

२-मन से नहीं तो अन्य किसी के द्वारा वार्तालाप से स्मरण हो जायेगा, तो कहते हैं कि सभी की वाग्गी भी भगवान् में ग्रासक्त हो जाने से उससे भी कभी उनका प्रसंग ही न होता था जिससे वाणी द्वारा स्मरण हो जाए, उन सबकी वाणी द्वारा भगवत् सम्बन्धी चर्चा के सिवाय अन्य कोई चर्चा हो नहीं सकती थी।

३- क्षुधा भौर तृष्णा से देह सम्बन्धी क्रिया तो अवश्य होती होगी, जिससे देहादिक स्मरण भी तो होता होगा ? इसके उत्तर में कहते हैं, कि वे गोपियां पहले की भांति भगवान की चेष्टात्रों से, त्राविष्ट अथीं, ग्रतः देहादिक क्रिया करने का ग्रवसर ही नहीं है।

४-देह म्रादिक का स्मरण, इस प्रकार से भी तो होता है, जैसे सब प्रकार के ज्ञानों में म्रात्मा का ग्रंश 'मैं' का स्फुरण होता है, ''मैं' घड़ को जानता हूं, 'मैं' पट को जानता हूं, ग्रतः म्रात्मा की स्फूर्ति कैसे ? म्रथीत् नहीं होगी, इस पर कहते हैं कि 'तदात्मिका:' जिनका (गोपियों का) वह ही श्रात्मा है, श्रर्थात् उनके चित्त में सर्वदा स्वाभाविक कृष्ण ही हमारी श्रात्मा है वैसी भावना रहती है, श्रतः श्रात्मापने से उनको भगवान् की ही सर्वत्र सर्वदा स्फूर्ति होती है जिससे देहादि का स्फूरण नहीं होता है।

५--स्मृति होने के कारण सहश पदार्थ, ग्रहष्ट ग्रौर चिन्तन ग्रादि हैं इस न्याय सिद्धान्त के अनुसार अहष्ट से इनको गृहादि की स्मृति होनी ही चाहिए अहष्ट तो इनके साथ भी है तो स्मृति क्यों न हो ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि 'तदगुए। नेवगायन्त्यः' भगवान् के गुराों को ही गान कर रही थी, जिससे उनका बुरा प्रारब्ध नाश हो गया है। इसलिए ग्रदृष्ट से भी इनको देहादि की स्मृति नहीं हुई है, ग्रौर वे यदि चुप कर बैठ ग्रन्य कार्य में निरुद्ध न हो, तो स्मृति हो सकती है, किन्तु वे तो अन्य कार्य (भगवद्गुरागान) के परायरा हैं, इसलिए उनको देहादि का भान नहीं हुम्रा है ॥४३॥

## श्राभास - तर्हि कि जातमित्याकाङ्क्षायामाह पुनः पुलिनमागत्येति ।

स्राभासार्थ — जब वे घर नहीं गई, तब क्या हुम्रा ? स्रर्थात् उन्होंने क्या किया ? जो किया उसका वर्णन 'पून: पूलिन' श्लोक में करते हैं -

श्लोक—पुनः पुलिनमागत्य कालिन्द्याः कृष्णभावनाः । समवेता जगुः कृष्णं तदागमनकाङ्क्षिताः ॥४४॥

श्लोकार्थ — जहां प्रथम श्री यमुनाजी के तट पर थी, फिर वहां ही ग्राकर, कृष्ण में भावना वाली ग्रीर भगवान् के पधारने की ग्राकाङ्क्षावाली वे गोपियां ग्रापस में सब मिल कर कृष्ण का गान करने लगीं ॥४४॥

सुबोधिनो—पूर्वं पुलिने स्थिता यत्र, तत्रैव पुनरागताः। ननु विवेकरहिताः कथं तत्रागताः, तत्राह कृष्णभावना इति । कृष्ण एव भावना यासाम् । तेन भगविदच्छया भगविद्रप्रेरणया तत्रैव स्थाने भगवान् रितं करिष्यतीति निश्चित्य, तत् स्थानमस्माकं हितकरिमिति तत्रै वागताः।

ततः कस्या वा भाग्यात् स्नेहेन कृपया व स्राग-च्छेदिति सदेहात् समवेता जाताः। तदा साधः नान्तरमलभमानाः कृष्णं सदानन्दं जगुः। दोष-निवारणे हरिगुणगानमेव साधनमिति। निवृत्ते पुनर्दोषे स्वमेवायास्यतीति तदागमनकाङ्क्षया जगुः।।४४।।

व्याख्यार्थ — जहां पहले श्री यमुनाजी के पुलिन पर स्थित थी वहां ही फिर ग्रा गई, उनमें विवेक तो था नहीं, फिर वहां कैसे ग्राई? इसके उत्तर में कहते हैं, कि वे कृष्ण में भावनावाली थी, जिससे भगवान की इच्छा से, वा प्रेरणा से, उनके मन में स्कृति हुई, कि भगवान वहां ही रित करेंगे, ऐसा निश्चय कर जाना, कि वह ही स्थान हमारा हित करने वाला है, इसलिए वहां ग्राई पश्चात् यह संदेह हुग्रा, कि न जाने, भगवान् किसके भाग्य से, ग्रथवा स्नेह या कृपा के कारण पधारेंगे? जिससे सब साथ में मिल गई। मिलकर विचार करने लगीं, कि क्या साधन करें जिससे प्यारा शीघ्र पधारे। दोष नाश करने के लिए कृष्ण के गुरणगान करने के सिवाय, ग्रन्य कोई साधन नहीं है, यों समभ, निश्चय कर 'कृष्ण का गुरणगान' करने लगीं, उन्होंने समभा कि गुरणगान से हमारे दोष नष्ट होंगे तब स्वतः स्वयं पधारेंगे।। ४४।।

कारिका—श्रीकृष्णगोपिकास्तत्र द्विविधा नवधा गुर्गः । समुदायेन भिन्ना वा गतगर्वा ग्रसाधनाः ॥ १ ॥ हरेर्गानं प्रियं स्त्वा जीवनार्थमपि प्रियाः । स्वसंदेहात्तु मिलिता जगुर्नानाविधेर्गुगैः ॥ २ ॥

कारिकार्थ—वहां (श्री यमुनाजी के पुलिन में) जो स्नाकर मिली, वे श्रीकृष्ण को गोपियां दो प्रकार की हैं—

१—ग्रन्यपूर्वा-(जिनका विवाह हुवा है) २—ग्रनन्यपूर्वा-(जिनका विवाह नहीं हुग्रा है-कृमारिकाएँ है)

१- ग्रन्य पूर्वा-सात्विकादि गूगों के कारण नौ प्रकार की हैं। २-- अनन्यपूर्वा भी सात्विकादि गूगों के कारण नौ प्रकार की हैं।

इस प्रकार गोपियों के १८ भेद हए ग्रौर १ भेद उपलक्ष्मण विधि से माना जाता है, जिससे १६ भेद हुए।

यह भेद एक एक से भी है, ग्रथवा यूथ से भी समफता चाहिए, ग्रथीत यूथ भी १६ प्रकार के हैं-

ग्रन्य पूर्वा-विवाह की हुई-१-सात्त्विक, २-राजस, ३-तामस एक प्रकार की तीन-साहिवक-साहिवकी, साहिवक-राजसी, साहिवक-तामसी दूसरे प्रकार की तीन-राजस-सात्विकी: राजस-राजसी, राजस तामसी तीसरे प्रकार की तीन-तामस-सात्विकी, तामस राजसी, तामस-तामसी

श्रनन्य पूर्वा जिनका विवाह नहीं हुआ हैं, वे भी इसी प्रकार (६) नौ भेद वाली हैं, ग्रत: दोनों मिलकर १८ प्रकार की हुई ग्रौर एक भेद उपलक्षरा विधि से है जिससे गोपियां १६ प्रकार की समभी जाती हैं।

विशेष भिन्न प्रकार का वर्णन २८ वे अध्याय की कारिकाओं में स्पष्ट किया जाएगा। भगवान् के ग्रन्तिहत होने से गोपियों का गर्व तो नष्ट हो गया ग्रीर भग-वान के पून: दर्शन के लिए जो साधन (ढूँढना, वृक्षादि से पूछना) किए उनसे, भग-वान् के दर्शन हुए, तब दीन और निःसाधन हो गई।। १।।

तब विचार करने लगीं, कि यदि प्यारे के दर्शन नहीं होंगे, तो हमारे प्रारण नहीं रहेंगे, अतः प्यारे के दर्शन होवे तो हमारा जीवन टिक सके, इसका एक ही साधन प्यारे के गुगाों का गान करना है, यह निश्चय कर, सब इकट्ठी होके भगवान के ग्रनेक प्रकार के गुणों को गाने लगी। इकट्ठी इसलिए हुई, कि उनको ग्रपने में संदेह था, कि न जाने किसको भगवान दर्शन दें। यदि साथ में होंगी तो भगवान के प्रकट होते (ही) सब दर्शन कर लेंगी ॥ २ ॥

इति श्री मद्भागवत महापुराएग दशमस्कन्ध पूर्वार्ध, के २७ वें ग्रध्याय की श्रीमद्वन्नभाचार्य चररा विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) के तामस फल ग्रवान्तर प्रकररा का दूसरा ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवत्त्रभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

श्रीमद्वल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी श्रनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

#### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'तृतीया अध्याय'

स्कन्धानुसार ग्रष्टाविशो ग्रध्याय गोपिका गीत

कारिका—ग्रष्टाविशे हरेर्गानं स्वभावादपराधतः। कृतावज्ञा गोपिका हि स्तोत्रं चक्रुरितीर्यते।। १।।

कारिकार्थ—इस २६ वें ग्रध्याय में प्रथम गोपियों ने जो, गुएगगान रूप स्तोत्र किया है, उसका कारए बताते हैं पहला कारए हैं, स्वभाव-गोपियां सहज स्वभाव से भगवान् में प्रेमवाली थीं; ग्रतः भगवान् के वियोग में, उनका गुएगगान ही जीवन है; जिससे उन्होंने गुएगगान किया, तथा श्रृंगार रस मार्ग में नायिका ही ग्रालंबन विभाव होती है यहां गोपियां ग्रालंबन विभाव हैं ग्रतः ग्रालंबन विभाव में, जो मान होता है, वह इन गोपियों को भी हुग्रा हैं, जिससे नायक (कृष्ण) ग्रप्रसन्न हुए हैं उनको प्रसन्न करने का उपाय प्रीतम का गुएगगान करना ही है, इसलिए भी उन्होंने गुएगगान करना योग्य समक्ता।

दूसरा कारण, श्रभिमान रूप अपराध है गोपियों को (अन्तः करण में) यह अभिमान हुआ कि हमारे समान अन्य कोई नहीं है, अतः हम प्यारे को रसदान तब करेंगी, जब वह हमको प्रार्थना करेंगे। इस प्रकार गोपियों का दर्प देख, दर्पहारी दामोदर, अन्तिहित हो गए, जिससे उनको दुःख हुआ, उसको मिटाने के लिए साधन किए। साधनान्तर उनको ज्ञान हुआ कि साधनों से प्रीतम की प्राप्ति नहीं होगी वे तो स्वयं जब असन्न होंगे तब कृपा कर दर्शन देंगे, उनको प्रसन्न करने का एक ही साधन, जो गुएगान है इसलिए हमको मिलकर उनको जो स्तुति प्यारी है, वह करनी चाहिए।

इस प्रकार विचार पूर्वक निश्चय कर ग्रपराध से की हुई, ग्रवज्ञा के निवारणार्थ ग्रौर स्वभाव से गुणगान रूप स्तुति करने लगीं ॥ १ ॥

कारिका—एकोर्नावंशतिविधा गोप्यः स्वस्याधिकारतः । एकोर्नावंशतिविधां स्तुति चक्रुहरेः प्रियाम् ॥ २ ॥

कारिकार्थ— उन्नीस प्रकार की गोपियां हैं, प्रत्येक ने ग्रपने ग्रपने ग्रधिकार के ग्रनुसार, जिस प्रकार की स्तुति भगवान् को प्रिय थी, वैसी ही की है। गोपियों के स्वभाव उन्नीस प्रकार के थे ग्रतः स्तुति भी उन्नीस प्रकार से हुई है, जिससे इस ग्रध्याय में १६ श्लोक हैं॥२॥

कारिका—राजसी तामसी चैव सात्विकी निर्गुणा तथा। एवं चतुर्विधा गोप्यः पतिमत्यो निरूपिताः ॥ ३ ॥

कारिकार्थं—जिन गोपियों का विवाह हुआ, उनको अन्य पूर्वा कहते हैं, वे गोपियां: १-राजसी, २-तामसी, ३-सात्विकी और ४-निर्गुण होने से ४ प्रकार की हैं, उन्होंने सात्विक कम पूर्वक उत्तम गुण गान किया है, जैसे कि—

पहला श्लोक गाने वाली गोपियाँ ग्रथवा उनका यूथ सात्विक-राजस है; दूसरा श्लोक गाने वाली गोपियाँ ग्रथवा उनका यूथ सात्विक-तामस हैं; तीसरा श्लोक गाने वाली गोपियाँ ग्रथव उनका यूथ सात्विक-सात्विक है ग्रौर

चौथा श्लोक गाने वाली गोपियां अथवा उनका यूथ निर्गु ग है ॥३॥

कारिका—तथैवानन्यपूर्वाश्च प्रार्थनामाहुरुत्तमाम् ।
गुर्गातीताः सात्विकीश्च तामसी राजसीस्त्था ॥ ४ ॥

कारिकार्थ—इसी प्रकार जिनका विवाह ग्रन्य किसी से नहीं हुग्रा है, जो कुमरिकाएं हैं उनके भी गुणातीता, सात्विकी, तामसी ग्रीर राजसी भेद से ४ प्रकार हैं। उन्होंने भी ग्रन्यपूर्वा गोपियों के समान सात्विक क्रम से उत्तम गान किया है, जैसे कि—

पाचवां श्लोक गानेवाली गोपियाँ तथा उनका यूथ सात्विक-सात्विक है, छठवां श्लोक गानेवाली गोपियां तथा उनका यूथ सात्विक-तामस है। सातवां श्लोक गानेवालो गोपियां तथा उनका यूथ सात्विक-राजस है। ग्राठवां श्लोक गानेवाली गोपियां तथा उनका यूथ निर्गुण है।।४।।

कारिका — कृष्णभावनया सिद्धा विशेषेगाह ताः शुकः । ग्रनन्यपूर्विका एव पुनस्तिस्रो मुदा जगुः ॥ ५ ॥

कारिकार्य — शुकदेवजी कहते हैं, कि फिर राजस क्रम से तीन श्लोक विशेष प्रकार से ग्रनन्य पूर्वा ही प्रसन्तता से गाती हैं, कारण कि वे, कृष्ण की भावना से सिद्ध हो गई हैं।

नवां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ राजस-सात्विक है, दसवां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ राजस-तामस है। ग्यारहवां श्लोक गाने वाली गोपियाँ तथा उनका यूथ राजस-राजस है।। प्रा।।।

कारिका—सत्त्विकी तामसी चैव राजसी चेति विश्वताः । सपूर्वाञ्च ततस्तिस्रः तामसी राजसी परा ॥ ६ ॥

कारिकार्थ — पश्चात् भ्रन्य पूर्वा १२ वें से १४ वें तक के श्लोकों में राजस क्रम से गान करती हैं भ्रौर १५ वें से १७ वें तक तामस क्रम से गाती हैं।

इस प्रकार के गान में १२ वां क्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ

राजस-तामस है, १३वां श्लोक गाने वाली गोपियां राजस-राजस हैं ग्रौर १४ वां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ राजस-सात्विक है ॥ ६॥

कारिका—पुनस्ता एव त्रिविधा श्रटतीत्यादिभिस्त्रिभिः। राजसी तामसी चैव सात्त्विकीति विभेदतः॥ ७॥

कारिकार्थ-पुनः वे ही ग्रन्य पूर्वा जो १५ वें श्लोक से १७ वें श्लोक तक तामस कम से गान करती हैं उनका प्रकार सुबोधिनी के ग्राभास के ग्रनुसार यह है कि—

पंद्रहवां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ तामस-सात्विक है। सोलहवां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ तामस-तामस है। सतरहवां श्लोक गाने वाली गोपियां तथा उनका यूथ तामस राजस है।।।।।

सुबोधिनी—ग्राभास के ग्रनुसार १५ वां श्लोक 'ग्रटित' यह कहने वाली (गोपियां) देव निन्दक तामस-सात्विकी हैं, १६ वां श्लोक 'पित सुतान्वये' कहने वाली व्रज भक्त भगवान् की निन्दा करने वाली तामस-तामसी हैं, ग्रौर १७ वां श्लोक 'रहिस संविद' गाने वाली गोपियां ग्रपनी निन्दा करने वाली तामस-राजसी हैं,

कारिका से क्रमानुसार १५ वां क्लोक कहने वाली देवनिन्दक राजस-तामसी हैं, १६ वां श्लोक कहने वाली भगवित्तन्दक यहां भी तामस-तामसी हैं ग्रौर १७ वां श्लोक कहने वाली ग्रपनी निन्दा करने वाली हैं जैसा कि कारिका में कहा है कि 'राजसी-तामसी चैव सात्विकीति विभेदतः'

ग्राभासानुसार कारिका क्रम यहां ग्रविवक्षित है, कारिका में इस प्रकार कहने का कोई ग्रन्य तात्पर्य होगा। यों समक्ष दोनों पक्षों की व्यवस्था करना चाहिए। (प० भ० निर्भयरामजी भट्ट के कारिकार्थ व्याख्या से)

लेखकार गो॰ वल्लभजी महाराज कहते हैं कि—
राजसीति—'श्रत्र सत्वादि क्रमो न विवक्षितः' इति ज्ञेयम्,
७ वीं कारिका में 'राजसीति'कहकर जो क्रम दिया है वह यहां विवक्षित नहीं है।

कारिका—ग्रनन्यपूर्वा द्विविधा राजसी सात्त्विकी तथा। तमसा तामसी तत्र नास्तीत्येकोनविद्यतिः ॥ ६ ॥

कारिकार्थ — ग्रन्य-पूर्वा गोपिकाग्रों ने १७ वें इलोक में ग्रपने कथन का उपसं-हार कर लिया, ग्रतः श्रव तामस क्रम से १८ वां इलोक ग्रौर १६ वां इलोक ग्रनन्य- पूर्वा गाती हैं कारण कि, इनमें तामस-तामसी गोपियां तथा वैसा यूथ नहीं है, जिससे दो इलोक कहे हैं—

ग्रठारवां श्लोक गाने वाली (ग्रनन्य पूर्वा) गोपियां तथा उनका यूथ तामस-सात्विक है।

उन्नीसवां क्लोक गाने वाली वे गोपियां तथा उनका यूथ तामस-राजस हैं। ग्रतः उन्नीस क्लोक गाने वाली सर्व गोपियां तथा उनके यूथ भी उन्नीस प्रकार के हैं।। ।।।

कारिका—ग्रथवा प्रार्थनाद्यायाः सप्तान्ते द्विविधा पुनः । चतुर्थ्यस्तु समास्तत्र तत एकोनविंशतिः ॥ ६ ॥

कारिकार्थ — उपरोक्त प्रकार से अन्य पूर्वा गोपियों ने दश श्लोक गाए हैं, जिनमें नव श्लोक सगुगों ने गाए हैं ग्रीर एक चतुर्थ श्लोक गुगातीता ने गाया है, ग्रनन्य पूर्वा ने ह गाए हैं उनमें द सगुगों ने ग्रीर एक अष्टम श्लोक गुगातीता ने गाया है। इस प्रकार की गगाना से विषमता देखने में ग्राती है क्योंकि ग्रन्य-पूर्व गोपियों ने दस गाए ग्रीर ग्रनन्य पूर्वा ने नव गाए हैं इस विषमता को मिटाने के लिए ह वीं कारिका में दूसरा पक्ष कहते हैं।

प्रारम्भ में जो प्रार्थना के (१,२,३,५,६,७,६) सात श्लोक कहे हैं श्रीर अन्त में ग्राए हुए दो श्लोक (१३ व १४) मिलाकर नव श्लोक अनन्यपूर्वा अर्थात् कुमारिकाग्रों ने गाए हैं, तथा अन्य-पूर्वा अर्थात् विवाहिताग्रों ने (६,१०,११,१२,१५,१६,१७,१६,१६) ये नव गाए हैं, शेष चतुर्थ श्लोक का गान दोनों ने किया है, इस प्रकार को गएाना से विषमता मिट जाती है ॥६॥

## कारिका—तत्तद्वाक्यानुसारेण तासां भावो निरूप्यते । ग्रन्यथाऽनेकता स्त्रोत्रे प्रकारैनीपयुज्यते ।। १० ॥

कारिकार्थं—प्रत्येक गोपी के भाव पृथक् पृथक् हैं, ग्रतः जिसके भाव जैसे थे, उसने ग्रपने-२ ग्रधिकार के ग्रनुसार वाक्य कहे हैं, यदि यह प्रकार न हो तो स्तुति में जो 'तव' ग्रौर 'कुहक' ग्रादि शब्द कहे गए है उनका कोई स्वारस्य नहीं रहता है।

इनके ग्रिधिकार के कारएा ही, 'कितव' 'कुहक' ज़ैसे शब्दों को भी भगवान् ने अपनी स्तुती समभी ग्रौर भगवान् को इससे परम संतोष हुग्रा। उन्होंने भी यह स्तुति भगवान् के म्राने के (प्रकट हो जाने के ) लिए हीं की है। यह स्तुति मन्य सामान्य स्तुतियों के समान नहीं है किन्तु भाव भरित है ग्रत: उपालब्भे ग्रादि देने से; इसमें अनेकता भी आई है, यह प्रकार तो भाव भरित स्तुति में ही होता है, अपने अधिकार के कारएा, जैसे शब्द गोपियों ने स्तुति में कहे हैं, वैसे ब्रह्मादि भी नहीं कह सकते हैं ॥१०॥ । कारिका सम्पूर्ण ॥

श्राभास—तत्र प्रथमं राजस्यः काश्चन गोप्य ग्राहुः जयतीति ।

स्राभासार्थ-गोपियां जब इस प्रकार गुरागान का निश्चय कर गान प्रारम्भ करने लगीं, तब उनमें से, प्रथम श्लोक कोई राजसी गोपियां गाने लगीं—

## मिलारी है तक कर्म कर के लिए भी गोष्य केचा ।

श्लोक — जयित तेऽधिकं जन्मना वजः श्रयत इन्दिरा शश्वदत्र हि। द्यित हर्यतां दिक्षु तावकास्त्विय धृतासवस्त्वां विचन्वते ॥ १ ॥

श्लोकार्थ—वे गौपियां (सात्विक-राजसी) कहने लगी कि ग्रापके जन्म से व्रज का ग्रधिक उत्कर्ष हुग्रा है क्योंकि (ग्रापके जन्म के कारएा) लक्ष्मी भी यहां निरंतर विराजती है (ब्रज का ही आश्रय ले रही है) हे प्यारे ! आपके लिए ही जिन्होंने प्राण धारएा कर रखे हैं वे ग्रापको दिशाग्रों में (सर्वत्र) ढूंढ रहे हैं, उनको देखो ॥ १ ॥

सुबोधिनी-मङ्गलार्थोऽत्र ज्युशब्दः। यथा | फलं साध्यित्स्तोत्रम्, तथा निर्विद्नार्थः । ग्रन्यथा क्रियामादौ न प्रयुंज्यात्। त्वदवतारेगा व्रजः। सर्वोऽपि कृतार्थः वयमेव परमकृतार्था एवेति। यथा वयमपि कृतार्था भवामः, तथा यत्नः कर्तव्य इति वक्तुं व्रजस्य तवावतारेगा सर्वोत्कर्षों जात इत्याहुः। ते जन्मना व्रजः त्रिधिकं जयतीति।

सर्वोत्कर्षेगा स्थितिः जयः, अधिकजयो वैकुण्ठा-दप्युत्कर्षः । न हि वैकुण्ठे भगवानेवविधां लीलां करोति । यद्यपि मथुरायां जन्म जातम्, तथापि तेन जन्मना न । मथुरा सर्वोत्कर्षे ए स्थिता, किन्तु व्रज एव। ननु भग-वज्जन्मनः सर्वीत्कर्षहेतुत्वं न लोके प्रसिद्धम्, अनन्यत्वेनैकत्वात्, अतस्तादृश उत्कर्षहेतुर्वक्तव्यः, पंक गाँगी में जाने पान अपन है, कार्र भारत पान

यो लोके प्रसिद्ध इति चेत्, तत्राह श्रयत इन्दिरा शक्वदत्र हीति । ग्रत्र वज इन्दिरा सर्वदा श्रयते । हीनभावेनाश्रयं कुरुते । वैकुण्ठे तु सैव नियता भायें ति न तस्याः सर्वदा श्रयणां कर्तव्यं भवति । इह तु ताहरुयो वयमनेका इति तस्याः स्वास्थ्या-भावात् कदा वा ममावसरो भविष्यतीति निरन्तरं सेवते । ग्रतो लक्ष्मीस्थित्या लोका उत्कर्ष मन्यन्ते । सा पुनर्लक्ष्मीः गोकुलाश्रया जाता । हि युक्तश्चायमर्थः। पतिव्रता हि सा । यत्र पनिः स्वयमन्याधीनतया तिष्ठति, भक्तेषु कृपां स्याप-यितुम्, तदुक्तमुलूखलप्रकरगो, तत्र तद्भार्या सुत-रामेवाश्रयत इति किमाश्चर्यम् । तव जन्मना व्रजस्य सर्वोत्कर्षः सर्वजनीनः। श्रतस्तव रमएो न कापि न्यूनता, न वा लक्ष्म्या मनसि विषादः, श्रङ्गीकृतत्वात् । ग्रतः कारगादर्थमागतेन त्वया हश्यतामिदं गोकुलमेकदा द्रष्टव्यम् । वाक्यार्थो वा कर्माग्रे वक्ष्यमागाः। तावकास्त्विय धृतासवः दिक्षु त्वां विचिन्वत इति हश्यताम्। एताह-शोऽर्थोऽनुचित इति अनुचितप्रदर्शनेन बोधयन्ति।

लोका हि ब्रह्मादयः त्वमवती गों वजे वर्तस इति निश्चित्य समायान्ति । व्रजस्थाः पुनरस्मदादयः दिक्षु विचिन्वन्ति । इयं महत्यनौचिती । ननु व जस्थानां भक्तिर्नास्ति, भ्रन्यथा विरहे मियेरन्, श्रतः श्रभक्तां न पश्यन्तीति युक्तं इति चेत्, तत्राहः त्विय धृतासव इति । त्वदर्थमेव धृता श्रसव, प्रांगा यै: । यदैव त्वदनुपयोग ज्ञास्यन्ति, तदैव त्यक्ष्यन्तीति भावः। ग्रत एव त्वाँ विचि-न्त्रते, प्रागानाश्वासयितुम् । ग्रल्पविलम्बेऽपि प्रास्मा गमिष्यन्तीति। अन्यथा वजे गच्छेयुः, प्रात-स्त्वमेवायास्यतीति म्रन्वेषरां व्यर्थमेव स्यात्। दिक्षु त्वदीयाः त्विय सतीति महद्दैन्यम् । अत एकवारं त्वदीयाः पश्येति प्रार्थना । एवमेकया दर्शनं प्रार्थितम् । दयितेति सम्बोधनात् भर्तं दर्श-नेन स्त्रीएगं जीवनं न युक्तमिति निरूपितम्। यद्यपि भगवांश्चेत् पश्येत्, तदा न कोऽपि पुरुषार्थः सिध्येत् । तथापि दैन्यं हृष्ट्रा ग्रात्मानमपि प्रदर्श-येदिति तथा प्रार्थना ॥१॥

व्याख्यार्थ — इस प्रथम श्लोक में ग्रादि में क्रिया दी गई है, वह काव्य (छन्द) शास्त्र के सिद्धांत के अनुकल नहीं है, तो भी जो दी गई है, उसका रहस्य यह है, िक यह िक्रया 'जय' धातु की है। 'जय' शब्द मङ्गल करने वाला है। इस भाव से गोपियों ने दी है, िक हमारे इस स्तुति गान में कोई विध्न नहीं होने तथा जिस फल प्राप्ति (भगनान के दर्शन) के लिए हम स्तुति करती हैं, वह फल सिद्ध होने। यह भाव न होता, तो िक्रया पहले नहीं दी जाती। ग्रापके प्राकट्य से समस्त बज़ कृतार्थ हो गया है, िकन्तु हम ही ग्रकृतार्थ रह गई हैं, ग्रतः ग्राप कृपा कर नैसा प्रयत्न की जिए, जिससे हम भी कृतार्थ होनें। ग्रापके ग्रन्थ ग्रापके ग्रन्थ त्र का ग्रापक विकाय होनें श्रापक ग्रन्थ हम ही ग्रकृतार्थ ते से बज का ग्रापक उत्कर्ष हुग्रा है, कारण िक, यद्यपि नैकुण्ठ का उत्कर्ष है, िकन्तु इसका (बज़ का) उससे (नैकुण्ठ से) भी विशेष उत्कर्ष हम इसलिए कहती है कि भगवान् जैसी लीला यहां करते हैं, नैसी वहां (नैकुण्ठ में) भी महीं करते हैं।

यद्यपि भगवान का प्रकट दर्शन (प्राकट्य मथुरा में हुग्रा है, तो भी उसका (मथुरा का) सर्व प्रकार से उत्कर्ष न होकर, वज का ही ग्रधिक उत्कर्ष हुग्रा है।

भगवान का प्रकट होना किसी स्थल की सर्बश्रेष्ठता में हेतु नहीं बन पाता अतः लोक प्रसिद्ध हेतु नहीं है। क्योंकि भगवान का प्राकट्य अनन्यत्रतया केवल वर्ज में ही तो हुआ है और अतएव यह एक ही तो प्राकट्य है ऐसी स्थिति में ("जहां भगवान का प्राकट्य होती है वह स्थल सर्वश्रेष्ठ है" इस नियम का लोक में अन्यत्र उदाहरण ही नहीं है, जिसकी समानता के तर्क पर वर्ज की सर्वश्रेष्ठता का अनु-

मान संभव हो) ग्रतः सर्वश्रेष्ठता को सिद्ध कर पायें, ऐसा कोई ग्रन्य हेत् देना चाहिए जो लोकसिद्ध हो। ग्रतः कहती है कि जो लक्ष्मी वैकृण्ठ में नियत भार्या होकर रहती थी ग्रौर जिसको किसी का कभी भी वहां ग्राश्रय लेना नहीं पड़ता था वह लक्ष्मी यहां (व्रज में) हीन भाव से ग्रन्यों का ग्राश्रय ले मर रहती है, कारण कि वहां तो एक वही थी, यहां तो वैसी (भार्याएं) हम बहुत ही हैं, जिससे उसके चित्त में सन्तोष नहीं है, क्योंकि मुभे सब ग्रवसर मिलेगा यह चिन्ता उसको दुःख देती रहती है ग्रतः निरन्तर यहां ही रह कर सेवा करती है। लोक में मनुष्य, जिस लक्ष्मी के पास ग्राने के कारण ग्रपनी बडाई समभते हैं, उस लक्ष्मी ने गोकूल का ग्राश्रय लिया है। इस ग्रर्थ को योग्य बताने के लिए, अर्थात लक्ष्मी ने गोकूल को अपना निवास स्थान बना लिया है, इसलिए निश्चय-वाचक 'हि' शब्द श्लोक में दिया है। वहां किसलिए ग्राकर निवास किया है ? इस पर कहते हैं. कि वह पतिव्रता है, पतिव्रता वहां ही रहने में ग्रपना भूख, सौभाग्य समभती है जहां उसका पति रहता है। जब पति, भक्तों पर प्रसिद्ध रीति से कृपा करने के लिए, उनके ग्राधीन होकर जहां रहता हैं (यह भक्ताधीनता उल्लखल प्रकरण में दिखाई है) वहां उसकी भार्या का निवास अतिशय ही योग्य है, ग्रतः वह यहां ग्राकर रही है इसमें क्या ग्राश्चर्य है ? ग्रापके प्राकट्य से वज का सब से उत्कर्ष हम्रा हैं, यह बात सर्वत्र प्रसिद्ध है ग्रतः यदि ग्राप रमगा करेंगे तो किसी प्रकार उसमें न्यूनता नहीं है और लक्ष्मीजी के मन में भी खेद न होगा, कारएा कि प्रतिव्रता स्त्री पति के किए हए कार्य से सहमत रहती है। वह जानती है, कि मेरे पति ने वज को ग्रङ्गीकार किया है ग्रर्थात् वजजन मेरे हैं, इस कारण से हमारे लिए पधारे हुए ग्रापको यह गोकूल किसी समय देखना चाहिए, ग्रथीत हमको दर्शन दो।

ग्रथवा ग्रागे कहा जाने वाला वाक्यार्थ "दृश्य तां-देखो" का कर्म है, इस पंक्ति का भावार्थ यह है कि ग्राप देखो, कि जो ग्रापके भक्त (हम) ग्रापको यहां न देखकर दिशाग्रों में ढंढ रहे हैं यह अनु-चित है, ग्रतः हमको देखो । यदि भगवान् कह दें कि इसमें ग्रन्चितता कैसे है, तो उसके उत्तर में कहती है अन्य लोक वासी ब्रह्मादिक यह जानकर कि आप गोकूल में विराजते हैं अतः आपके दर्शन के लिए यहां ग्राते हैं भौर हम ग्रापकी जो यहां रहने वाली हैं, वे दिशाग्रों में ढुंढती फिरे इससे विशेष अनुचितता क्या होगी ? तुम इसको अनुचितता कहती हो, वह सत्य नहीं है, क्योंकि अभक्तों को दर्शन नहीं होते हैं, यदि कहो, कि व्रजस्थ भक्त हैं तो वह भी सत्य नहीं हैं, कारए। कि यदि वे भक्त होते तो विरह में उनके प्राण निकल जाते। इसके उत्तर में कहती है कि ग्रापका कहना सत्य हैं कि विरह में प्रारा निकल जाने चाहिए, किन्तू ये प्रारा ग्रापके मिलने की ग्राशा से धारए कर रखे हैं। जिस समय यह मालूम होगा कि वे प्रारा ग्रापके उपयोग में ग्राने वाले नहीं हैं, उस समय वे स्वतः ही छूट जाएगा। प्राणों के ग्राश्वासन के लिए ग्रापको वर्ज भक्त ढुँढ रहे हैं। ग्रब यदि ग्राप थोड़ा भी विलम्ब करेंगे तो प्रागा चले जाएगे। ग्रन्यथा यदि हम ग्रापको न ढँढकर वर्ज में चली जावें, तो ग्राप प्रातः काल होते ही पधारेग़े ही, ग्रौर यों तो हमारा यह ग्रापको ढूँढना व्यर्थ होता (परन्तु यह व्यर्थ नहीं है क्योंकि भक्तों के ढुँढने पर ग्राप मिलेंगे ही इसी ग्राशा से हमारे प्राण टिके हुए हैं और हम आपको ढुँढ रही हैं) हम आपकी हैं और आपके होते हुए भी इधर-उधर हम दिशाओं में ढुंढ रही हैं। यों करना गोपियों की महती दीनता है, अतः गोपियों कहती हैं कि ग्राप एक बार, ग्रापकी जो हम हैं, उनको देखो। यह प्रार्थना है। इस प्रकार एक ने दर्शन देने के लिए प्रार्थना की है। श्लोक में 'दियत' इस संबोधन देने से , यह भाव प्रकट किया है, कि भर्ता का यदि दर्शन न होवे तो पत्नी का जीवन व्यर्थ है। ग्रगर भगवान् हमको देखलें तो उससे किसी प्रकार का पुरुषार्थ सिद्ध न होगा फिर भी, देखेंगे तो हमारी दीनता देख ग्रवश्य हमको भी ग्रपने दर्शन कराएंगे ही। हमारी यही प्रार्थना है।। १।।

श्राभास--एवं स्वदैन्यानौवित्यादिनिरूपरोन तस्या राजसत्वं निरूपितम् । तामसो तु वधाभावं प्राथंयितुमदर्शनस्य वधसाधकत्वमाह शरदुदाशय इति ।

ग्राभासार्थ—प्रथम श्लोक में जिस गोपी ने ग्रपनी दीनता ग्रौर भगवान् के दर्शन न देने को ग्रमुचित कहा है जिससे मालूम हो जाता है कि वह गोपी सात्त्विक-राजसी थी, ग्रब 'शरदुदाशये' श्लोक में सात्त्विक तामसी गोपी कहती है कि ग्रापका दर्शन न देना यह हमारे वध का साधक है ग्रतः प्रार्थना करती है कि, जैसे हमारा वध न हो वैसे करो ग्रार्थात् दर्शन दो,—

श्लोक — शरदुदाशये साधुनातसत्सरसिजोदर श्लोमुखा हुना । सुरतनाथ ते शुरुकदासिका वरद निघ्नतो नेह कि वध ।।२।।

श्लोकार्थ — हे सुरतनाथ ! शरद ऋतु के समय वाले सरोवर में, सुंदर प्रकार से उत्पन्न कमल के उदर में स्थित शोभा को भी हरण करने वाली अपनी हिष्ट से जो हम आप की कुत्सित दासियां अथवा धर्म दासियां हैं उनको मारते हैं हे वरद ! क्या यह वध नहीं है ॥२॥

सुबोधिनी—शरत्कालीनो योऽयमुदाशयः पुष्करिगो, तत्र साधु सम्यक् प्रकारेगा जातं यत्सरसिजं कमलं, तदन्तर्वितनी या श्रीः, तामपि मुष्णातीति ताहमूपया हशा हष्टचा, हे वरद, यो निहन्ति तस्य कि वधो न, ग्रपि तु वधदोषो भवत्येव । येनैव साधनेन परस्य प्रांगा गच्छन्ति तत्सम्पादनसाधको घातकः दोषभाग्भवति । ग्रनेन भगवदृष्टिः सर्वघातुका निरूपिता । 'ग्रायुर्मनांसि च हशा सह ग्रोज ग्राच्छं' दिति वाक्यात् । तथास्मानपि प्रायेगा ऋरहष्टचा पश्यसि । ग्रन्यथा कथं प्राग्गबाधा स्यात् । रूपं त्वानन्दमयमिति तहृष्टौ तदेव जीवयेत्। ऋत-स्तदभावात् केवलं घातयस्येव । किञ्च, न वयं वधार्हाः, यतो दासिकाः, कुत्सिता दास्यः। न हि स्त्रियः ग्रप्रयोजिकाश्च हन्यन्ते । किञ्च, वयं शुल्कदासिकाः, त्वं च सुरतनाथः। सर्व-पुरुषार्थं साधकत्वेन तव सम्बोधनानि यथाधिकारं

नियतानि । यथा धर्ममार्गे, हे धर्मपालक, हे ब्रह्मण्य, हे यज्ञ श्वरेत्यादीनि । ग्रर्थे, हे लक्ष्मी-पते, सर्वसिद्धिदेत्यादीनि । तथा मोक्षे, हे मुकुन्द, हे योगेश्वर, हे ज्ञाननिधे इत्यादीनि धर्मार्थमोक्षा. थिभिरुच्यन्ते । एवमस्माभिरपि सुरतनाथेत्यु. च्यते । सुरतं सम्भोगः जगति यावा नस्ति तस्य भवान् नाथः। त्वदाज्ञाव्यतिरेकेरा सुरतं जगति न प्रवर्तते । यतो ब्रह्मणा कामेन वा लोके सुरत-प्रत्त्यर्थं वयं शुल्करूपा दासिका दत्ताः। शुल्कं मार्गनिर्वाहकं द्रव्यं प्रतिबन्धनिवर्तकम् । सुरतं चेत् भगवत्येव निरुद्धं तिष्ठेत्, तदा लोके रसो न भविष्यतीत्यसमद्द्वारा त्वतः तल्लोके प्रसृतं भव-िवति वयमागताः । तत् कार्यं दूरत एव स्थितम्, प्रत्युतास्मान्मारयसि । एवं सति सर्वमेव काम-शास्त्रं व्यर्थं स्यात्। तृतीयः पुरुषार्थश्च न भवेत् । स्रतः सर्वथा यदर्थं वयं प्रेषितास्तत्कर्त-व्यम् । ग्रथवा । यदा कदाचित्कर्तव्यम्, इदानीं

जीवयितव्या रूपप्राकट्येन । हशो मारकत्व-मुपपादयन्ति श्रीमुषेति । यस्तु चोरो भवति, स घातकोपि भवति । यथा यथा चौर्ये नैपूण्यम्, तथा तथा घातकत्वम् । तदर्थमाहुः उदरश्रीमु-षेति तत्रापि ये दुर्गजाताः, ते ग्रतिनिप्रााः । तत्रापि जलदुर्गंजाः । तत्सरसिजम् । तत्रापि ते दुर्ग एव तिष्ठन्ति । तत्रापि ते साधुजाताः प्रभवः । तत्रापि प्रकाशवति काले शीताद्य पद्रव-रहिते । एवं देशकालस्वरूपादिभिः ग्रशक्यचौर्या-दपि । पुरुषात् तद्दरवतिसर्वस्वनेता ग्रन्तः स्थित-प्रागान् साधारगागोपिकादीनां नेष्यतीति किमा-रचर्यम् । चौर्यं हि क्रियते बलिष्ठेनापकीर्त्य-भावाय । तदत्र तु न भविस्यतीत्युक्तं कि वधः न इति । ग्रथवा । ग्रहशा ग्रदर्शनेन दर्शनमदत्वा निघ्नतः किं वधो न। सुरतार्थमागताः, तद्गतं

दूरे, अन्तरा मरणमुपस्थितम् । तथा सिति सूरत-स्याप्रकटितत्वात् नाथत्वमपि न स्यात । न हि ग्रवनिर्मागसमर्थोऽप्यव्यपतिरुच्यते । प्रकटयति चेत, तदा तथा। किञ्च, ग्रस्मद्वी किमाश्चर्यम् । तवादर्शने लक्ष्मीरपि न तिष्ठेत् । तदाहुः श्रोमुषेति । उदरस्थिता श्रीक्चेद् बहिरा-नीता, तदैव म्रियते, अपुष्टत्वात् श्रामगर्भवत्। यद्यपि तस्याः जीवने कालद्रव्यदेशवस्तुनि बहुन्वेव सन्ति, तथापि त्वददर्शने न जीवति, तथा वयमपि किञ्च। त्वं सर्वेषां वरान् प्रयच्छसि, ग्रस्मांस्त् मारियष्यसीति महदाश्चर्यम् । वरदाता हि प्रत्यक्षो भवति । ग्रथवा । ते वयममूल्यदाधिकाः, धर्मदासिकाः। ग्रतो न हन्तव्याः। एवमनेक-विधक्रौर्यभावनया काश्चिद्भगवन्तं उपालभन्ते । 11711

व्याख्यार्थ शरद ऋतु के समय वाले सरोवर में सुन्दर प्रकार से उत्पन्न कमल के उदर में स्थित शोभा को भी हरए। करने वाली ग्रापकी यह दृष्टि है, जिससे ग्राप हमको मारते हो। हे वरद ! क्या यह वध नहीं है ? वास्तव में, वह वध ही है, इससे वध का दोष लगता ही है । जिस साधन से, दूसरे के प्रांगा जावें, उस साधन को तैयार करने वाला घातक वोषी होता है, इससे बताया, कि भगवान् की यह दृष्टि सबको मारने वाली है, जैसे कहा भी है, कि 'श्रायुर्मनांसि च दशा सह श्रोज श्राच्छंत्' भगवान् की दृष्टि, श्रायु, मन ग्रौर बल को हरए। कर लेती है, वैसे (ही) हमको भी श्रधिक-तर क्र हिष्ट से देखते हैं, यदि ग्रानन्द मय हिष्ट से देखते होते, तो प्राग्ग बाधा कैसे होवे ? यह हम मानती हैं, कि श्रापका रूप श्रानन्दमय है श्रीर दृष्टि भी श्रानन्दमय ही है, किन्तु उस दृष्टि से देखों तो प्राण बाधा न होवे, प्राण बाधा होने से, हम समऋती हैं, कि उस ग्रानन्दमय हष्टि के होते हुए भी हमको क्रूर हिंड से देख कर हमारा तो केवल घात ही करते हैं। एक तो हम स्त्रियों का वध और फिर वह भी निष्प्रयोजन ही ! ऐसा तो कोई भी नहीं करता । ग्रौर हम वध के योग्य नहीं हैं, कारएा कि कुदासियां वहें, जिसमें भी हम मोल ली हुई दासियाँ हैं और आप सुरत नाथ हैं। आप सब प्रकार के पुरुषार्थों को सिद्ध करने वाले हैं। इसलिए ही ग्रापके सम्बोधन ग्रधिकार के ग्रनुसार नियत किए हुए हैं। जैसे कि धर्म मार्ग में, ग्रापको हे धर्मपालक ! हे ब्रह्मण्य ! हे यज्ञेश्वर ! ग्रादि देते हैं। ग्रर्थ के संदर्भ में -हे लक्ष्मीपति ! हे सर्वसिद्धियों के दाता ! इत्यादि वैसे ही मोक्ष मार्ग में, हे मुकुन्द ! हे योगेश्वर! हे ज्ञानिनिधे! ग्रादि सम्बोधन देते हैं वैसे (ही) हम भी ग्रापको इस काम मार्ग में, वैसा ही सम्बोधन देना उपयुक्त समभती हैं इसलिए हमने ग्रापको 'सुरतनाथ' कहा है। जगत् में, जितने भी भोग हैं, उनके नाथ ग्राप हैं। ग्रापकी ग्राज्ञा के बिना जगत् में 'सुरत' भोग की

प्रवृत्ति ही नहीं होवे ग्रतः ब्रह्म ने वा कामदेव ने लोक में सुरत की प्रवृत्ति कराने के लिए हम शुल्क रूप दासियाँ ग्रापको दी है। 'शुरक का तात्पर्य यह है कि स्वरूपानन्दानुभव के मार्ग को प्रशस्त-प्रवृत्त करने में गोपिकाएँ शुल्क हैं । इनके कारएा इस मार्ग की सारी रुकावटें दूर हो गई। सु + रत = सुन्दर ग्रलौकिक शोभावहरत यह भगवद् भाव है संभोग नहीं। मार्ग में किसी प्रकार की रुकावट न हो, यदि हो तो उस रुकावट को मिटाने वाला द्रव्य-शुल्क- है। यदि सुरत भगवान् में ही निरुद्ध रहे तो लोक में रस नहीं होगा, इसलिए वह (सुरत) श्रापसे हमारे द्वारा लोक में प्रवृत होगा 3 ! ग्रतः हम ग्राई हैं। जिस कार्य के लिए हम ग्राई हैं, वह कार्य करना तो दूर रहा, प्रत्यूत<sup>४</sup> हमको ग्राप मारते हैं । यदि यों ग्राप करेंगे, तो समग्र काम शास्त्र व्वर्थ हो जाएगा, जिससे पुरुषार्थों में, जो तीसरा पुरुषार्थ 'काम' को गिना जाता है, वह रहेगा ही नहीं, इस लिए जिस वास्ते हम भेजी गई हैं,वह कार्य सर्वथा करना ही चाहिए। यदि ग्रापकी इच्छा ग्रब करने की नहीं होवे, तो जब भी इच्छा हो तब करना, किन्तु करना ग्रावश्यक है, ग्रौर वह कार्य जब भी करो, परन्तु हमको जीवित रखने के लिए दर्शन दो, ग्रर्थात् रूप को प्रकट कर, हमको जीवन दान दो।

ग्रापकी हिंद मारने वाली है: उसका 'श्रीमुषा' पद से समर्थन करती हैं, कि वह कमल की शोभा को चुराने वाली हैं। जो चोर होता हैं वह घातक भी होता है। चोर जितना भी चोरी करने में विशेष निपुरा होता है वह मारने में भी वैसा ही चतुर होता है, इसलिए कहती है, कि 'उदर श्रीमुषा', जो चोर किले से चोरी कर सकता है, उसे ग्रति चतुर कहते हैं, किन्तु उसमें भी, जल के बीच में बने हए किले से चोरी कर आवे, वह उस अति चतुर से भी 'चतुरतम' होता है। यहां जल-दुर्ग में रहने वाला कमल है, सूर्य के कारण विकसित भी है। शीतादि उपद्रव न होने से खिले हुए वसे कमलों के उदर की शोभा को भी श्रापकी दृष्टि चुरा लेती है जिसका वहां से चुराना ग्रशक्य है, तो भी जब चुरा लेती है, तो साधारएा गोपीकादिकों के ग्रन्तः स्थित प्राएगों को चुरा लेगी उसमें क्या ग्राश्चर्य है ? जो बलिष्ठ है, वह, (जो चाहिए) यों ही ले सकता है फिर चोरी क्यों करता है, उसके उत्तर में कहती हैं, कि चोरी इसलिए करता है, कि बल पूर्वक लेलूंगा, तो मेरी ग्रपकीत्ति होगी। मेरी ग्रपकीत्ति न होवे, इसलिए चोरी करता है। यदि ग्राप यों समभते हो, तो वह बात यहां सिद्ध न होगी, क्योंकि यहां तो ग्राप जो वध करते हो, वह तो प्रकट हो जाएगा। अथवा 'अहशा' दर्शन न देने से भी, यदि हम मरी तो क्या वह वध नहीं है ? वह भी वध है, हम सुरत के लिए ग्राई हैं, वह तो सिद्ध न हुग्रा, किन्तु मरएा प्राप्त हुग्रा। यदि यों हुग्रा, तो सुरत का प्रकट होना बन्द हो जाएगा जिससे ग्रापका नाथत्व भी नहीं रहेगा क्योंकि योगी में ग्रश्व बनाने की सामर्थ्य हो किन्तु वह जब तक ग्रश्व बनाकर तैयार नहीं करता है तब तक वह 'ग्रश्वपित' नहीं कहलाएगा। ग्रौर हमारे वध में तो क्या ग्राश्चर्य है, किन्तु ग्राप प्रकट न होग्रोगे, तो शोभा (लक्ष्मी) भी नहीं रहेगी। इसको कहते हैं 'श्री मुषा' उदर में स्थित श्री यदि बाहर ग्रागई, तो वह उसी समय नष्ट हो जाएगी जैसे अपुष्ट° श्राम गर्भ नाश होता है, यद्यपि उसके (शोभा के) जीवन के लिए काल, द्रव्य, देश, वस्तु ग्रादि ग्रनेक पदार्थ हैं, तो भी ग्रापके दर्शन के बिना वह भी नहीं जीएँगी वैसे ही हम भी नहीं जीएँगी।

१-- रुका हुम्रा, २-- जरिये, ३-- फैलेगा, ४ - बल्कि, ५-- किला ६-शोभा, ७--कचा.

यह तो ग्रत्यन्त ग्राश्चर्य है, कि ग्राप सकल जनों को वर देते हैं ग्रौर हमको मारते हैं, वरदाता तो प्रत्यक्ष होता है, ग्रथवा हम ग्रापकी बिना मोल की दासियाँ हैं तथा धर्म दासियाँ हैं, इसी से हम मारने योग्य नहीं हैं, स्रतः हमको मत मारो, इस प्रकार, स्रनेक विध क्रूर भावना से कितनी ही गोपी-जन भगवान को उलाहना देती हैं।। २।।

रत लौकिक होता है, इसे भोग कहते हैं। यह भोग तो प्रवृत्त ही है सृष्टि के ग्रारम्भ से ग्रद्याविध। वहां भगवान् के ग्राज्ञा की ग्रपेक्षा नहीं है। सृष्टि के समान वह भी स्वतः चलता रहता है। स्रतः 'सुरत' का स्रर्थ है सम्यक् भोग स्रर्थात् स्रलौकिक शोभा वह सुन्दर रत = सुरत। यह गोपिकाग्रों में ही है ग्रौर भगवदाज्ञा से ही। इसे ग्रलौकिक कहा इसका ग्रथं है स्वरूपानन्दरूपता। इस स्वरूपानन्द के दान में समर्थ नाथ केवल ग्राप ही हो। यदि ग्राप दान न करो तो भक्तों के हृदय में स्रानन्दाविभाव न होने से शून्यता ही रह जायेगी।

## कारिका-ग्रन्तःस्थितो रसः पुष्टो बहिरचेन्न विनिर्गतः । तदा पुर्गो नैव भवेदिनि वाग्निर्गमस्तथा ॥१॥२॥

कारिकार्थ - ग्रन्त:करण में रहा हुग्रा रस पुष्ट हो जाने पर, यदि बाहर न निकले, तो पूर्ण नहीं होता हैं, अर्थात् बाहर आ जाने से ही: पूर्णता को प्राप्त होता हैं, इसी प्रकार गोपीजनों के भीतर जो भाव भर कर पुष्ट हो गया था वह भी वागाी द्वारा जब बाहर निकला तब पूर्ण हुम्रा है-

श्राभास--ग्रन्याः पुनः कोमलाः बहुधा त्वया रक्षिताः, इदानीमपि पालयेत्याहः विषजलाप्ययादिति ।

म्राभासार्थ-फिर दूसरी सात्विक-सात्विकी गोपीजन इस 'विषजला' श्लोक से कहती हैं, कि ग्रापने हमारी बहुत प्रकार से रक्षा की है, ग्रब भी हमारा पालन करो।

## श्लोक — विषजलाप्ययाच्यालराक्षमात् वर्षमारुताद्वैद्युतानलात् । वृषमयात्मजाद्विश्वतो भयादृशभ ते वयं रक्षिता मुहः ।।३।।

श्लोकार्थ — हे ऋषभ ! विष के जल पीने से हुई मृत्यु से, कालीय सुदर्शन ग्रादि सपों से, तृगावर्त मादि राक्षसों से इंद्र द्वारा की हुई वर्षा तथा वायु से मौर बिजली तथा ग्रिप्ति से, व्योमासुर से एवं सर्व प्रकार के जो भी भय ग्राए उन सबसे, ग्रापने हमारी रक्षा की है (ग्रत: ग्रब भी पालन करो) ॥३॥

त्वा सर्व एव बालकाः गावश्र मृताः, ते पुनर्जी-विताः। व्यालाः सर्पाः कालियसुदर्शनादयः, राक्षसाः तृगावर्तादयः, तेषामेकवद्भावः । तस्मा-दिप रक्षिताः वर्षमास्तादिन्द्रकृतात् । तत्रैव वैद्यु-तानि अनलो दवाग्निश्च, तयोरप्येकवद्भावः । वृषो योऽयं मयात्मजः व्योमासूरः, तस्मादिष

सुबोधिनी — विषजलं कालीयह्रदजलम्, तत्पी- रिक्षताः । न तासां भूतभविष्यद्विषयकपदार्थज्ञान-निर्बन्धोऽस्ति, सर्वज्ञत्वात्। किम्बहुना विश्वत एव भयात्। पालने हेतुः ऋषभेति। भर्ता हि पालयत्येव । स्रतः सर्वदा पालक इति इदानीमपि पालयेत्यर्थः । ते च मारका बाह्याः, इदानीन्त-नस्त्वान्तर इति सर्वथा पालनीयाः ॥ ३ ॥

व्याख्यार्थ-'विष जल' कालीय सर्प श्री यमुनाजी के जिस हृद में ग्राकर रहा था, उसका जल विष पूर्ण हो गया था उस विष वाले जल को पीने से, बालक ग्रौर गाएं मर गई थीं उन सबको त्रापने जीवित किया। कालीय सुदर्शन ग्रादि सर्प ग्रीर तृगावर्त ग्रादि राक्षसों से भी बचाया। इन्द्र द्वारा कीं हुई वर्षा, वायु ग्रौर बिजली से तथा दावाग्नि से रक्षा की, एवं मय के पुत्र व्योमासुर के भय को मिटा दिया। गोपियां सर्वज्ञ हैं इसलिए उनको यह ग्राग्रह नहीं है, कि जो लीलाएं हो गई हैं वा जो होने वाली हैं हम किसको कहें वे तो सारांश में कहती हैं, कि बहुत क्या कहें, ग्रापने तो चारों तरफ के भय से हमारी रक्षा की है। ग्रापने इस प्रकार हमारी रक्षा इसलिए की है, कि ग्राप हमारे 'ऋषभ' भर्ता हैं, भर्ता पालता है ही, ग्रतः (ग्राप) सर्वदा पालक हैं जिससे ग्रब भी पालन करो। पूर्व में तो मारने वाले बाहर के थे, ग्रब तो भीतर के हैं, इसलिए ग्रापको सर्वथा हमारा पालन करना चाहिए।। ३।।

श्राभास-ग्रन्याः पुनः भगवतो महानुभावत्वं ज्ञात्वा तस्य स्वरूपं कीर्तयिना ततइच ज्ञानिम्यो यथा मोक्षं प्रयच्छतिः तथास्मभ्यमपि ग्रस्मदुचितं मोक्षं दास्यतीति, तं स्तुवन्ति न खल्विति ।

ग्राभासार्थ-दूसरी गोपियां, जो गुगातीता हैं, वे भगवान् का म<sub>ा</sub> प्रभाव जानकर, उनके स्वरूप को गाती हैं, भगवान् जैसे ज्ञानियों को मोक्ष देते हैं, वैसे ही हमको भी हमारे योग्य मोक्ष देंगे इललिए 'न खलु' श्लोक से उनकी स्तृति करती हैं-

श्लोक - न खलु गोपिकानन्दनो भवानखिलुदेहिनामन्तरात्महक्। विखनसाथितो विश्वगुप्तये सख उदेयिवान्सात्त्वतां कुले । । ४।।

श्लोकार्थ — हे सखे ! ग्राप कोई यशोदा के पुत्र नहीं हें, ग्राप तो सर्व प्राणियों के ग्रंतर्यामी हैं, जगत् की रक्षा के लिए जब ब्रह्मा ने प्रार्थना की, तब यादवों के कूल मे ग्राप उदय हुए ।।४॥

१-होज या क्णड,

मुबोधनी—भगवतो नन्दस्नुत्वे सर्वे उपाल-म्भा युक्ता भवन्ति । तदेव नास्ति इति सर्वम-युक्तमुपालम्भनम् । खिल्विति निश्चये । नात्र तिरोहितिमव । गोपिकायाः यशोदाया नन्दनः पुत्र इति न । तथा सित यथा तया स्वाधीनः कृत ज्ञातो वा, तथा गोपिकानामपि भवेत् । गोकुल-स्वामिपुत्रत्वात् । तुल्यतायामेव हि विद्यायोनि-सम्बन्धः । किञ्च, न केवलं भवान् वैकुण्ठाधिपतिः पुरुषोत्तमः, किन्तु अखिलदेहिनां सर्वेषामेवास्म दादीनामन्तरात्मानं अन्तःकरणं पष्यतीति । यद्यस्मद्धदये तादृशं तापं पश्येत्, तदा प्रसन्न एव भवेत् । य्रतो नास्मिन्वक्तव्यं किञ्चित् । तदा प्रस्तात् ध्रास्मदादीनां परिपालनार्थमेव । यदि जानीयात् एता नश्यन्तीति, तदा परिपालयेत् । रक्षणार्थं च प्राथित ऐव, न तु स्वेच्छया समागतः, तदाह

विखनसार्थित इति । विखना ब्रह्मा, विशेष्णे खनतीति सर्वथा वेदार्थविचारकः । स्रत एव वैखानसं मतं ब्रह्मणा कृतं भगवद्भजनप्रतिपादकम् तेनैव मार्गेव पूजां भगवान् गृह्णातीति वेङ्कटादौ तथैव पूजा । स्रतः सर्वेषां पूजामिष प्रहीतुं ब्रह्मणा प्राथितो विश्वगुप्तये इति मुख्यं प्रयोजनम् । एवमन्तरात्मत्वात् सर्वेषामेव जीवानां भवान् सखा । ताहशः लोके सख्यं प्रकट-यितुं सात्वतां यादवानां वैष्णावानां वा कुले उदे-यिवान्, प्रादुर्भूतः । स्रत एतदर्थमेवागतः । पूर्वमिप सखा यथेच्छमेव प्रेरयसि, स्रागतस्य पुनिव शेषो वक्तव्यः । स चात्मिनवेदनरूपो भवति । स्रतो वयं कि विज्ञापयामः । यथोचितमेव कर्तव्य-मिति भावः ॥ ४॥

व्याख्यार्थ-- निर्गुरा गोपियां कहती है कि यदि भगवान् नन्द के पुत्र होंवे, तो उनको उपालम्भ देने भी योग्य हैं, वह तो है ही नहीं, अतः उपालम्भ देने सब प्रकार से, अयोग्य हैं, यह छिपी हुई बात नहीं है किन्तु निश्चय है, जिसको स्पष्ट शब्दों से श्लोक में कहती हैं, कि 'न खलु गोपिकानन्दनो भवांन्' निश्चय से स्राप यशोदाजी के पुत्र नहीं है, यदि मान लिया जाए, कि यशोदाजी ने उनको पुत्र मान कर श्रपने वश कर लिया है, तो गोपियां भी उनको वश कर सकती हैं, क्यों कि गोकुल के स्वामी नन्दजी का पुत्र है। जहां बराबरी होती है, वहां ही विद्या ग्रौर योनि का सम्बन्ध होता है, ग्रौर विशेष में ग्राप केवल वैकुण्ठ के ग्रिधिपति पुरुषोत्तम नहीं हैं किन्तु सकल देहधारियों के (जिनमें हम भी ग्रा गई हैं) ग्रन्तः करणों के द्रष्टा हैं, ग्रतः जब हमारे भीतर वैसे ताप देखेंगे तब प्रसन्न होंगे, इसलिए हमको इस विषय में कुछ कहना नहीं चाहिए। ग्रौर पधारे तो हमारे जैसों के परिपालन के लिए ही हैं, जब जानोगे ये नष्ट होती हैं तो बचालोगे। रक्षा के लिए तो प्रार्थना की हुई है। ग्राप ग्रपनी इच्छा से तो पधारे नहीं हैं। सर्वथा वेद का विचार करने वाले ब्रह्माजी ने जगत् की रक्षा के लिए भक्तों की पूजा को ग्रहए। करने के लिए पधारने की जब प्रार्थना की, तब स्राप पधारे हैं जिसमें भी विशेष विश्व की रक्षा के लिए पधारे हैं। ब्रह्माजी ने, भगवान् की पूजा भजन कैसे करना चहिए, यह समभाने के लिए वैखानस मत प्रकट किया है। उस मत के अनुसार की हुई पूजा को भगवान स्वीकार करते हैं। वेङ्कटादि तीर्थ स्थलों में उसी प्रकार पूजा होती है। भगवान् सबके अन्तरात्मा होने से, सबके सखा हैं। लोक में सख्य प्रकट करने के लिए यादवों के अथवा वैष्टावों के कुल में प्रकट हुए हैं अतः इसलिए ही पधारे हैं। पहले भी सखा है ही, क्यों कि श्रुति कहती है, कि 'सयुजी सखायी' साथ रहने वाले दोनों ईश्वर ग्रौर जीव ग्रापस में मित्र हैं। जैसी इच्छा होती है वैसी (ही) प्रेरणा करते हैं। ग्रब तो ग्राए हैं, तो विशेष ही करना चाहिए, वह विशेषता 'ग्रात्मिनवेदन' रूप होनी चाहिए ग्रतः हम क्या प्रार्थना करें, जैसे योग्य समभो वैसे करना चाहिए यो भाव है।। ४।।

भगवान का नन्दगृह में पादुर्भाव हुग्रा है यह पहले बता ही दिया, ग्रतः यहां जो ग्रब गोपिका उसका निषेध कर रही हैं उसका तात्पर्य यह है, कि जैसे मथुरा में वसुदेव से देवकी में ग्राकर प्रादुर्भाव हुग्रा वैसे यहां नन्द से यशोदा में नहीं ग्राए क्योंकि गर्भ में तो माया थी ग्रौर तब तक भगवान हृदय में रहे ग्रौर प्राकट्य के समय माया से ग्रावृत होकर प्रादुर्भृत हुवे। ग्रतः लोलार्थ केवल नन्द के भी पुत्र हैं एवं केवल यशोदा के भी किन्तु नन्द-यशोदा के पुत्र भगवान नहीं हैं।

श्राभास—ग्रन्याः पुनः सात्विकसात्विक्यः राजसप्रधानाम्यो विशिष्टाः, अप्रार्थितं च भगवान् न दास्यतीति भगवत्करस्य स्वशिरःसम्बन्धं प्रार्थयन्ति विरचिताभयमिति ।

श्राभासार्थ—राजस प्रधान गोपियां से, ये दूसरी सात्विक-सात्विकी अनन्य पूर्वाएं उत्तम हैं, उन्होंने विचार किया, कि प्रार्थना करने के सिवाय भगवान नहीं देंगे ग्रतः इस (विरचिताभयं) श्लोक में प्रार्थना करती हैं, कि ग्राप ग्रपने कर कमल को हमारे शिर पर धरो—

## श्लोक—विरचिताभयं वृष्णिधुर्यं ते शरणमीयुषां संसृतेभेयात् । करसरोगहं कान्त कामदं शिरसि धेहि नः श्रीकरग्रहम् ॥ ४ ॥

श्लोकार्थ—हे वृष्णिकुल में श्लेष्ठ ! हे कान्त ! संसार से डर कर जो श्लापके शरण श्राते उनको श्लभय देने वाला, सकल जीवों को कामनाश्लों को पूर्ण करने वाला तथा श्ली लक्ष्मीजी का पाणिगहण करने वाला जो श्लापका हस्त कमल है, वह हमारे शिर पर धरो ॥ ५ ॥

मुबोधिन — हे स्वामिन्, हृदयं स्फुट्रित । यतः यथा सर्वाङ्गं प्राप्यायनं भवति, तथा शिरिस करसरोरुहं धेहि । शीतलं हि कमलं भवति । तत्रापि सरिस जातम् । तत्रापि कर एव सरःस्थानं सरिसजस्थानं च । यत उद्धारणा-दिना न रसालतापगमः । कान्तेति संबोधनम् । प्रथमतः शिरिस हस्तस्थापनेन स्वाधीनीकरणं द्योतितम् । किञ्च, न केवलं हस्तस्तापमेव दूरी-करोति, किन्तु कामदं च । ग्रभिलिषतं कामं प्रयच्छति । ननु भगवान् पुरुषोत्तमः, योगिध्येयः, कथं स्त्रीणां स्पर्शं करिस्यति इति चेत्, तत्राह श्रीकरग्रहमिति । श्रियाः करस्य ग्रहो ग्रहणं येन । ग्रतो भगवान् गृहस्थ इति । यत्र लक्ष्म्या हस्तं गृह्णाति, तत्रासमिच्छरोग्रहणे कि भविष्यतीति भावः । ननु लक्ष्मीविवाहितेति विधिवशात् तस्या

हस्तग्रहणम्, भवतीनां ग्रहणं को हेतुरिति चेत्, तत्राहुः संसृतेभंगत् शरणमीयुषां विरिचताभय-मिति। यथा विधिववाहे, तथेव शरणागत-पालनेऽपि। विवाहापेक्षया शरणागतरक्षा महती स साधारणधर्मः, ग्रयमीश्वरधर्मं इति। नन्वयं निषिद्धः प्रकार इति कथं पालनमिति चेत्, तत्राहुः हे वृष्णिधुर्येति। वृष्णिहि यदुवंशोद्भवः बहुस्त्रीकः बहुवंशकर्ता। तद्व शेऽपि भवान् धुर्यः श्रेष्ठः। तत्रापि स्त्रियः संसारभयात् समागताः। न हि संसारः स्वभावत एव दुष्टः, किन्त्वसह्य-दुःखहेतुरिति। तथा वयमपि महत् दुःखं प्राप्नुम इति हष्टाहष्टद्वारा भवांस्तन्निवर्तक इति। ग्रनेनैव निभयतापि सूचिता। ग्रतः कान्तसम्बो-धनात् भवानेव भर्ता। ग्रतः स्त्रीणां व्रतमनुस्मरन् वाञ्छतं कुर्वित्यर्थः॥॥

व्याख्यार्थ हे स्वामी! हमारा हृदय वियोग की उष्णाता से फटता है उससे बचाने के लिए ग्राप ग्रपने कर कमल को हमारे शिर पर धरो, जिससे हमारे सर्व ग्रङ्ग में व्याप्त उष्णाता मिटकर इतिलता का प्रसार होवे, कारण कि यों ही कमल शीतल होता है, फिर यदि वह सरोवर में उत्पन्त

हुन्रा होवे तो विशेष शीतल होता है, त्रापका कर, सरोवर का स्थान हैं ग्रौर कमल का भी स्थान है ग्रतः सदैव शीतल रहते हैं। ग्रन्य कमलों की सरोवर से बाहर ग्राने के कारण शीतलता कम हो जाती है किन्तू यह कमल तो सदैव कर रूप सरोवर में निरन्तर वास करता है, ग्रतः ग्रति शीतल रहता है। इसका मस्तक को स्पर्श होते ही, हमारे सर्व ग्रङ्ग शीतलता से व्याप्त ही जाएगे, जिससे ताप मिट जाएगा। 'कान्त' यह भगवान् के संबोधन के रूप में कहा है। सिर पर हाथ धरने से पहले शरगागति का स्वीकार होगा और दूसरे फिर यह हस्तकमल केवल ताप ही दूर करता हो यह बात नहीं किन्तु कामनाश्रों को पूर्ण करने वाला भी है। जो कुछ ग्रभिलिषत है उसे देने में समर्थ हैं। भगवान पुरुषोत्तम, योगियों से ध्येय हैं, वे स्त्रियों का स्पर्श कैसे करेंगे ? इस शङ्का का उत्तर देती हैं, कि योगिध्येय होते हुए भी वे गृहस्थ हैं, उन्होंने जब श्री लक्ष्मीजी का हस्त ग्रहण किया है, तो हमारे शिर पर कर कमल धरने में क्या होगा ? कुछ नहीं होगा । यदि कहो कि लक्ष्मी का हस्त. शास्त्र विधि के अनुसार विवाह में पत्नी का पाणी ग्रहण करने के कारण स्वपत्नी समभ कर किया है। ग्रापका कौनसा सम्बन्ध हैं: जो ग्रापके शिर पर हस्त धरें ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि हम संसार के भय से ग्रापके शरण ग्राई हैं, ग्रतः हमको निर्भय करो, जिस प्रकार विवाह में स्त्री के हाथ प्रहरा की शास्त्र विधि है, उसी प्रकार शररा में ग्राए हुए के पालन करने की विधि है: विवाह की अपेक्षा, शरएगागत की रक्षा विशेष है, क्योंकि वह (विवाह-ग्रहस्थधर्म) साधारएग धर्म है, किन्तू यह (शर्गागत रक्षण) महान धर्म होने से ईश्वर धर्म है।

शरगागत रक्षण धर्म महान् है, ईश्वर धर्म है, किन्तु जो प्रकार ग्राप कह रही हो, वह प्रकार निषिद्ध है अर्थात् पुरुष होकर स्त्रियों के शिर पर कर धरना निषिद्ध है, वह निषिद्ध धर्म हम कैसे करें ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि ग्रापका यह कहना ग्रापके वंश की मर्यादा के ग्रनुकूल नहीं है। ग्राप वृष्णिधूर्य हो, 'वृष्णि' यद्वंश में ( एक ) राजा उत्पन्न हुग्रा है। उसके बहुत स्त्रियां थी ग्रौर बहुत सन्तानें उसने उत्पन्न की थी। उस वंश में ग्राप उत्पन्न हुए हैं। केवल इतना ही नहीं है किन्तू उस वंश में ग्राप श्रेष्ठ हैं, ग्रतः जो प्रकार हम कहती हैं वह बहुत स्त्री वाले, यद्वंश में श्रेष्ठ ग्रापके लिए निषिद्ध नहीं है। उसमें भी जो स्त्रियां ग्रापकी शरए। में ग्राई हैं वे संसार के भय से ग्राई हैं। संसार स्वभाव से ही दुष्ट नहीं है, किन्तु ग्रसह्य दु:ख के कारए ही। वैसे (ही) हम भी ग्रत्यन्त दु:ख पा रही हैं। इस दु:ख का कारण हुष्ट है वा ग्रहष्ट है, उस कारण के मिटाने की शक्ति ग्राप में ही है ग्रतः ग्रापही उसको मिटावोगे। इस प्रकार कहने से, गोपियो ने यह सूचित किया, कि इसलिए हम निर्भय हैं। हे कान्त ! यह संबोधन देकर बताया है, कि ग्राप हमारे भर्ता है: ग्रत: ग्रापका स्त्रियों की रक्षा करने में जो व्रत ग्रर्थात शास्त्रीय नियम<sup>2</sup> है उनको स्मर्ग करते हुए जो योग्य समभो वह करो।।।।।।

म्राभास-ततः तामसी किञ्चिद्वैलक्षण्येन घाष्ट्येन तमेवार्थं प्रार्थयति व्रजजनाति-हिन्निति।

ग्राभासार्थ-पश्चात् तामसी। कुछ विलक्षणता से धृष्टता अपूर्वक उसी ही ग्रर्थ की प्रार्थना करती हैं अथात् दु:ख की निवृत्ति और मनोरथ की पूर्ति की प्रार्थना 'व्रजजनात्तिहन' श्लोक से करती हैं-

१-पोषगा-पालन करने वाले, २—विधि, ३—ढीठाई

श्लोक - वजजनातिहन् वीर योषितां निजजनसमयध्वंसनस्मित । भज सखे भवत्किकरीः स्म नो जलकह ननं चारु दर्शय ।।६।।

श्लोकार्थ — हे व्रजजनों के ग्राति को हरण करने वाले ! हे स्त्रिग्नों के वीर ! हे मंदहास्य से अपने भक्तों के गर्व को तोड़ने वाले ! हे सखे ! अपनी सेविकाओं को भजिए, ग्रपना सुन्दर मुख कमल दिखाइए ॥६।

सुबोधिनी हे भगवान, एता वक्तुं न जानन्ति। मया तु निर्धारितमुच्यते। हे सबे इति अप्रतारगार्थं संबोधनम्। नः अस्मान् भजेति हितोपदेश: ननु कथमेवं धाष्ट्यं निषद्धं च बोध्यते, तत्राहः भवत्किकरोरिति। 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति हि तव प्रतिज्ञा । ग्रतो यथा किंकर्यो वयं भवन्तं भजामः, तथा भवानपि भजतु । किंकरीत्वं तव प्रतिज्ञा च प्रसिद्धे त्याहः स्मेति । न केवलमस्मद् भजने तव सैवैका प्रतिज्ञा हेतु:, किन्तु ग्रन्येऽपि हेतवः सन्ति । प्रथमं ग्रव-तारप्रयोजनम् । ब्रजजनातिहन्निति । व्रजजनानां ग्राति हन्तीति तथा। नातः परमन्या ग्राति-रस्ति । सामान्यप्रयोजनमेतत् । विशेषप्रयोजन-माहुः योषितां वीरेति । कृष्णो भगवान् । वीरैहि जुरा निराकरणीयाः, ग्रन्यगतकामादयः । तत्र मुख्यः कामः । स च बहुविधः । ग्रन्तर्बहिःपदार्थेन पूर्णेन पूरियत्वाश्रयाभावान्निवारगीयः । अत एव लोके दातार: कीर्तिमन्तो भवन्ति वीरेभ्य: । त्रतो भवान् महावीरः । ग्रन्तःस्थितेनानन्देन अतिदरिद्रागां बह् मगापि पूरियतुमशक्यानामि-च्छापूरकः। ग्रयं चार्थस्तव सवजनीनः। ग्रतः योषितां वीरेति सम्बोधनम्। न हि कृष्णादन्यो जगति किव्वदेवं सम्बोधनमहीति, अपूर्णकाम-त्वात् । स्रतोऽवतारसामान्यविशेषप्रयोजनाभ्यां च नो भज। नन् सत्यम्, तथापि भवतीनाम-

भिमानदोषनिवृत्त्यर्थं भजनं न क्रियते इति चेत्, तत्राह निजजनस्मयध्वंसनस्मितेति । निजजनाः सेवकाः तेषां स्मयो गर्वः, तस्य घ्वंसनार्थं स्मितं यस्य । निजजनानां स्मयदूरीकरणार्थं परित्यागी नोपायः, कित्तु तदर्थं स्मितमेव कर्तव्यम् ।- स्मितं हि मन्दहासः । 'हासो जनोन्मादकरी च मायह'। तस्या मन्दत्वं भक्तो व्यप्रवर्तनम् । नहि मायामोह-व्यतिरेकेण कस्यचित्समयो भवति । ग्रत एकः हास्यसंकोच एव साधनम् । निजजनानामपि धर्म एव दृष्टः, न त् धर्मी । ग्रन्यथा निजजनत्व-मेव न स्यान् । इत्यलौकिकोपायः । लौकिकेऽपि तव हास्येन ता अपि आत्मानं तुल्यं मन्यन्ते। यदा पुनर्हास्ये संकोचः, तदैव तासां गर्वो निवर्तते। किञ्च, ग्रभिमानो हि दोषः । स तावदेव तिष्ठति, यावत्तव स्मितयुक्तमाननं न पश्यति । नहि काचित्ताहशमप्याननं हष्टवा स्वाभिमानं पाल-यित्, शक्ता । नन्वेतल्लोके अप्रसिद्धं साधनत्वे-नेति कथं ज्ञातुं शक्यत इत्याशङ्कचाहुः जलरु-हाननं चारु दर्शयेति । जलरुहं कमलम्, तत्सहश-माननममृतस्रावि । नह्यमृते पीते कस्यचिद्दोष-स्तिष्ठतीति युक्तिः । साधनत्वे चेत्संदेहः, एकवारं प्रदर्श पर्यत्यर्थः । किञ्च, ग्रिभमानो हि मनो-धर्मः, तव ग्राननं तु चारु मनोहरम् । नहि धार्मिणि हते धर्मस्तिष्ठति । सख्युः सखिभजनं युक्तमेव ॥६॥ मा हरी मोला के हार

व्याख्यार्थ - वह तामसी व्रज भक्त कहती है, कि हे भगवान् ! ये बोलना नहीं जानती हैं, मैं तो निर्णय किए हुए।सिद्धान्त को कहती हूँ। भगवान को फिर, हें सखे ! सम्बोधन से कहती है, कि जो कुछ मैं कहती हूं, वह ग्रापको ठगने के लिए नहीं कहती हूं, इसका ग्राप विश्वास करो, ग्राप मेरे

सखा हैं, सखा से वंचना नहीं की जाती है। ग्रतः ग्राप हमको भजो, यह ग्राप के लिए हित का उपदेश है। यदि आप कहें कि यह कैसी घृष्टता है कि मैं तुमको भज़ं ? और स्वामी का सेवक को भजना निषिद्ध है। तो इसके लिए हमारा उत्तर है, कि यह कार्य न निषिद्ध है श्रौर न धृष्टतापूर्ण है, कारएा, कि हम आपकी दासियां हैं, आपकी प्रतिज्ञा है कि 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथेव भजा-म्यहम्' 'जो मेरी शरण जिस भावना से ब्राते हैं मैं भी उनका उसी भाव से भजन करता हूं' श्रीर वह प्रतिज्ञा डंके की चोट से सर्वत्र प्रसिद्ध है; ग्रतः जैसे हम दासियां ग्रापका भजन करती हैं, ग्राप भी उसी प्रकार हमें भजो, हम किंकरी हैं ग्रीर ग्रापकी (यह) प्रतिज्ञा, ये दोनों प्रसिद्ध हैं।

हमारे भजन करने में, ग्रापकी केवल एक वह प्रतिज्ञा, ही हेतू नहीं है किन्तु दूसरे भी कारएा हैं, १-हमारे भजन में प्रथम कारण आपका अवतार है, आप ने अवतार इसीलिए ही लिया है कि व्रजजनों की ग्राति दूर हो। हम व्रजजन हैं ग्रीर हमको जो यह ग्राति है इससे बढ़कर दूसरी कोई ग्रात्ति नहीं है। यह प्रयोजन तो सामान्य है।

ग्रव गोपीजन भगवान के ग्रवतार का विशेष प्रयोजन बताती हैं कि भगवान योषित्-स्त्रियां के लिए बीर हैं, स्त्रियों को अपने आनन्द का दान करनेवाले सदानन्द एवं ऐश्वर्य आदि छह गुगों से युक्त हैं । बीर पुरुष —दानवीर पुरुष —दूसरों में रहे हुए काम प्रिमलाषा ग्रादि शूरों को दूर करते हैं (दान वीर ग्रन्न या धन के उन-उन दान द्वारा ग्रिभलाषा पूर्ण करके उसे निवृत्त कर देता है, युद्धवीर गर्व ग्रादि को युद्ध से दूर करता है ) काम बहुत प्रबल शूर है, ग्रीर वह ग्रनेक प्रकार का हैं। यह ग्रानन्द के बारे में हैं ग्रतः स्वरूपानन्द के दान से भीतर-बाहर ग्रब कुछ ग्रानन्द परिपूर्ण हो जाए तब भगवान की दानवीरता सिद्ध होगी। सामान्य वीरों की ग्रपेक्षा ग्रतएव लोक में दानवीर की ही ग्रधिक कीर्ति होती है। ग्रौर फिर भगवान तो महान दानवीर हैं क्योंकि—जो ब्रह्मा भी नहीं कर सकते हैं वैसी अति दरिद्रों के मुख्य काम की इच्छा को आप ही अपने अन्तः हिथति आनन्द के दान से पूरएा करते हैं इसीलिए ग्राप महावीर हैं। इस बात को जानते ही हैं ग्रतएव 'योषितां वीर' यह संबोधन किया गया है। कृष्ण (ग्राप) के सिवाय किसी दूसरे को लोक में यह 'योषितां वीर' विशेषगा नहीं दिया जा सकता है, क्योंकि अन्य सब अपूर्ण काम हैं। आप एक ही पूर्ण काम हैं, ग्रतः ग्रन्यों की ग्रशक्य कामनाग्रों की पृति भी ग्राप ही कर सकते हैं, इसीलिए ग्रवतार के साधा-रता एवं विशेष दोनों प्रयोजन बश हमको भजो ही।

यदि स्राप कहो, कि तुम्हारा यह कहना सत्य है, किन्तु मैं तुम्हारा भजन इसलिए नहीं करता हं, कि तुम्हारा अभिमान दोष मिट जाए, इसके उत्तर में, मेरा कहना है, कि हम आपकी सेविकाएँ हैं, ग्रतः ग्रभिमान दोष से उनका त्याग करना, कोई गर्व नाश करने का उपाय नहीं हैं, किन्तु उसका उपाय ग्रापका मन्द हास्य है। ग्राप केवल मन्द हास्य करदो, तो हमारा ग्रभिमान नष्ट हो जावे, काररण कि ग्रापका हास्य जनों में, उन्माद करने वाली 'माया' हैं। उस हास्य रूप माया के कारण ही हम लोगों में गर्व की उत्पत्ति हुई है ग्रतः ग्राप ग्रव उसको मन्द करदो, तो हमारा गर्व नाश हो जावेगा।

१-ठगाई, २ - लाभ, ३ -- दासियाँ, ४ -- दू:ख, ६-भीतर.

इसलिए ही ग्रापकी मन्द मुस्कान ही गर्व तोड़ने का साधन है।

श्रापके जो जन हैं, उनका धर्म ही दुष्ट है, स्वयं वे धर्मी तो दुष्ट नहीं है, यदि वे धर्मी ही दुष्ट हों तो वे निज जन ही न रहेंगे। यह अलौकिक उपाय अपने अहंकार को नाश करने के लिए कहा है।

लौकिक में भी, ग्रापके हास्य से वे (दासियां) भी ग्रपो ग्राप को, ग्रापके समान समभती हैं। ग्रतः जब उस हास्य का संकोच होगा, तब ही उनके गर्व का नाश होगा। मानािक ग्राभमान भी दोष है, किन्तु वह तब तक रह सकता है, जब तक ग्रापके मन्द मुस्कान वाले मुख का दर्शन न होगा। कोई भी वैसी नहीं है, जो स्मित वाला मुख देखकर, ग्राभमान की रक्षा कर सके। यदि ग्राप कहो, कि तुम, इसको जो साधन कहती हो, वह साधन के ढंग से लोक में प्रसिद्ध नहीं है, तो उसको साधन कसे समभा जाए, इसके उत्तर में कहती हैं, कि ग्रापका मुख, कमल जैसा है, ग्रतः उससे ग्रमुत का स्ववण हो रहा है उसका दर्शन कराग्रो। उसके दर्शन से, जो स्रवित ग्रमुत का पान होगा, उस पान के ग्रनन्तर. किसी प्रकार का दोष किसीमें भी न रहेगा, यह युक्ति है। यदि ग्रापको, इसके साधन होने में संशय होए तो, एक वार दर्शन कराके ग्रनुभव करलो, कि वह दोष नष्ट हुग्रा वा नहीं! ग्राभमान मन का धर्म है ग्रीर ग्रापका मुखारिवन्द सुन्दर है जिससे वह मन का हरण कर लेता है, धर्मी (मन का) हरण हो जाने पर, उस का धर्म (ग्राभमान) रहेगा नहीं ग्रीर किर सखा को ग्रपने सखा का भजन करना योग्य ही तो है।। ६।।

ग्रामास—राजसी तु तत उत्तमा तमेवार्थं प्रकारान्तरेण प्रार्थयते प्रणतदेहिना-मिति ।

ग्राभासार्थ—तामसी से राजसी उत्तम हैं, ग्रतः वह उसी ही प्रकार की प्रार्थना ग्रन्य ढंग से 'प्रगत देहिनां' श्लोक में करती हैं—

श्लोक-प्रगतदेहिनां पापकर्षशं तृग्गचरानुगं श्रीनिकेतनम् ।
फिलफणापितं ते पदाम्बुजं कृग्यु कुचेषु नः कृन्धि हृच्छयम् ॥७॥

श्लोकार्थ — ग्रापका चरण कमल, जो प्रणाम करने वाले प्राणियों के पापों का नाश करने वाला हैं, जो गौग्रों के पीछे फिरने वाला है, लक्ष्मी का निवास रूप है ग्रौर जो कालीय नाग के फणों पर धरा हुग्रा है, उसको हमारे स्तनों पर रख कर, हमारे काम को शान्त करो ॥ ७ ॥

सुबोधिनी—ते पदाम्बुजं नः कुचेषु कृरणु कृरणुष्व । छान्दसो लोपः। स्थापय । तस्य प्रयोजनं कृत्वि हुच्छयमिति । हृदये चौरवत् स्थितं कामं

कृन्धि । कुचेष्विति समुदायाभिप्रायेण वहुवचनम् । विरहेण भिन्नान् वा मन्यन्ते । शिरसि हस्तदानेन निकटे समानयनमुक्तम् । ततो भजनेन सम्बन्ध

उक्तः। ग्रनेन विपरीतरस उच्यते, बंधविशेषो वा तिर्यग्भेद:। एकवचनात्। तावता हि हृदय-स्थितः कामो गच्छति । स्त्रीगां समृहे लीलाः शयने परितः स्थितानां तथा सम्बन्धो भवतीति वा । नन् कर्कशेषु स्तनेषु कथं कोमलचरणस्था-पनमिति चेत्, तत्राहुः फिएफिएगितिमिति। नहि कालिय फगात् क्र्रा ग्रस्मत्स्तनाः। तत्र यथा चरणस्थापनं कृत्वा तदन्तर्गतो दोषो दूरीकृतः, एवमत्रापि कर्तव्यः । श्रम्ब्रजपदेन च प्रत्यक्षतस्ता-पहारकत्वम् । नन् तथापि स्त्रीगाां वक्षसि चरगा-स्थापनमयुक्तमिति चेत्, तत्राहः श्रीनिकेतनमिति । लक्ष्म्याः स्थानं तत् । लक्ष्मीः किल तत्र स्पर्श-महंति, ग्रन्यास् कः संदेह इति । नन् भवत्यो मुढाः, कथं भवतीनां हितं कर्तव्यमिति चेत्, तत्राहः त्राचरान्गमिति । त्राचरा गावः, तेषामप्यन्गं पश्चादगच्छति तद्धितार्थम्, ते किं भगवता प्रेयं-मागा इति तृगां परित्यज्यामृतं भक्षयन्ति तेषां त्रामेवामृतम्, तथास्माकमपि काम एवामृतम्। नैतावता परमकृपालोः कश्चनार्थः क्षीयते । ननु भवतीनां जितेन्द्रियत्वाद्यभावात् पापमस्ति, तद-पगमें पश्चात्पदं स्थापियष्यामीति चेत्, तत्राहः प्रगतदेहिनाँ पापकर्षगामिति । वयं प्रकर्षेगा नता नास्माभिः प्रकारान्तरेगा निवर्तयित्ं शक्यते, किन्तू तव चरणप्रसादादेव नम्राणां पापं गच्छति तत्रापि देहिनः । प्रकर्षेगा नतत्वेन धर्ममार्गादिप-रित्याग उक्तः । देहाभिमानस्य विद्यमानत्वात् न ज्ञानमपि । प्रग्तानां हि नाप्यधोगतिः । ग्रतस्तव पदमेव तेषां पापनाशकम्, चिन्तितम्, दृष्टम्, स्पृष्टम्, ग्रालिगितं वा ।। ७ ॥

व्याख्यार्थ - ग्रापके चरण कमल को हमारे स्तनों पर स्थापन करो, कारण कि वह हमारे हृदय में चोर के समान छिप कर बैठे हुए काम को नाश करने वाला है, मूल श्लोक में 'कूचेषु' बहुवचन इसीलिए कहा है, कि न केवल मेरे जो मैं प्रार्थना कर रही हूं, किन्तु जितनी भी हम हैं उन सबके स्तनों पर चरण कमल धरो, जिससे सब के हृदय से काम का नाश हो जाए ग्रथवा विरह वश गोपिकाएं अपने स्तनों को अपना मानने में उद्यत नहीं है (संयोग रस में तो उन स्तनों का भगवदर्थ उपयोग है, किन्तु विप्रयोग रस में भगवद्रपयोग कुछ भी नहीं, तो फिर उन्हें ग्रपना भी क्यों माना जाए ? प्रार्थना का ग्राशय यह है, कि हम पर यदि चरगारिवन्द धरना नहीं चाहते हो तो मत धरो, परन्तू इन पर, जहां हवें ममत्व नहीं, है (वहां ) धरने में क्या ग्रापत्ति है ? ग्रतः उन पर चरण कमल के स्थापन से उनमें रहे काम को दूर करो ) शिर पर हस्त कमल धरो की प्रार्थना करने का आशय निकट बुलाने का था। पश्चात् भजन करने की जो प्रार्थना की है, वह सम्बन्ध हो जाने के लिए की है। ग्रव इस श्लोक में, विपरीत रस ग्रथवा तिर्यंक बन्ध का कोई भेद है, जिसकी प्रार्थना की है। एक चरण कमल के स्पर्श करने की प्रार्थना से, अनुमान होता है, कि वैसा कोई बन्ध बिशेष होगा, जिसमें स्तनों से एक चरण का स्पर्श होता होगा, जिससे काम की शान्ति होती होगी, अथवा भगवान् जब अनेक स्त्रियों से लीला करते हुए शयन करते होंगे, तब सब स्त्रियां चरण के पास स्थित होने से, चरण का सब के स्तनों से संबन्ध होकर, प्रत्येक के भावा-नुकूल रस की प्राप्ति होने से काम की शान्ति हो जाती होगी। यों भी ग्राप मत कहना, कि ग्रापके स्तन कठोर हैं उन पर ग्रपना कोमल चरण कैसे धरूं? ग्राप यह निश्चय जानो, कि कालिय के फ़्गों से, हमारे रतन कठोर नहीं है, ग्रतः जैसे उसके फ़्गों पर चर्गा धर, उसके दोष नाश किए हैं, वैसे (ही) हमारे स्तनों को चरण स्पर्श कराके हमारे काम को नाश कीजिए। श्रापका चरण, कमल है अतः ताप नाशक है, अथवा कमल के समान भी हो, तो भी ताप नाशक ही है। इसलिए, अर्थात् ताप नाश के लिए अवश्य हमारे स्तनों को चरण स्वर्श कराने को कृपा करो। आप का

यह कहना हम कैसे मानें ? क्योंकि स्त्रियों की छाती पर पाद रखना पुरुष के लिए योग्य नहीं है, इसके उत्तर में कहती हैं, कि ग्राप का चरगा लक्ष्मीजी का स्थान है ग्रर्थात् लक्ष्मीजी ग्रापके चरगों का स्पर्श करती हैं, उसमें ग्राप ग्रयोग्यता नहीं देखते हैं, तो लक्ष्मी की ग्रंश रूप हमको स्पर्श कराने में क्या अयोग्यता है ? किसी प्रकार अयोग्यता नहीं है। लक्ष्मी चतुर है, आप मूढ हैं मूढों का हित कैसे किया जाए ? उसके उत्तर में कहती हैं कि गायें मूढ हैं, उनके हित के लिए जैसे उनके पीछे २ जाकर उनका हित करते हैं। वे क्या ग्रापकी प्रेरएा। से तृए। को छोड़कर ग्रमृत खाती हैं? उनके लिए जैसे तृएा ही अमृत है, वैसे ही हमारे लिए काम ही अमृत है। हमारा अमृत काम है और हम मूढ हैं, जिससे परम कृपालु के किसी भी अर्थ की हानि नहीं होती है। तुम्हारी सब बातें हमने मानी, किन्तू तुम जितेन्द्रिय नहीं हो ग्रतः तुम में पाप रहा हुग्रा है, वह जब नष्ट होगा, तब मैं चरगा घरू गा, जिसके उत्तर में कहती हैं, कि ग्राप शरण में ग्राए हुए प्राणियों के पापों का नाश करनेवाले हैं, हम तो धर्म मार्ग भ्रादि का त्याग कर, शरए में भ्राकर प्रिंग्याम करती हैं। हमारे पास भ्रापको प्रगाम करने के सिवाय कोई साधन नहीं है, अतः श्रापके चरगों के प्रसाद से ही, हम नम्रों के पाप नष्ट होते हैं और फिर हम तो देह धारी हैं। प्रणत—ग्रत्याधिक नम्र हैं ग्रर्थात् धर्म मार्ग ग्रादि सभी साधनों के त्याग पूर्वक शरणागत हुई हैं। देहाभिमान के बने रहने से ज्ञान भी तो हममें नहीं है। प्रगत जीवों की अधोगित भी नहीं होती ( इस उभयतः पाश में अतः आप जब तक चरगा स्पर्श न दें, तब तक पाप नाश नहीं हो सकता है ग्रतः पाप नाश के लिए भी ग्राप का मिलना ग्रावश्यक है क्योंकि स्रापके चरएगरिवंद ही चिन्तन, दर्शन, स्पर्श वा स्रालिंगन से पाप के नाशक होते हैं।।७॥

## श्रामास-इममेवार्थं ततोऽप्युत्तमा प्रकारान्तरेण प्रार्थयते मधुरया गिरेति ।

ग्राभासार्थ—उसी ही ग्राशय वाली प्रार्थना, ग्रन्य प्रकार से, उससे भी उत्तन ग्रर्थात् गुणातीत । गोपी 'मधुरया' श्लोक से करती हैं।

## श्लोक — मधुरया गिरा वल्गुवाक्यया बुधमननोज्ञया पुष्करेक्षण । विधिकरीरिमा वीर मुह्यतीरघरसीधुनाप्याययस्व नः ॥ ६॥

श्लोकार्थ — हे कमल नयन ! हे वीर ! ग्रापकी सुन्दर वाक्य वाली, ज्ञानियों के मन को ग्रानन्द देने वाली, तथा मधुर वाणी से मोहित हुई हैं, जो ग्रापकी दासी हम, उनको ग्रधरामृत पिलाकर जीवनदान दीजिए ॥ द ॥

# कारिका — हस्तेन च स्वरूपेण पदा चोपकृतिर्मता। मुखेन चोपकारो हि कर्तव्य इति ता जगुः।। १।।

कारिकार्थ —गोपिग्रों ने ऊपर के ४, ६, ७ श्लोक में, हस्त, स्वरूप तथा चरण से उपकार की प्रार्थना की थी। इस द वें श्लोक में प्रार्थना करती हैं, कि ग्रापके मुखारविन्द में अधरामृत है, अतः अब उम (मुख) से आपको हमारा उपकार करना चाहिए, इस प्रकार की प्रार्थना करन लगीं।। १।।

## कारिका-पूर्वोक्तमपि सर्व हि यावत्स्पष्टं न भाषते । तावत्सरसतां याति न कदाचिदिति स्थितिः ॥ २ ॥

कारिकार्थ — जो कुछ पहले कहा गया है वह रस भरित तब होगा, जब भगवान मूख से स्पष्ट कहेंगे, जब तक स्पष्ट नहीं वहने हैं, तब तक उनमें सरसता नहीं होती है, यह रस की मर्यादा है।

तात्पर्य यह है, कि रस शास्त्रानुसार भगवान को रस उत्पन्न करने के लिए बोलना ही चाहिए इसलिए मुख की (वागी की) प्रार्थना की है।। २।।

सुबोधिनी हे स्वामिन्, मधुस्या गिरा मूह्मतीरिमा गोपीराप्याययस्व । मोहो हि मरण-पूर्वावस्थारूपः । तासामाप्यायने हेतुः विधिकरी-रिति । याज्ञाकारिगीः सेवाकारिगीर्वा । यसा-मर्थ्यं तु तव नास्तीत्याहः हे वीरेति । शौर्यं हि त्रातिनामार्तिनिराकरणार्थम् । इमा इति प्रदर्श-नेन क्षगामात्रविलम्बेन मरिष्यन्ति इति सचि-तम्। ननु वाङ्मात्रे गा कथं मोहनिवृत्तिरिति चेत्, तत्राहुः मधुरयेति । मोहो हि मायारूपः । स भवत्स्वरूपेरांव निवर्तते सच्चिदानन्दरूपेरा। तत्र तव वागाी ग्रानन्दरूपेत्याह मधुरयेति। मध्वसाधारगो रसः। तद्युक्ता मधुरा। वल्गु मनोहरं वाक्यं यत्र । वाक्यस्य मनोहरत्वं सत्य-प्रियप्रतिपादकत्वेन । ग्रतः सद्भुपता निरूपिता ।

बुधानां मनोज्ञा श्राह लादकारिस्गी। अनेन ज्ञान-रूपा निरूपिता । ते हि ज्ञानेनैव स्ता भवन्ति । मुखे नयने वर्तेते इति तयोरपि व्यापारं कृत्वैव वक्तव्यमित्याहुः पुरकरेक्षगोति । कमलवत् परता-पापहारके ईक्षरा यस्य । किञ्च, ग्रधरसीधना ग्रधरामृतेन च ग्राप्याययस्व । वक्तव्याः द्रष्टव्याः पाययितव्या इति । मूछितानां हि मूर्छानिवार-गार्थं महामन्त्राः पठचन्ते कमलादीनि च शीत. लद्रव्यागाि स्थाप्यन्ते । सर्वथा ग्रसाघ्ये ग्रमृतमपि पाय्यते । स्रतिगोप्यान् वा रसान् पाययन्ति । इयं त् मूर्छा नाल्पेन निवारियतु शक्येति वीरेति सम्बोधनम् । ग्रनेनान्तिमावस्था पूर्वाप्राथिताश्चार्थाः स्मारकत्वेनाधिकमूछहितवो जाताः भदा।

व्याख्यार्थ-हे स्वामी! ग्रापकी मधुर वागाी से, मूज्छित इन गोपियी को जीवन दान दो। 'मूच्छि।' मरने की पूर्व<sup>२</sup> ग्रवस्था<sup>3</sup> है, गोपियों को जीवदान ग्रापको देना ही चाहिए कारएा, कि वे ग्रापकी ग्राज्ञाकारिगा वा सेवा करने वाली दासियां हैं। यों भी नहीं है कि ग्रापमें जीवन दान देने की सामर्थ्य नहीं है, वह तो ग्राप में है ही क्योंकि ग्राप 'वीर' हैं। वीरों में जो शौर्य है, वह दु:खियों के दू:ख को मिटाने के लिए ही होता है। 'इमा' शब्द कहने से यह संकेत किया है, कि यदि ग्राप जीवदान में क्षरा मात्र भी विलम्ब करोगे, तो ये मर जायेंगी स्रतः देर मत करो ।

केवल वाग्गी से, मोह की निवृत्ति कैसे होगी, यों ग्राप का कहना भी ठीक न होगा, क्योंकि मोह जो है वह माया का रूप है, ग्रतः ग्राप के सच्चिदानन्द स्वरूप के दर्शन से ही वह चला जाता है, तो ग्राप की ग्रानन्द रूप वागाी से तो वह निवृत्त होगा ही। यों कहकर ग्रव वागाी के गुगाें का वर्सन करती हैं, स्रापकी वासी स्रसाधारस रस वाली है, तथा सत्य एवं प्रिय का प्रतिपादन करने वाली होने से मनोहर है, जिससे वाली की सत् रूपता का वर्णन हुआ। ज्ञानियों के मन को ग्रानन्द देते वाली होने से, ज्ञान रूपा है। वे ज्ञानी इसी कारण से वाणी में ही रत हैं। इसके सिवाय ग्रापके मुख पर जो नेत्र हैं वे कमल की भांति ग्रन्य के ताप को मिटाने वाले हैं ग्रतः नेत्रों के व्यापार पूर्वक ही हमें वचनां का ग्रम्त पिलाश्रो इसलिए 'पूष्करेक्षण' कहा। ग्रौर ग्रधरामृत से हमें तृप्त भी करो । ऋर्थात् हमारे सामने आकर हमसे बोलो, हमारी ग्रोर देखो ग्रौर हमें ग्रधरामृत का पान कराश्रो। जो मूच्छित हो जाते हैं, उनकी मूच्छी दूर करने के लिए (१) बड़े-बड़े मंत्र पढ़े जाते हैं (२) कमल या ऐसे शीतल पदार्थ उन पर रखे जाते हैं (३) ग्रसाध्य हो तो ग्रम्त भी पिलाना पड़ता है, ऐसी-ऐसी रसौषधियां जिनका रहस्य चिकित्सक जल्दी किसी को बताते नहीं ! ऐसी ही यह गोपियों की भी मूर्च्छा है जो सामान्य या ग्रल्प उपचारों से दूर नहीं होती ! इसके लिए तो किसी 'वीर' की अपेक्षा है और वह तो आप (कृष्ण) स्वयं ही हैं (क्योंकि सारे उपाय भगवान के पास हैं यथा (१) भगवान का सामने ग्राकर बोलना महामंत्र का काम करेगा (२) गोपीजनों पर हिष्टिपात कमल जैसे शीतलता का काम करेगा उनके लिए (३) अधर रस तो अमृत हे ही, जिसके बीना ग्रसाध्य मुच्छा दूर नहीं होगी) यह ग्रन्तिम ग्रवस्था है, क्योंकि इससे पहले जो कुछ कहा, उनका भी स्मर्गा हो माता है, मतः भीर गहराई मुच्छा व में मा जाती है ॥=॥

श्रामास एवं पदार्शचतुष्टयं संप्रार्थ्य तददाने स्वयमेव हेतुमाशङ्क्रय परिहरन्ति तव कथेति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार गोपियाँ ने उपर के श्लोक में ४ पदार्थों के देने की प्रार्थना की थी, जब वे भगवान् ने नहीं दिए, तब उन्होंने मन में समभा, िक कदाचित् भगवान् ने हमको ग्रयोग्य (ग्रभक्त) समभ कर नहीं दिए हैं, जिस कारण से, भगवान् की हिष्ट में हम ग्रयोग्य देखने में ग्राई हैं, उस कारण का परिहार कर दिखाना चाहिए, यह विचार कर ग्रनन्यपूर्वा राजस-सात्विक कुमारिका 'तव कथा' इस श्लोक में सिद्ध करती हैं, िक हम ग्रभक्त नहीं हैं—

श्लोक — तव कथामृतं तप्तजीवनं कविभिरीडितं कल्मषापहम् । श्रवणमञ्जलं श्लीमदाततं भुवि गृलान्ति ते भूरिदा जनाः ॥ ६ ॥

श्लोकार्थ — ग्रापका कथा रूप पियूष संसार से तप्तों का जीवन है, शब्द के ग्रर्थ के रस को जानने वालों ने उसकी स्तुति की है, पाप नाशक है, श्रवण से ही मङ्गल कारक है, श्री से युक्त है, सर्वत्र फैला हुआ है तथा उदार जन पृथ्वी पर उसका गुरा गाते हैं।। १।।

सुबोधिनी-ननु सर्वमिदं प्रार्थितं भक्तेभ्यो देयम्, नत्वभवतेभ्यः । ग्रभक्तत्वं च विरहेऽपि जीवनादवसीयते । भगवांस्तु सर्वनिरपेक्षः । न तस्य भवजीवनेन कार्यम् । लक्ष्मीसहक्यो यस्य संगतम । तस्माद्वचर्थमेव प्रार्थनमित्याशङ्कच परिहरति । नेदं जीवनमस्मत्कृतिसाध्यम्, किन्तू तव कथा विरहेगा प्रागानां गमने प्रतिबन्धं करोति । कथायाः पुनः यथा तव सामध्यं तथा । सापि पङ्ग्णात्मिका मोक्षदायिनी परमानन्दरूपा च, तदाहुः । तव कथा ग्रमृतमिव । ग्रमृतं भगवद्र-सात्मकम् । सर्वेषां मरगादिनिवर्तकं यद्रपं तदमृतशब्देनोच्यते । ग्रतो मोक्षदातृत्वं परमा-नन्दरूपता च सिद्धा । इदानीं षङ्ग गान्निरूपयन्ति तप्तजीवनिमत्यादिषड्भिः पदैः । तप्ता ये संसारे तेषां जीवनं यस्मात्। श्रमतं हि तापनिवर्तकं प्रसिद्धमेव । वैराग्यं च भगवतो ज्ञानं वा सर्व-तापनिवर्तकम् । यत्संस्कारयोग्यं तत् ज्ञानेन नश्यति । यदयोग्यं तत्परित्यागेन । अत एव स्मार्तेः संस्काराशक्तैः परित्याग एव बोध्यते। ग्रतो ज्ञानं वैराग्यं च तापनाशके भवतः। ग्रापाततस्तापनाशकत्वं जलादावपि वर्तत इति तदर्थमाह कविभिरीडितमिति। कविभिः सर्वेरेव शब्दार्थरसिकै: ज्ञानिभिरीडितं जानं वैराग्यं वा । ग्रापाततः स्रीषु तथात्वमस्तीति तद्वचावृत्त्यर्थमाहः कल्मषापहिमिति । कल्मषं पापमपहन्तीति । 'ऐइवर्यस्य समग्रस्य धर्मस्ये'त्यपि क्वचित्पाठः । ग्रलौकिकसाधकं च वीर्यं महत् तद्धर्मरूपमेव भवति । धर्म्यं च पुनः कल्मषनिवर्तकं भवति । पूर्वोक्तधर्मविशिष्टं च। कथायाश्च तथात्वं सर्वत्र प्रसिद्धम । प्रायश्चित्तादीनामपि ग्रापाततस्तथात्व-मस्तीति तद्वचावृत्त्यर्थमाह श्रवगमङ्गलमिति । तदगोमयादिलेपनात्मकमुपवासात्मकं च स्वरूपतो-

प्यमञ्जलम् । घोरात्मकत्वात् श्रवरोप्यमञ्जलम् । इदं तूदारचरितम्, श्रुतमेवानन्दं जनयतीत्यनुभव-सिद्धत्वात् श्रवरामञ्जलम् । तेन कीर्तितृत्यता निरूपिता । पुत्रजन्मादिश्रवग्गस्यापि किञ्चद्धर्म-साम्यात् श्रवणमञ्जलत्वमाशङ्क्य तद्वचावृत्त्य-र्थमाह श्रीमदिति । तद्धनव्ययसाधकम्, न त् धनसाधकम्। कथामृतं तु लक्ष्म्या ग्रप्यपेक्षितत्वात तद्य कतं भवति । तेन श्रोतुर्वक्तुश्च तित्सद्धिः । राज्यप्राप्तिश्रवगां तथा भवतीति तद्वचावृत्त्यर्थमा ह श्राततमिति । श्रा सर्वतः ततं व्याप्तम् । राज्यादिकं तु परिच्छिन्नम् । भगवत ऐश्वर्यं तु न तथा। ग्रन्तर्बहिः सर्वेषां सर्वथा व्याप्तमिति। कथामृतं च पुनः सर्वलोकान् व्याप्य तिष्ठति, स्वसामर्थ्यं सर्वत्रेव सम्पादयति । तस्मात् स्वरूपतो धर्मतश्च भक्तसहशी भवत्कथेति तया कृत्वा जीवनम, न त् स्वतः । अनेनोत्कर्षोप्युक्तः । त्वं कदाचिन्मार-यस्यपि, कथामृतं तस्मिन्नपि काले जीवयतीति। भगवान् स्वतन्त्रः, कथामृतं परतन्त्रमित्येतावान् विशेषः । त्वं च अवतारे ब्रह्मादिभिः प्रार्थित ग्रागच्छिस, ग्रागतोऽपि तिरोभवसि । कथा त समागता न तिरोगवति । यत एव ताहशं कथा-मृतं ये भुवि गृरान्ति, त एव भूरिदाः बह्वर्थ-दातारः । य दति प्रसिद्धाः व्यासादयः । भूरिदाश्च ते ग्रजनाश्च । ते केवलं भगवद्रूपाः । जननादि-दोषरहिता था। परं विरलममृतं केवलं मरगाो-पस्थितौ तन्निवतकमेवेति, न तु संभूयैकत्र रसजनकम्। रसपिण्डयोरिव तव कथायाश्च विशेषः। ग्रन्यथा कथार्थमेव यत्नः कृतः स्यात्। परं विरहे मरणनिर्वतकत्वेन तदुपयोग इति भगवत्त्वेन स्तूयते । ग्रतस्तैर्भगवत्कथाकथकै: बह दत्तमिति तद्वशात् जीवनम् । एतत्सा-त्त्वक्याः ।। ६ ॥

ब्बाख्यार्थ गोपी प्रथम मन से किल्पत, वह कारण कहती है, यदि भगवान कहें कि यह सब जो ग्रापने मांगा है, वह तो भक्तों को देना योग्य है, न कि ग्रभक्तों को देना चाहिए, ग्राप विरहावस्था में जीवन धारण कर रही हैं ग्रतः ग्रभक्त होने से, उनके लेने के योग्य नहीं है । ग्रापका जीवन रहे, इसकी भगवान को कोई ग्रावश्यकता नहीं है, क्योंकि भगवान सर्व निरपेक्ष हैं। भगवान के पास लक्ष्मी जैसी ग्रनेक दासियां हैं। ग्रतः ग्रापका यह 'त्विय धृतासवः' ग्रादि कहना व्यर्थ ही हैं, इसलिए की हुई प्रार्थना निर्थक ही है। इस प्रकार भगवान के हिष्टकोण का निराकरण करती है, कि हम विरह होते हुए भी जीवित हैं जिससे हम ग्रभक्त ग्रौर ग्रयोग्य हो सकती थी किन्तु यह जीवन धारण करना हमारे प्रयत्न से नहीं है। विरह से हमारे प्राण तो कभी के निकल जाते, किन्तु ग्रापकी कथा उनके जाने में हकावट है, कारण, कि जैसी ग्रापकी सामर्थ्य है, वैसी ही कथा की भी सामर्थ्य है। वह भी ग्रापके समान ऐश्वर्य ग्रादि छ गुणो वाली, मोक्ष देने वाली ग्रौर परमानन्द दायिनी है। मूल श्लोक में दिए हुए 'कथामृत' पद ने इसका समर्थन किया है। 'कथा' ग्रमृत के समान है किन्न यह ग्रमृत भगवद रस रूप है, जिससे सदैव के लिए जन्म मरण के चक्कर से जीव छट जाता है ग्रतः मोक्ष दातृत्व तथा परमानन्दरूपता प्राप्ति कराने वाला यह भगवद रस रूप कथामृत है।

जैसे ग्राप में ऐश्वर्य ग्रादि छ गुए। हैं वैसे कथा में भी है जिसके लिए छ (६) विशेषए। पद्

१—तप्त जीवनं — ग्राप का कथा रूप प्रियूष संसार से तप्त जीवों के ताप को नाश कर उनको जीवन देता है। ग्रमृत, ताप को नाश करता है यह तो प्रसिद्ध ही है। सर्व प्रकार के ताप को भगवान का वैराग्य ग्रथवा भगवान का ज्ञान नाश करता है। जो संस्कार करने योग्य है, वह ताप ज्ञान से नाश होता है ग्रौर जो उसके (संस्कार के) योग्य नहीं है वह परित्याग से नाश होता है। इसलिए ही संस्कार करने में ग्रशक्त स्मार्त परित्याग का ही उपदेश देते हैं। ग्रतः ज्ञान ग्रौर वैराग्य, ताप के नाश करने वाले हैं।

ज्ञान और वैराग्य ताप नाश करने वाले हैं इसमें क्या विशेषता हुई ? ताप को तो जल भी न श करता है यह प्रत्यक्ष प्रसिद्ध ही है। इस पर कहती हैं, कि जल विरह के ताप को नाश करता है यह किसी विद्वान ने नहीं कहा है, किन्तु कथामृत के श्रवण से उत्पन्न, ज्ञान तथा वैराग्य, ताप नाशक है, यह शब्द एवं ग्रर्थ के रस को जानने वाले कविग्रों ने माना है।

कविश्रों ने तो स्त्रियों के लिए भी कहा है, कि वे ताप नाशक हैं, तो फिर कथामृत में कौनसी श्रिधकता रही ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि स्त्रियों द्वारा लौकिक ताप के नाश का श्राभास कुछ समय होता भी है, किन्तु कथामृत में न केवल विरह ताप को समूल नष्ट करने की शक्ति है, किन्द्र पापों को भी नाश करने का पूर्ण बल है। ग्रतः स्त्रियां कथामृत की समानता कभी भी नहीं कर, सकती हैं। यह तीसरा विशेषण (कल्मषापहम्) कथा के गुण (धर्म) का वर्णन करता है। छ गुण—'ऐश्वर्यस्य समग्रस्य धर्मस्य यशसः श्रियः। ज्ञान वैराग्ययोश्चैव षण्णा भग इतीरना' इस श्रोक में ऐश्वर्यं, धर्म, यश, श्री, ज्ञान ग्रीर वैराग्य ये छ गुण कहे हैं। छ गुण बताने वाला श्रोक

दूसरे प्रकार से भी पढ़ा जाता है जिसमें 'धर्म' के स्थान पर 'वीर्य' शब्द है। धर्म तथा वीर्य शब्द का तात्पर्य एक ही है, कारण कि अलौकिकता की सिद्धि वीर्य से ही होती है अतः वीर्य धर्म का ही रूप है। धर्म पाप का नाश करने वाला है ग्रौर ग्रलौकिक को भी सिद्ध करता है। कथा पाप नाश करती है तथा ग्रलौकिक भी सिद्ध करती है यह सर्वत्र प्रसिद्ध है।

प्रायश्चित ग्रादि भी पापों के नाशक हैं, यह भी प्रसिद्ध है तो इसके उत्तर में कहती है, कि कथा तो केवल श्रवण करने से ही मङ्गल करती है। उसनें कुछ भी वैसा नहीं है जिससे घोरता? व ग्लानि उत्पन्न होवे, किन्तू प्रायश्चित करने में, जो प्रथम क्रियाएं की जाती हैं, वे ही घोर तथा ग्लानि वाली हैं। जैसे शरीर पर गोमय का लेप करना, उपवास करना भ्रादि सर्व अमङ्गल जैसे देखने में ग्राते हैं, वे क्रियाएं घोर होने से, श्रवण समय भी मन में ग्रानन्द उत्पन्न नहीं करती हैं, यह ग्रन्भव से ही सिद्ध है। ग्रतः कहा है, कि 'श्रवण मङ्गलम्'। इस चतुर्थ विशेषण से कीर्ति रूप गूगा का वर्णन कर बताया है, कि भगवान तथा उनकी कथा का यश गुगा समान ही है।

पुत्र जन्म ग्रादि कार्य भी, श्रवण से ग्रानन्द देने वाले हैं। कुछ धर्म की समानता भी है, ग्रतः ये भी कथा जैसे ही हैं। इसका निराकरण करती हुई कहती हैं, कि कथा 'श्रीमत्' लक्ष्मी वाली है। कथा से श्रोता तथा वक्ता को उसकी सिद्धि प्राप्ति होती है श्रौर लक्ष्मी भी कथा रूप ग्रमृत की अपेक्षा करती है, उससे (कथा श्रवएा से) लक्ष्मी भी कीर्त्ति प्राप्त करना चाहती है।

राज्य प्राप्ति भी, ग्रानन्द ग्रौर यश वाली है, ग्रर्थात् जिसको राज्य मिलता है, वह प्रसन्न होता है तथा उसका यश भी होता है। इसके उत्तर में कहती हैं, कि 'कथामृत' चारो तरफ फैला हवा रहता है, अर्थात् सब लोक उसको सुनते तथा पान करते हैं अतः वह भीतर, बाहर अपना सामर्थ्य संपादन करता है। राज्यादि तो परिच्छिन्न हैं, कथामृत अपरिच्छिन्न होने से उसका ग्रानन्द भीर कीर्ति भी ग्रनन्त है इस विशेषण से बताया है कि जैसे भगवान का ऐश्वयं गूण ग्रपरि-मित है वैसा ही कथा का ऐश्वर्य गुरा भी सीमा रहित है।

इसी कारण से ग्रापकी कथा भी स्वरूप तथा धर्म से ग्रापके समान ही है, उससे ही हमारा जीवन रहा हुआ है, न कि स्वतः रहा है। आप तो कभी मारते भी हो, किन्तू मरने के समय भी, कथामृत मृत्यु से बचा लेता है। जिससे कथामृत ग्रापसे भी विशेष हो सकता है। किञ्च ग्राप स्वतन्त्र हैं, कथामृत पराधीन है यही ग्राप में ग्रौर कथा में ग्रन्तर है।

वह्मादि प्रार्थना करते हैं तब उनकी प्रार्थना से अवतार लेकर, आप आते हैं आए हए भी छिप जाते हैं, कथा श्राई, तो फिर तिरोहित नहीं होती है। श्रतएव वैसा कथामृत जो प्रसिद्ध व्यासादि महर्षि भूमि पर कहते हैं, वे ही बहुत ग्रर्थ देने वाले हैं। वे व्यासादि, केवल बहुत ग्रर्थ देने-वाले नहीं है किन्तु जन्म रहित भगवदूप ही हैं, ग्रथवा उनके जन्म मरगा दोष नष्ट हो गए हैं।

१-पराक्रम, २-भयंकरता ग्रर्थात् डर, ३-सीमावाले, ४-ग्रपने ग्राप, ५-इसी कारएा से, ६-इस प्रकार ग्रर्थ करने के समय 'भूरिदाजनाः' साथ पढना चाहिए जिसे ग्रजन शब्द बन सके।

भाते हैं.

कथामृत के स्वरूप तथा भगवत्स्वरूप में क्या भेद है ? उसकी हुण्टान्त द्वारा समभाते हैं, जैसे एक वस्तु होते हुए भी जल श्रौर बर्फ में भेद है: जल प्रवाही है श्रौर बर्फ घन है। इसी प्रकार कथा प्रवाही रस स्वरूप है श्रौर श्राप घन स्वरूप हो। कथा रस, विरह में मरएा श्राने पर उसको निवृत्त कर देता है, किन्तु एक स्थान पर इकट्ठा होकर रस जनक नहीं है। श्राप रस पिण्ड होने से एक स्थान पर रसदान दे सकते हैं, यह ही श्राप श्रौर कथा में भेद है। यह भेद नहीं हो तो, केवल कथा के लिए ही प्रयत्न किया जाता किन्तु इसी भेद के कारएा श्रापके मिलने के लिए प्रयत्न किया जाता है। विरह के कारएा श्राने वाली मृत्यु को रोकने के लिए कथा का उपयोग किया जाता है, श्रतः उसकी स्तुति, भगवत्त्वरूप से की जाती है। इसीलिए कहा जाता है, कि भगवान् की कथा कहने वालों ने बहुत दिया जिससे जीवन टिक रहा है यह राजस-सात्त्विकी वर्ज भक्त का कथन है।।।।

गो० वल्लभलालजी लेख में वहते हैं कि—भगवान् की कृपा से जब जीव में भगवत् धर्म रूप ज्ञान प्रवेश करता है तब वह ताप नाश हो जाता है इसी भांति कथा रूप ग्रमृत रस जब कर्ण द्वारा हृदय में जाता है तब भी जीव का ताप नाश हो जाता है,

संसार के विषय के नाश हो जाने के पश्चात् ताप की निवृत्ति होती है, विषय भी दो प्रकार के हैं—एक संस्कार के योग्य, दूसरे संस्कार के योग्य नहीं है। जो संस्कार के योग्य हैं उनसे उत्पन्न ताप ज्ञान से नाश हो जाता है। जब तक भगवत्कृषा से भगवत् ज्ञान का ग्रन्तः करण में प्रवेश नहीं हुवा है, तब तक भगवान् से वह ग्रन्य है, वैसी प्रतीति होती है जिससे उस प्रकार के सम्बन्ध द्वारा जीव को ताप होता है,

जब संस्कारों ( सत्कर्म, सत्सङ्ग ग्रादि साधनों ) द्वारा भगवत्कृपा से भगवत् ज्ञान प्राप्त होता है, तब सर्वत्र भगवद् दृष्टि से सर्व ब्रह्म रूप है, वैसा निश्चित ज्ञान हो जाने से, ग्रन्य प्रतीति से जो ताप होता था, वह नष्ट हो जाता है।

जो स्त्री ग्रादि वस्तु हैं, जिनके सङ्ग से ज्ञान भी नष्ट हो जाता है वह संस्कार के योग्य नहीं है, ग्रतः उनसे उत्पन्न वैराग्य धारण कर, उनका जब परित्याग किया जाता है, तब ताप नष्ट होता है।

ग्राभास-तामस्याः वचनमाह प्रहसितमिति ।

म्राभासार्थ- 'प्रहसितं' इस श्लोक में राजस-तामसी के वचन कहते हैं।

श्लोक—प्रहसितं प्रिय प्रेमवीक्षितं विहरणं च ते ध्यानमञ्जलम् । रहसि संविदो या हृदिस्पृशः कुहक नो मनः क्षोभयन्ति ही ।।१०॥

श्लोकार्थ — हे प्रिय! ग्रापका प्रकृष्ट हंसना, प्रेमसहित देखना घ्यान मङ्गल, वेगुवादन करते हुए चलना, हृदय को स्पर्श करने वाली एकान्त की वागी, ये सब हे कपटी ! हमारे मन को क्षोभी करते हैं ॥१०॥ 

सबोधिनी-यद्यपि कथया स्थात् शक्यते, यदि त्वदीयैधंर्मैः क्षोभो नोत्पादितः स्यात् । यथा भगवति पञ्ज ्याः सन्ति, तथा षट् व्यामोहका स्रापि गूगाः सन्ति । स्रन्यथा कथयेव चरितार्थता स्यात्। तदर्थं भगवान् मायया कृहकलीलामपि करोतीति स्वस्वभावदीषात् भगवति तथा स्फूर्ति-रिति । यथा ज्वरितस्य ग्रन्ने विरसताप्रतीतिः । ग्रत ग्राह। तव प्रहसितादिकं नो मनः क्षोभय-तीति । प्रकर्षेग हसितम् । स्वभावत एव खिन्ना तों त्यक्त्वां ग्रन्थया सह स्थित इति । ततश्चेत् समागत्य प्रकर्षेण हसति, सूतरा क्षीम प्राप्नोति। प्रियेति सम्बोधनात् तव सम्बन्धोऽपि स्मृतः क्षोभजनको जायते । ग्रत एव यासां न सम्बन्धः, तासों न क्षोभः। किञ्च, तव यत्प्रेमवीक्षितं प्रेम्गा वीक्षितं तदपि क्षोभयति । स्मृतं सत् । ग्रन्य-विषयकं वा विश्वासजनकत्वाद्वा ग्रन्तः कपटरूप-मिति क्षोभजनकम् । ग्रन्यथा कार्ये विसंवादो न स्यात्। मनस उत्तोलकं वा। ग्राशाजनकम्।

ग्राशया च श्रमः । तव विहरणमपि क्षोभजनकम् विहर्गा यञ्चलनं वेगावादनादिना । रसो भगवदीय ग्राकाराद्बहिः स्थाप्यत इति विशेषेगा हरगां यस्मादिति त्रिभञ्जललितादिकं भवति । तत्पूर्व-मस्माभिष्यातिमिति ध्यानं एव मङ्गलं त्वल्लक्षरां शभफलं प्रयच्छतीति । तदपीदानीं क्षोभजनकम्, तिरोहितत्वात् । न इति सर्वत्र सम्बन्धः । अन्य-न्माययापि करोतीति मुख्यतया श्रत्रोक्तिः। एवं रूपसम्बन्धे चतुष्टयं क्षोभकवृक्तम् । नामसम्बन्धि द्वयमाह रहिस संविद इति । या हृदिस्प्रज्ञ इति । रहिस एकान्ते संविदो ज्ञानरूपाः भगवद्वाचः। ज्ञानान्येव वा शास्त्रजनितानि वन्धाद्यभिज्ञा-रूपारिए। तत्रापि या वाची हृदिस्पृशः हृदयगा-मिन्यो भवन्ति । ग्रस्मदनुगुगा एव बन्धसंविदो वा। न तु केवलं नायकानुगुरााः। ग्रत एवमेते सुखहेतवोपि, भवान् वञ्चयति चेत्, तदा क्षोभं जनयन्ति । ग्रयमर्थः सर्वानुभवसिद्ध इत्याह हीति ॥१०॥

व्याख्यार्थ - यद्यपि कथा के सहारे हम जी सकती थी, परन्तु फिर ग्रापके गुण-धर्मों से ग्रत्यन्त क्षोभ उत्पन्न होता है। जैसे भगवान में ६ गुएा हैं, वैसे ही, ६ मोह उत्पन्न करने वाले भो गुएा हैं। ग्रन्यथा कथा से काम चल सकता था। इसलिए भगवान माया द्वारा कपट लीला भी करते हैं, तो ग्रवने स्वभाव के कारगा, भगवान में भी दोष दिखाई पड़ने लगते हैं। जिस प्रकार, ज्वर पीड़ित र को अञ्च में कड़वास आदि की प्रतीति होती है, जो वास्तविक अञ्च में नहीं है, उसी प्रकार गोपियों को भी अपने दोषों से, भगवान् में दोष की प्रतीति होती है, जो वास्तविक दृष्टि से देखा जाए तो भगवान् में नहीं है। इसी कारए। से कहती हैं कि ग्रापका विशेष हँसना ग्रादि हमारे मन में क्षोभ उत्पन्न करता है।

ग्रपने तामस स्वभाव के कारण खिन्न गोपी को छोड़कर ग्रन्य गोपो के साथ भगवान का जाना ग्रीर फिर सामने ग्राकर हँसना, यह सब नितान्त क्षोभ उन्पन्न करता है। हे प्रिये! इस संबोधन देने का तात्पर्य कहते हैं, कि यह सम्बोधन देकर गोपी बताना चाहती है, कि आपका सम्बन्ध जब याद ग्राता है, तब वह भी क्षोभ उत्पन्न करता है, ग्रतः जिनका ग्राप से सम्बन्ध नहीं है, उनको क्षोभ भी नहीं है।

af the death are talls in the

१- घबराहट, तराम्बुखार वाले कर कार कि एक विकास पह में हैं कि

### 

ग्रापका प्रेम से देखना जब याद ग्राता है तब वह भी क्षोभ उत्पन्न करता है। ग्रन्य गोपी को ग्रापने प्रेम से देखा उसकी जब स्मृति होती है, तो भी क्षोभ होता है। ग्रथवा ग्राप कपट रूप से (केवल ऊपर ऊपर से) प्रेम दिखाकर विश्वास उत्पन्न कराते हैं, इस बात की स्मृति होती है तब भी क्षोभ होता है यह जो न हो तो फिर कुछ भी विसंवाद कार्य में नहीं होता। ग्रथवा यदि हमारे मन की परीक्षा के लिए ग्राप यों करते हैं, तो भी हमारे मन में क्षोभ होता है, कारण कि हमारा प्रेम नवीन वा बनावटी नहीं है, किन्तु सहज एवं प्रसिद्ध है तो भी उसकी परीक्षा की जाए तो उससे भी क्षोभ उत्पन्न होता है।

ग्रापका प्रेम से देखना ग्राशा को उत्पन्न करता है, ग्राशा से श्रम होता है ग्रौर श्रम करने से क्षोभ होता है।

ग्राप जब वेगुनाद ग्रादि करते हुए चलते हैं, जिससे ग्रापका स्वरूप त्रिभङ्ग ललित ग्रादि बन जाता है वह विहरए। भीतर रहे हुए रस को बाहर निकाल लेता है, ग्रतः वह भी क्षोभ जनक है।

उस त्रिभङ्गललित स्वरूप का जब हम पहले ध्यान करती थी, तब ध्यान करने से हमारा मङ्गल होता था, ग्रर्थात् उससे शुभ फल की प्राप्ति होती थी, किन्तु ग्रब वह भी क्षोभ उन्पन्न करता है, क्योंकि ग्राप तिरोहित हो गए हैं।

मूल श्लोक में, जो 'ते' पद है उसका सम्बन्ध चारों 'प्रहसिनं', 'प्रेम वीक्षिनं' 'विहरणं' ग्रौर 'ध्यान मङ्गलं' से है, किन्तु मुख्यतया 'विहरणं' ग्रौर 'ध्यान मङ्गलं पद से है, कारण, कि 'प्रहसितं' तथा 'प्रेमवीक्षितं' ये माया से की हुई लीला में भी होते हैं। ये चार, रूप के सम्बन्ध से क्षोभ जनक होते हैं।

भगवान के चार रूपों को क्षोभ जनक बताकर दो प्रकार से नाम भी क्षोभ जनक बनते हैं यह 'रहिस संविद' से दिखलाया जा रहा है। एकान्त में ज्ञानरूप भगवान की वाणी अथवा बन्ध इत्यादि का व्यावहारिक ज्ञान जो शास्त्रीय ज्ञान से उत्पन्न होता है और फिर वह वाणी, जो हृदय में पैठती हो और फिर वह बन्ध अ।दि का ज्ञान जो हमारे लिए उपयोगी है न कि केवल नायक के लिए। यों ये दोनों सुख देने वाले पदार्थ भी यदि भगवान ठगाई करें तो क्षोभ ही उत्पन्न करते हैं। यह सभी कोई मान एवं जान सकता है इसलिए 'हि' देकर बात की प्रसिद्ध दिखलाई।।१०।।

ग्राभास-राजस्या वचनमाह चलसोति।

ग्राभासार्थ-राजस-राजसी के वचन 'चलिस' इस श्लोक में कहते हैं।

श्लोक-चलिस यद्वजाञ्चारयन्यशून् निलनसुन्दरं नाथ ते पदम्। शिलतृरगाङ्कुरैः सीदतीति नः कलिलतां मनः कान्त गच्छति ॥ ११ ॥

श्लोकार्थ — हे नाथ ! ग्राप पशुग्रों को चराते हुए वज से वन में जाते हैं, ग्रौर वहां कमल से भी कोमल ग्रापके चरएा, ककर, घास ग्रीर दर्भ के कोनों से जब दु:ख पाते हैं तब हे कान्त ! हमारा मन दुःखी होता है ॥ ११ ।।

सुबोधिनी-ग्रस्माकं तु स्नेहवशात् त्वद्विष-यिकासमीचीनेऽपि खेदबृद्धिर्जायते, तव तु नास्म-द्विषयिगो सत्यवेदेपि जायत इति न्यायविरोध-मिवाह । यत् व्रजात्पशून् चारयन् चलसि । तत्र चलने निलनापेक्षयापि मुन्दरं कोमलं, हे नाथ, ते पदं मार्गिस्थितैः शिलतृगाङ्क्ररैः,शिलाः पाषागाः तुगानि, ग्रङ्क्राः दर्भादीनाम्, तामसानि सात्व-कानि राजसानि । ग्रथवा शिलारूपं यत्त्गां शिल-तृणं कठिनतृराम्, तस्याङ्कुरै: अतिपरुषतीक्ष्गैः सीदतीति क्लेशं प्राप्नोतीति,वस्तुतोन प्राप्नोत्येव, तथापि हे कान्त भर्तः मनः कलिलतां गच्छति। वजादिति प्रातरारम्य खेदः सूचितः । चलनादेव च खेदः। ग्रतः प्रथमतस्तदेवोक्तम् । वस्तुतस्तु तव पदे श्रस्मत्स्थानं विहाय न गच्छतः, तथापि भवानेव तथा चालयति । किञ्च, व्रजस्थिता गावः ग्ररण्ये

नीयन्ते, तासां चारगां न मार्गगमनेन भवति। श्रतः ग्रमार्गेऽपि गन्तव्यम् । भूम्यादीनां श्रन्ग्रहार्थं न पादुकाग्रहराम्, पात्यानां चर्म च न परिधेयम् । स्रतो नलिनस्न्दरं पदमेव शिलतृगा-ङ्कुरै: सीदति । जले एव स्थातुं योग्यम्, जल-पूर्णे वा । निलनादिप सुन्दरं चेत्, लक्ष्म्यामस्मास् वा स्थातुं योग्यम्। नाथेति सम्बोधनात् बहव एवात्रार्थे नियोज्याः सन्ति, तथापि स्वयमेव गच्छसीति । वने हि त्रिविधा भूमि:, पर्वतरूपा ग्ररण्यरूपा कच्छरूपा च। तत्र क्रमेगौकमेकत्र भवति, सर्वं वा सर्वत्र । ग्रवसादः ग्रशकत्या एकत्र स्थिति:। तदा चिन्ता भवति। स्वयं गत्वा स्वहृदये स्थापनीयमिति । मनःकान्तेति च । तेन मनः स्थापितमपि न तिष्ठतीति ।। ११ ॥

व्याख्यार्थ - ग्रापमें हमारा वैसा स्तेह है, जिससे ग्राप स्वस्थ हैं, तो भी मन में यों होता है, कि प्यारे को कष्ट हुआ है और इससे मन दु:खी होता है। किन्तु यदि हम सचमुच दु:खी होवे तो भी ग्रापको उस विषय की चिन्ता नहीं होती है। यह तो ग्रन्याय जैसा है। इस श्लोक में गोपी इस ग्रन्याय का वर्रान करती है-जब पशुग्रों को चराते हुए वज से जाते हैं, तब हे नाथ ! वहां चलते चलते कमल से भी कोमल. ग्रापके चरगा, मार्ग में पड़े हुए कठिन तृगों के बहुत तीखे ग्रङ्कुरों से, अथवा कंकर, तृगा दर्भ आदि के अङ्कुरों के कोनों से दुःख पाते हैं, इन तीनों में कंकर तामस, तृगा सात्विक और दर्भ राजस है, वास्तव में दुःख नहीं पाते हैं, तो भी हमारी वैसी भावना होने से, हे कान्त ! मन दुःख पा रहा है। ग्रब नहीं, किन्तु वर्ज से पधारने के समय से, इस प्रकार का विचार करते हुए मन में खेद बुद्धि उत्पन्न हो रही है। चरगों के चलने से ही खेद हुम्रा है, श्रतः प्रथम उसका वर्णन किया है । वास्तव में तो ग्रापके चरण, जो हमारे हृदय में रहते हैं, वे इस स्थान को छोड़कर कहीं नहीं जाते हैं, तो भी ग्राप ही उनको इस प्रकार चलाते हैं। ग्राप ब्रज में स्थित गौग्रों को वन में चराने के लिए ले जाते हैं, उनका चराना केवल सीधे रास्ते पर नहीं होता है, किन्तु जहां भी जावें, सर्वत्र साफ रास्ता नहीं होता है, जहां कंकर ग्रादि होते हैं वहां भी जाना पड़ता है। ग्रापको गौ चारण लीला से भूमि पर भी अनुग्रह करना है, वह तब हो, जब ग्राप नंगे पैर पधारो, जिससे भूमि ग्रापके चरगों को स्पर्श कर, श्रानन्द प्राप्त करे । इसलिए ग्राप पाद्का वारए नहीं करते हो, ग्रथवा चर्म पाद्का न पहनने का यह भी कारगा है, कि जिनका पालन करते हो उनका चर्म धारगा नहीं करना चाहिए, जिससे ग्रापके चरगा नंगे हैं ग्रौर वे चरण कमल से भी कोमल हैं फलतः कंकर, तुण ग्रौर दभी के ग्रंकरों से दुःख पा रहे हैं। ये चरगा कमल, जल में अथवा जल पूर्ण सरोवर में रहने योग्य हैं अथवा कमल से भी सुन्दर हैं तो लक्ष्मीजी में वा हमारे हृदय सरोवर में स्थित होने योग्य हैं। गोपी भगवान को "नाथ!" संबोधन देकर यह सूचित करती है, कि नाथ के पास काम करने वाले बहुत सेवक होते हैं ग्रापके पास भी बहुत हैं उनको इससे उस कार्य में लगाना चाहिए था, किन्तू यों न कर ग्राप स्वयं (ग्रकेले) ही गौ आं को चराने के लिए जा रहे हैं।

हे नाथ। वन की भूमि एक प्रकार की सरल नहीं होती है, किन्तू तीन प्रकार की होती है, १-पर्वत रूप, २-अरण्य रूप और ३-कच्छ रूप है। वहां क्रम से एक में एक होता है जैसे पर्वत रूप भूमि में कंकर, ग्ररण्य रूप भूमि में तुरा ग्रीर कच्छ रूप भूमि में दर्भ ग्रादि होते हैं, ग्रथवा सर्व (कंकर, तुरा और दर्भ) सर्वत्र होते हैं। अचानक कहीं भगवान कंकर व अंकूर ग्रादि के चूभ जाने से चलने में ग्रसमर्थ होकर एक स्थान पर ठहर जाते हैं, गोपी कहती हैं कि तब हमको चिन्ता होती है ग्रौर यों मन में विचार श्राता है कि स्वयं जाकर ग्रपने हृदय में स्थापना कर लेवें, 'मनः कान्त' में मनः' ग्रौर 'कान्त' पद को साथ लेकर उसका भाव बताते हैं, गोपी कहती है, कि हमारे मन के ग्राप कान्त हैं, इसलिए ग्रापने मन की रक्षा की, ग्रर्थात् मन को यहां स्थापित ग्रथवा स्थिर कर दिया है, तो भी, मन चाहता है, कि जहां ग्रापको चरगों में पीड़ा होती हैं वहां चलं ।। ११।।

ग्राभास-एवं सप्तविधा ग्रनन्यपूर्वा निरूपिताः। चतस्रश्च ताः। ग्रतः परं क्रमेगा षट् ता एव निरूप्यन्ते । तत्र प्रथमं राजसतामस्या वचनम् । ता हि बहि-गत्वा द्रष्ठ्रमशक्ताः । अतो यदा संध्यायां भगवानायाति तदा भगवन्तं हृष्ट्रा भनसि कामो भवति । ततो बन्धप्रार्थना ग्रधरामृतप्रार्थना च रजसा सत्वेन च भविष्यतः। अनन्यपूर्वाएगं तु नित्य एव कामः । दिनपरिक्षये इति ।

ग्राभासार्थ - ग्रव तक के ११ श्लोकों में से पहले के चार श्लोक ग्रन्यपूर्वा गोपियों ने कहे हैं, १-पहला श्लोक सात्विक-राजस गोपी ने कहा है, २-दूसरा श्लोक सात्विक-तामसी ने कहा है, ३-तीसरा इलोक सात्विक-सात्विकी ने कहा है, ग्रौर ४-चौथा इलोक गुरणातीता ने कहा है, पश्चात् प्र से ११ तक सात श्लोक अनन्य पूर्वाभ्रों ने कहे हैं, ५ वाँ श्लोक सात्विक-सात्विकी ने कहा है, ६ ठा इलोक सात्विक-तामसी ने कहा है, ७ वां इलोक सात्विक-राजसी ने कहा है, ५ वां इलोक निर्मुणा ने कहा है, ६ वाँ क्लोक राजस-सात्विकी ने कहा है, १० वां क्लोक राजस-तामसी ने कहा है, ११ वां इलोक राजस-राजसी ने कहा है.

१-पगरखी, २-नदी के तट वाली, ३-विवाहित,

४-जिन्होंने विवाह नहीं किया है, कुमारिकाएें

ग्रब १२ वें इलोक से क्रम पूर्वक वे ग्रन्य पूर्वा कहती हैं, उनमें से यु इलोक प्रथम राजस-तामसी ने कहा है, ग्रन्य पूर्विए विवाहित हैं ग्रतः व्रज से बाहर वन में जाने में ग्रसमर्थ हैं, जिससे सन्ध्या के समय जब भगवान् पधारते हैं तब प्रभु के दर्शन से उनके मन में काम उत्पन्न होता है, पश्चात् रजोगुरा के उदय होने से, बन्ध की प्रार्थना करती हैं और सतोगुरा के उदय होने से अधरामृत की प्रार्थना करती हैं।

म्रनन्य पूर्वा (कुमारिकाम्रों) को तो रात्रि दिवस भगवान् के पास रहकर रमएा होता ही है, जिससे उन को तो नित्य काम है; ग्रतः उनको भगवान काम दान नहीं करते हैं केवल वर्ज में पधारते समय, ग्रन्य पूर्वाभ्रों को काम का दान करते हैं, जिसका वर्णन 'दिन परिक्षये' श्लोक में करते हैं।

## श्लोक—दिनपरिक्षये नीलकुन्तलैवंनगृहाननं बिभ्रदावृतम् । घनरजस्वलं दर्शयन् मुहुर्मनिस नः स्मरं वीर यच्छिस ॥ १२ ॥

श्लोकार्थ-हे वीर ! सन्ध्या के समय काले केशों से ग्राच्छादित गौर गोरज से भरा हुग्रा मुख कमल पुन: पुन: दिखाकर ग्राप हमारे मन में काम को उत्पन्न करते हैं ॥ १२ ॥

सुबोधिनो-दिनपरिक्षये संध्याकाले । क्षयो-क्त्या दिने द्वेष्यत्वं] ज्ञाप्यते । रजोगुरास्यायं समयः, कामस्य च]कालः । नीलकृन्तला भ्रमरा इव रसबोधकाः । ये हि मुखकमललावण्यामृतं पिबन्ति, ते उद्बोधका भवन्ति । अतस्तैरावृतं वनरुहवत् कमलवत् ग्राननं बिभ्रत् , हे वीर, नः मनसि स्मरं यच्छिसि । ( सन्ध्यायां नीलवर्गौरा-वृतत्वे तत्प्रभाव्याप्तत्वं भवतीति तद्वत्या वन-रुहोक्त्या च कुवलयाभत्वं ज्ञाप्यते। तथा च प्रियामुखेन्द्दर्शनेनोत्तरोत्तरमधिकविकासवत्वगितः पूर्वमताहशत्वं च [ज्ञाप्यते । तेन प्रियस्य सर्वा-स्वासक्तिः सूचिता भवति । ग्रत एव जलपदं विहाय वनपदमुक्तम् । तेन वने यावस्था तां ज्ञापयित् तान् धर्मान् बिभ्रदेवाननं दर्शयतीति ध्वन्यते।) धनेन गोभिः रजस्वलम् । मुहुश्च प्रदर्शयन् । मध्येमार्गं गच्छन् उभयतः स्थिता गोपीः पर्यायेगा पश्यति । अतो मुहः प्रदर्शनम् । अप्रे गच्छन् पूनः पुनर्व्या ट्य पश्यतीति वा तथा।

ताहग्दर्शनं स्वापेक्षाज्ञापकमिति स्मरजनकम् । निरन्तरदर्शनेन तत्रैव रसास्वादनमिति न स्मरो-त्पत्त्यवसरः स्यात् । स्रतो वारंवारं प्रदर्शनं स्मराग्नेः संघुक्षरामिव भवति । ताहशं कृत्वा तत्पूरगार्थं तन्निराकरगार्थं वा युद्धमवश्यं कर्तव्यम् । तत्सूचयन्ति बीरेति । धनेन रजस्वलं च श्रमसूचकं भवति । श्रमनिवृत्तिश्चास्माभिरेव । वनरहमिति । वन एवैतत्सर्वथा भोग्यम् । **अ**तोऽत्रैव समागमनम् । अनेन गृहे रति दास्यामीति पक्षो व्याविततः । विभ्रदिति बलात्कारेगा तामे-वावस्था स्थापयति । यदि मुखसंमार्जनं कृत्वा समागच्छेत्, तदा प्रसन्नमुखदर्शनात् ज्ञानं वा भवेत्। धनसम्बन्धि रज इति काम एव, न तु क्रोधः । यथा पात्रं धृत्वा तिस्थतमन्नं भोगार्थं दीयते, तथा मुखं घृत्वा तत्रत्यो रसः कामात्मा मनसि स्थाप्यत इति मुखधारणस्य हेतुत्वम्। ग्रतो भोगार्थं दत्त इति भोगः करगायः। ग्रयं काम ग्रागन्तुक इति नास्यान्येन पूर्णं भवति ।१२। व्याख्यार्थ—गोपी ने मूल में 'दिनपरिक्षये' शब्द में क्षय शब्द देकर दिन से ग्रपना द्वेष प्रकट किया है। यह सन्ध्या का समय रजोगुण तथा तमोगुण दोनों का मिश्रित समय है। रजोगुण के कारण, यह समय गोदोह ग्रादि प्रवृत्ति कराता है, जिससे गोपियों का चित्त उसमें व्यग्र' रहता है ग्रीर तमोगुण के कारण काम को उत्पन्न करने वाला है, ग्रतः यह समय रजो-तमोगुण वाला होने से, उस समय की लीला वा वर्णन करने वाली गोपी भी 'राजस-त्मसी' है।

जैसे ६ मर, रस को प्रकट करने वाले होते हैं, वैसे ही भगवान के काले केश भी, रस को जगाने वाले ें। जो मुख कमल के लावण्यामृत का पान करते हैं, वे रस को जगाने वाले होते हैं। ग्राप भी, रस को जगाने वाले केशों से ग्रावृत मुख कमल को धारण करते हैं. ग्रतः हे वीर! ग्राप हमारे मन में काम को देते हैं ग्रर्थातृह्मारे मन में काम को जगाते हैं। श्रो प्रभुवरण स्वतन्त्र लेख में ग्राज्ञा करते हैं—गोपी भगवान के मुखारविन्द की उसी ग्रवस्था का वर्णन करती है, जो ग्रवस्था दन में थी, उस ग्रवस्था में, मुख में दो प्रकार की ग्रामा थी, एक काले केशों से ग्राच्छादित होने से, मुखारविन्द पर उन काले केशों की प्रभा हो रही थी। दूसरी प्रभा रात्रि के कमल जैसी थी, क्योंकि जैसे चन्द्र दर्शन से रात्रि का कमल खिलता है वैसे ही भगवान का मुख कमल रात्रि के समय प्रियाग्रों के मुखचन्द्र से ग्रधिवाधिक विकसित होने लगा है। जिससे समभा जाता है, कि पहले वैसा विकसित नहीं था। उससे यह भाव भी प्रकट होता है, कि प्रिय की समस्त गोपियों में ग्रासिक्त थी, ग्रतः जलरूह न कहकर वनरूह कहा है। कमल जल में उत्पन्न होता है यह न कहकर 'वनरूह' कहा उसका ग्राज्य यह है कि भगवान के मुख कमल का विकास वन में गोपियों के मुखचन्द्र के दर्शन से हुग्रा है।

जब ग्राप पधारते समय मार्ग से जाते हैं, तब मार्ग के दोनों ग्रोर खड़ी हुई, गोपियों को क्रम पूर्वक बार-बार देखते हैं, जिससे वे केशों से ग्रावृत तथा गोरज से भरे हुए मुख कमल का बहुत वार दर्शन करती हैं ग्रथवा भगवान जाते समय फिर पीछे देखते हैं, जिससे भी बहुत वार दर्शन हो जाते हैं, इस प्रकार जो भगवान बार बार देखते हैं, जिससे गोपियां जान जाती हैं कि भगवान को भी हमसे मिलने की इच्छा है, वैसा ज्ञान गोपियों में काम बढ़ाता है, यदि भगवान, इस प्रकार ठहर ठहर कर मुख दर्शन न करावें ग्रौर निरन्तर हिंट से हिंद मिलाते रहते, तो वहां ही रस का ग्रास्वादन हो जाता था, जिससे काम को जगने का ग्रवसर न मिलता था ग्रतः बार बार देखना कामाग्नि को प्रज्वित करने में वायु के कार्य के समान है। इस प्रकार कामाग्नि को पूर्ण रीति से पूर्ण प्रज्वित करने के ग्रनन्तर, उसकी पूर्ति के लिए ग्रथवा उसका निराकरण करने के लिए भगवान को वैसा युद्ध ग्रवश्य करना पड़े गा, जिसकी सूचना देने के लिए भगवान की 'है वीर' विशेषण देती हैं।

गौग्रों के रज से मुखारिवन्द भरा हुग्रा होना यह सूचित करता है कि भगवान ने बहुत श्रम किया है। उस श्रम की निवृत्ति हमसे ही होगी। ग्रौर फिर ग्रापका श्रीमुख तो 'वनरुह' वन में ही खिलनेवाला कमल है। ग्रतः इसका ग्रास्वाद वन में ही संभव है यही तो कारण है कि ग्रभी भी भ्राप वन में ही पधारे हो। गोपी जनों का भगवान के श्रीमुख को 'वनरूह' कहना घर में ही रितदान के अनपेक्षित आद्वासन का खण्डन है।

'बिभ्रत्' पद से यह ध्वनित होता है, कि भगवान ग्रपने मुख को हढात् काले लेकों एवं गोरज से ढके रखना चाहते हैं, ग्रन्यथा श्रीमुख घोकर पधारें, तो वैसे प्रसन्नमुख के दर्शन से ज्ञान उत्पन्न हो जाए ( स्रर्थात् काम न उत्पन्न होने पाए स्रौर श्रीमुख भिक्षण होने के कारण केवल स्नेह रस ही उत्पन्न हो किन्तु ) गोधन की रज काम की द्योतक है क्रोध की नहीं। ग्रतः जसे पात्र में रखकर ग्रन्न भोजन के लिए दिया जाता है वैसे ही श्रीमुख में रहा हुग्रा रस काम ग्राप मन में भर रहे हो। ग्रीर इसका प्रयोजन तो भोग ही है सो बह करना ही चाहिए।

यह हमारा कामभाव ग्रापका दिया हुग्रा है सो ग्रापसे ही इसकी पूर्ति सभव है ग्रतः ग्रापके भोग बिना यह किती भी प्रकार पूर्ण नहीं होता ।।१२॥

भ्राभास—तत उत्तमा भ्रनन्यपूर्वावत्स्तनयोश्चरणधारणां प्रार्थयन्ति प्रगातेति ।

ग्राभासार्थ-राजस-तामसी गोपीजन के कहने के ग्रनन्तर राजस-राजसी ग्रन्यपूर्वा गोपी भी भगवान को उसी प्रकार 'प्रणत कामदं' श्लोक से अपने वक्षस्थल पर चरणारविन्द को पधराने के लिए प्रार्थना करती है, जैसे कि 'प्रणत देहिनां' श्लोक में अनन्य पूर्वा कुमारिका ने प्रार्थना की थी-

श्लोक-प्रगतकामदं पद्मजाचितं धरिगमण्डनं ध्येयमापदि । चररापङ्कुजं शन्तमं च ते रमरा नः स्तनेध्वर्पयाधिहन् ॥ १३ ॥

श्लोकार्थ-हे रमगा ! हे मन की पीड़ा को मिटाने वाले, ब्रह्माजी से पूजित, पृथ्वी के मण्डन शरणागतों के मनोरथों को पूर्ण करने वाला, श्रापदा में घ्यान करने योग्य, कल्यागा रूप जो स्रापका चरगा कमल है, उसको हमारे स्तनों पर पधरास्रो 11 83 11

सुबोधिनी - ग्रत एव पौनरुक्त्यम्। परं पूर्वा-वेक्षयात्र चरणमाहात्म्यमधिकम् । गुणाधायक-मेतत्। पूर्वं त् दोषनिवर्तकम् । हे रमग् रितकर्तः। नः स्तनेषु चरणपङ्काजमर्पय। प्रयोजनमाहः माधिहन इति । मार्तिहन् इति वा । हृदहतापः चिन्ता च निवारगीया । दृष्टीपकारेगाँव तापो गमिष्यति । ग्रस्माभिर्ह् दये स्थापितं न बहिः समायाति । श्रतस्त्वया बहिः स्थापनीयम् । चरग्पङ्कजस्यापि भगवत इव षङ्ग्रगानाह । तत्र प्रथममैश्वर्यम् प्रशातकामदिमिति । प्रकर्षेगा ये नता अनन्यशरणाः तेषां कामदमभिलषितार्थ-दातु । ईश्वर एव तथाविधो भवति । तत्रस्यः कामः स्तब्धग्रहीतं न शक्यत इति प्रग्तत्वम्तम् । पद्मजाचितमिति । धर्मे लपता निरूपिता । ब्रह्म-प्रार्थनयेवात्रागतमिति । कीर्तिरूपतामाह धरिए-मण्डनमिति धरण्या मण्डनमलङ्करगरूपं श्रीरूप वा। ग्रापदि घ्येयं श्रीरूपं कीर्तिरूपं वा। पङ्का-साम्यात स्वरूप तक्षे उक्तः । शन्तम कल्यासात-मम् । ज्ञानरूपम् । आर्तिहन्निति सम्बोधनात् ते चरगापङ्कजमिति सम्बन्धानरूपगाद् वराग्ययुक्तं च। रमगातीष्ट्रप्रापकः। ग्रातिहन्नित्यनिष्टनिवारकः ग्रथवा। यह्नोके पञ्चविधम्पकारं करोति, तद-स्मास्वेकमेव करोत्विति प्रार्थ्यते । प्रग्रतासु कामं ।।। १३।।

ददाति । तत्पूर्वमूक्तं 'मनिस नः स्मरं वीर यच्छसी'ति। प्रकर्षेगा नम्रेषु वा कामं द्यति खण्डयति । पद्मजन पद्मजया वा स्रचितम्। ऐइवर्यार्थं कामार्थं वा पद्मजेः ऋचितम् । तत्तु ल्यं वा। ग्रन्यथा तानि चरगपङ्कजजन्म कथं प्राप्नुयुः धरण्यपि स्त्री ग्रनलङ्कृता न भुज्यत इति तस्यां पदस्थापनम्। भगवदपेक्षयापि चरगो महान्। म्रापदि ध्यानमात्रेगौवापदं दूरीकरोतीति । यथै-तेषां सर्वोपकारकर्त्, तथास्माकमपि करोत्विति प्रार्थना । ग्रनेन सर्व एव सूरतबन्धा ग्राक्षिप्ताः

च्याख्यार्थ-७ वें श्लोक में ग्रौर इस श्लोक में चरण कमल को स्तनों पर धराने की प्रार्थना की है, फिर भी इस प्रार्थना में पुनरुक्ति दोष नहीं है, कारए कि पहले की अपेक्षा यहां चरए का माहात्म्य ग्रधिक है, पहले दोष मिटाने वाला था ग्रौर यहां गुणां को देने वाला है।

हे रमगा ! हे रित का दान करने वाले ! हमारे स्तनों पर चरण कमल को पधराश्रो, क्यों-कि वह हृदय के ताप एवं चिन्ता को मिटाने वाला है। वे दोनों ग्रापको मिटाने चाहिए, ग्रापका चर्गा, कमल है तथा कमल ताप को मिटाता ही है, यह तो प्रत्यक्ष प्रमागा है, अतः प्रत्यक्ष प्रमागा से सिद्ध यह उपकार अप्राप करेंगे तो हमारा ताप नाश हो जाएगा। यदि ग्राप कहो, कि हमारे चरण तो ग्रापके पास है, तो उसका उत्तर देती है, कि हमारे पास है, किन्तू हृदय के भीतर हैं, वे बाहर नहीं ग्रा सकते हैं जो ताप को नाश करें, ग्रतः ग्राप ग्रव चरगों को बाहर छाती पर पधराग्रो, तो ताप मिटे। जैसे ग्राप मे ऐश्वर्य ग्रादि छ: गुरग हैं वसे ही ग्रापके चररा भी छ: गुरा वाले है, उनका स्पष्टीकरण करती है।

१-ऐइवर्य गुरा बताता हैं, 'प्ररात कामदं' पद क्योंकि शररागतों के ग्रभिलिवत ग्रथों का देने वाला है। शरएगागतों की कामनाओं को ईश्वर ही पूर्ण करते हैं, ईश्वर के पास दान के लिए जो काम रहता है, वह श्रभिमानी को भगवान नहीं देते हैं, इसलिए कहा है, कि चरण कमल भी प्रसातों को काम देने वाला है, ग्रत: चरसा कमल में भी प्रभु के समान 'ऐइवर्य' गुरा है।

२—वीर्य (धर्म) गुरा बताता है- 'पद्मजाचितं' पद क्योंकि भगवान् के चररा की पूजा, ब्रह्माजी धर्म भावना से करते हैं, उनकी प्रार्थना से ही यहां पधारे हैं।

३—'यश' गुरा बताता है 'धरिता मण्डन' पद बयों कि भगवान का चरण कमल पृथ्वी का माभूषण है, जिससे कीर्ति गुरा दिलाग है।

स्तनों पर चरण कमल का पधराना, जो शरण नहीं आए हैं

४—'श्री' गुराक बताता है 'ध्येय मा पदि' पद क्यों कि ग्रापदा में ध्यान करने योग्य है, जिस ध्यान करने से, ग्रापदा निवृत्त होती है 'श्री की प्राप्ति होती है ग्रतः श्री गूग है।

५—'ज्ञान' गुरण बताता है 'शान्तम' पद क्यों कि चरण कमल भी भगवान के समान कल्यारण रूप है, अतः उसमें ज्ञान गुरण है।

६—'वैराग्य' गुरा बताता है, 'ग्रातिहन्' पद क्योंकि इसका 'ते चरग पङ्कज' पद के साथ सम्बन्ध दिखाया है, जिससे यह दिखाया है, कि भगवान से संबन्ध होने से ही 'चरण कमल' में वैराग्य है।

भगवान को 'रमरा' विशेषरा देकर यह बताया है, कि वे इष्ट का दान करने वाले है, ग्रौर 'म्रात्तिहन्' विशेषण से बताया है, कि वे म्रनिष्ट का नाश करने वाले हैं म्रतः उनका ही म्राश्रय करना चाहिए। अथवा लोक में आपके चरण पांच (पांच प्रकार के उनकार-१-लौकिक कामना का नाश, २-ऐश्वर्य का दान, ३-शरएगागत की इच्छा पूर्ण करना, ४-शोभा करना, ४—दु:ख मिटाना ) प्रकार के उपकार करते हैं, किन्तू हमारा एक ही उपकार ( ग्रान्ति-हृदय के ताप को मिटाने का उपकार।) करे, इस प्रकार की प्रार्थना भगवान से की है।

शरण आई हुई दासियों को आप काम का दान करते हैं यह १२ वें श्लोक में 'मनिस न स्मरं बीर यच्छिसि' पंक्ति' से पहले ही कहा है, जिससे भोग की प्रार्थना तो हो गई है ग्रतः इस श्लोक में 'प्ररात कामदं' पद्भैका ग्रर्थ ग्रन्य प्रकार से करते हैं। ग्रापका चररा कमल, जो ग्रत्यन्त नम्र दीन भक्त है, उनके काम को नाश करता है, वह, ऐश्वर्य के लिए ब्रह्माजी से पूजित है और काम के लिए लक्ष्मीजी से पूजित है, अथवा 'पद्मजा' पद का अर्थ 'नख' भी है उनसे भी भगवान का चरण कमल संवित है, वा, वे नल अन्यों के नलों के समान पृथक होने वाले नहीं हैं क्योंकि वे भी भगवान के समान सच्चिदानन्द रूप हैं, यदि वे सच्चिदानन्द रूप नहीं होते, तो उनका जन्मश्भगवान् के चरण कमल से भी न होता। धरणी ने स्त्री है, स्त्री, भोग योग्य तब होती है जब ग्रलङ्कार धारण करती है, ग्रतः उसको ग्रलं हृत करने के लिए भगवान् ने उस पर ग्रपना चरण् धरा है, जिससे भगवान का चरण पृथ्वी का अलङ्कार है।

भगवान् की अपेक्षा उनका चरण महान् है, क्योंकि आपदा में केवल ध्यान करने से उसको हटाता है। जैसे ग्रापका चरण, शरणागत, ब्रह्मा, लक्ष्मी, पृथ्वी ग्रीर ध्यान करने वाले इन सम-स्तों का उपकार करने वाला है, वैसे ही हमारे हृदय का ताप दूर कर, हमारा भी उपकार करे। गोपी वहती है कि यह हमारी प्रार्थना है, इस प्रकार के कथन से सूरत के सर्व बन्ध कहे गए हैं 183

श्रामास — तदनन्तरं तत उत्तमाः प्रार्थयन्ते स्रतेति ।

\* ग्राचार्य श्री कहते हैं, कि इन दोनों 'धरिएामण्डनं' ग्रौर 'ध्येयमापदि' से एक ग्राशय लो. धरिंगमण्डनं' से कीर्ति लो 'ध्येयमापदि' से श्री लो।

TOP THE PROPERTY - 9

**श्राभासार्थ**—इसके पश्चात् उससे उत्तम राजस-सात्विकी गोपियां 'सुरत<sup>र</sup> इस श्लोक से प्रार्थना करती हैं—

## श्लोक—सुरतवर्धनं शोकनाशनं स्वरितवेणुना सुन्दु चुम्बितम् । इनरराग्गविस्मारगां नृगाां वितर वोर नस्तेऽधरामृतम् ॥१४॥

श्लोकार्थ—हे वीर ! सुरत' को बढ़ाने वाला, शोक को मिटानेवाला, नाद पूर्ण बंसी से चुम्बित, ग्रन्य प्रकार के रागों को भुलाने वाला, ग्रापका ग्रधरामृत है, वह हमको दान करो ॥१४॥

सुबोधिनी—ग्रधरामृतं वितरेति । ग्रत्राप्य-धरामृतं गुणाधायकम् । एतस्य चतुर्गु एात्वमेव विवक्षितम् । ज्ञानवैराग्ययोरत्रानुपयोगात् । तस्य-द्वयंमाह सुरतवर्धनमिति । गोपिकासु परिच्छित्रः कामः ग्रपरिच्छित्रे न सह संयोगे क्लिष्टो भवति । यथा रसाः क्षुदुद्बोधका भवन्ति, तथायं रसः कामोद्बोधकः किञ्च, न केवलमयं काममेव पोष-यति, किन्तु सर्वानेवान्तः करणदोषान्निवारयति । ग्रतः शोकनाशकत्वं ज्ञानवैराग्यरूपता च निक्ष्मिता । ऐद्वर्यधर्मक्पता च । यशोरूपतामाह । स्वरितो नादयुक्तो यो वेगुः, तेन सुष्ठु चुम्बित- मिति । यशो हि नादज्ञै : कीर्त्यते । वेगुश्च परम-भक्त इति तेनापि चुम्बितमेव । न तु पीतम् । इतररागिवस्मारगामिति श्रियो रूपम् । सा हि सर्वं विस्मारयतीति । स्वतः पुरुषार्थत्वेन प्रमेय-बलमुक्तम् । पूर्वेगा प्रमागाबलम् । शोकनाशन-मिती फलबलम् । सुरतवर्धनमिति साधनबलम् । एवं चतुर्विधपुरुषार्थप्रदं स्वतः पुरुषार्थरूपम् । नृगामस्माकमधिकारिगां दुर्लभपुरुषार्थानां वा । यद्यपीदं देयं न भवति, तथापि वितरगागुगोन दातुं शक्यत इति वितरेत्युक्तम् । वीरेति सम्बो-धनात् शौर्यं नान्यथा संभवतीति निरूपितम् ।१४।

च्याख्यार्थ — हे वीर, ग्रधरामृत का दान दो। यह ग्रधरामृत, जिसकी हम याचना कर रही हैं, वह गुएग करने वाला है। ग्रागे जो मांगा गया था, वह दोष दूर करनेवाला था, ग्रतः पुनरुक्ति दोष नहीं है। इस ग्रधरामृत में चार गुएग हैं, क्योंकि यहां ज्ञान तथा वैराग्य का उपयोग नहीं है। ग्रव 'सुरत वर्धन' पद से ऐक्वर्य गुएग सिद्ध करते हैं। यह ग्राप (भगवान्) का ग्रधरामृत 'सुरत' को बढ़ानेवाला है, गोपियों में जो काम है वह परिच्छिन्न है ग्रीर भगवान् में ग्रपरिच्छिन्न है ग्रतः वह संयोग के समय क्लिष्ट होता है। ग्रतः जैसे ग्रायुर्वेद विद्या के ग्रनुसार, रस ग्रौषधि भूख बढाती है, वैसे ही यह ग्रधरामृत, गोपियों के काम की परिच्छिन्नता को मिटाकर, उसको ग्रसीम बना देगा, जिससे संयोग के समय में होनेवाली क्लिष्टता मिट जाएगी। ग्रधरामृत का यह गुएग, ऐक्वर्य प्रकट करता है, किञ्च वह न केवल काम को ही बढाने वाला है किन्तु सर्व दोषों को भी मिटाने वाला है।

१—ग्रलौकिक काम, २—ग्रावश्यकता वा काम, ३—हदवाला, ४—ग्रनन्त, ५—मिलाप, ६—तकलीफ वाला ।

'शोक नाशनं' पद से धर्म गूरा सिद्ध करते हैं। यह ग्रधरामृत, शोक को नाश करता है, जिससे ज्ञान और वैराग्य भी बता दिए, क्योंकि ज्ञान ग्रीर वैराग्य से जो शोक नाश होता है, वह इससे हो जाता है, इसलिए वह धर्म रूप है। 'स्वरित वेगुना मुष्ठू चुम्बितम्' पद से कीर्ति गुगा सिद्ध करते हैं। नादयुक्त वेगा ने उसका (अधरामृत का) केवल सुष्ठु चुम्बन किया है, पान नहीं। लोक में यश फैलाने वाले गायक ही होते हैं, वेगा परम भक्त है, इसलिए उसने भी चुम्बन किया है और गान द्वारा कीत्ति बढाई है।

'इतर राग विस्मारएं' पद से 'श्री' गुए। सिद्ध करते हैं, जैसे 'श्री' ग्रन्य सर्व पदार्थों को भुला देती है, वैसे ही यह ग्रधरामृत सब रागों को मुला देता है, जिससे इसमें श्री गूरा का निश्चय होता है।

भगवान् का अधरामृत स्वयं पुरुषार्थं रूप होने से चतुर्विध पुरुषार्थों को देने वाला है।

स्वतः पुरुषार्थ रूप होने से ग्रधरामृत में ( प्रमेय ) बल है। 'स्वरित वेरागृना सृष्ठ चुम्बितम' पद से बताया है, कि उसमें ( श्रधरामृत में ) प्रभागा बल है। 'शोकनाशनं' पद से सिद्ध किया है. कि उसमें फल बल भी है तथा 'सूरत वर्धनं' पद से जताया है, कि उसमें साधन बल भी है। इस प्रकार प्रमारा, प्रमेय, साधन ग्रौर फल नारों ही जिसमें हैं, उसकी प्राप्ति से सर्व प्रकार के मनोरथ स्वयं सिद्ध होंगे । अतः हम प्रार्थना करती हैं, कि, यद्यपि हम अनिधकारि शियां हैं और ये पूरुवार्थ दुर्लभ हैं-देने जैसे नहीं हैं-तो भी हमारी प्रार्थना स्वीकार कर उसका दान करो, कारएा कि ग्राप बांट रहे हैं ग्रतः इसे बांटने के गूरा से, हमको भी दे सकते हैं। इसलिए श्लोक में 'वितर' पद दिया है, जिसका भावार्थ है बांट दो, ग्रौर ग्राप वीर हैं बांट देने में ही वीरता है, जो नहीं बांटोगे तो शूर वीरता न रहेगी ॥१४॥

ग्राभास-एवं त्रिविधा निरूप्य, पुनस्तामस्यः त्रिविधा निरूप्यन्ते । देवनिन्दिकाः सात्त्विकतामस्यः । भगवन्निन्दिकाः तामसतामस्यः । स्वनिन्दिका राजसतामस्य इति । ग्रटतीति ।

ग्राभासार्थ - १२वां १३वां तथा १४वां श्लोक, राजसी गोपियों के तीन प्रकार के वचन कहे. ग्रब तामसी गोपियां भी सात्त्विक, तामस ग्रौर राजस हैं उनके वचन १५वें, १६वें ग्रौर १७वें क्लोक में कहते हैं ग्रब 'ग्रटित' श्लोक में तामस-सात्विक गोपियों के वचन कहते हैं-

श्लोक-ग्रटित यद्भवानिह्न काननं त्रुटियू गायते त्वामपश्यताम् । कुटिलकुन्तलं श्रीमुखं च ते जड उदीक्षतां पक्ष्मकृद् हशाम् ।।१४।।

श्लोकार्थ - जब ग्राप, दिन के समय, वन में पधारते हैं, तब ग्रापके दर्शन बिना, हमारा एक क्षण युग के समान बीतता है, फिर जब ग्राप लौटते हैं, तब ग्रापके

लौिकक पुत्रादि में जो स्नेह ग्रादि हैं उनको

घूंघर वाले केशों 'से युक्त श्रीमुख का दर्शन करती हैं, उस समय प्रतीत होता है कि ग्राँखों में पलक बनाने वाले ब्रह्मा जड़ हैं।।१५।।

मुबोधिनी—भवान् ग्रिह्म काननं यदटित, तत्र दिवसे त्रृटिः युगायते । तत्र निमित्तं त्वाम-पश्यतामिति , यदा पुनः, पश्यामः, तदा कुटिल-कुन्तलं श्रीमुखं ते उदीक्षतां नोस्माकं यः पक्ष्मकृद् ब्रह्मा स जडः । यथा देवानां पक्ष्म न करोति, ग्रलौकिकद्रष्ट्टत्वात्, तदपेक्षयाप्यत्यलौकिकद्रष्ट्ट-त्वादस्माकमपि पक्ष्मकरणमनुचितम् । ग्रतो- नुचितकरणात् जडः । देवा हि बहु कालं जीवन्ति, तथा वयमपि । त्रुटियुं गायत इति । त्रुटिशब्दो-स्त्रियाम् । यदि सार्थकं गमनं भवेत्, तथापि न काचिच्चिन्ता । परमित्तं काननमेवाटित, न तु कानने कश्चन पुरुषार्थः । ग्रस्माकं च न बहिर्गमनं संभवति । एवं देवत्वं भगवता संपादितम् । मूर्खो ब्रह्मा ताहशीनां पक्ष्मकृत् ॥ १५ ॥

द्याल्यार्थ — ग्राप दिन में वन में फिरते हैं तब एक पलक गिरने का समय भी ग्रापके देखे विना युग के समान हो जाता है, जब फिर द्रांचर वाले केशों से युक्त मुख का दर्शन करती हैं, उस समय हम समभती हैं, कि ग्रांखों में पलक बनाने वाले ब्रह्मा जड़ है। देव ग्रलौकिक देखते हैं इसलिए उनके नेत्रों में पलक नहीं बनाई है। हम तो उनसे भी ग्रलौकिक वस्तु को देखने वाली हैं ग्रतः हमारे नेत्रों पर पलकें बनाकर ग्रपनी ग्रयोग्यता प्रकट की है, ग्रतः ग्रयोग्य करने से भी जड़ हैं। यदि कहो, कि देव बहुत काल जीने वाले हैं इसलिए उनके ग्रांखों में पलक नहीं लगाए हैं, तो उसके उत्तर में हम कहती हैं, कि हम भी बहुत समय जीने वाली हैं, जैसे कि श्लोक में कहा है 'त्रुटियुंगायते' यह 'त्रुटि' शब्द स्त्रीलिंग का नहीं है, त्रुटि का ग्रथं है 'पलक गिरने का समय' जब भगवान को उतना समय भी नहीं देखती हैं, तो वह समय हमारे लिए युग के बराबर है, जिससे समभ लीजिए, कि हम कितना ग्रधिक समय जीने वाली हैं ग्रतः नयनों में पलक लगाने से उनका जड़पन प्रकट ही है।

जो भगवान का वन में जाना किसी प्रयोजन को सिद्ध करने वाला होता, तो कुछ चिन्ता नहीं होती, किन्तु दिन के समय, विना किसी पुरुषार्थ की सिद्धि के वन में फिरना, चिन्ता का कारण है, यदि कहो, कि ग्रापको दर्शन की ग्राभिलाषा है, तो वहां ग्राकर दर्शन करो, इसके उत्तर में कहती हैं, कि हम घर से बाहर नहीं निकल सकती हैं, तो वन में कैसे ग्रा सकेंगी? भगवान ने हमको इस प्रकार देव बनाया है ग्रौर मूर्ख ब्रह्मा ने वसी स्त्रियों को भी पलक दे दिए हैं। इस श्लोक में देव की निन्दा हुई है, ग्रतः यह इलोक कहने वाली गोपियां 'तामस-साहिवक' हैं।। १४।।

श्रामास-तदपेक्षया हीना श्राहुः पतीति ।

आभासार्थ - उन गोपियों से हीन श्रे गाी वाली 'तामस-तामसी' गोपियां कहती हैं।

भगवान् के मुख के दर्शन से जो रस प्राप्त होता है उस रस को नहीं जानता है ग्रतः
 पलके बनाई हैं इसीलिए मुर्ख है ।

#### श्लोक पतिसुतान्वयभ्रातृबान्धवानितिविलङ्गच तेऽन्त्यच्युतागताः। गतिविदस्तवोद्गीतमोहिताः कितव योषितः कस्त्यजेन्निशि ॥१६॥

श्लोकार्थ—पित, पुत्र, वंश, भाई, बन्धु इन सब की ग्राजा ग्रथवा संबन्ध का उल्लङ्घन कर, हे ग्रच्युत! हम ग्रापके पास ग्राई हैं, ग्राप मव के मन की गिति को जानते हैं, ग्रापके गीत से मोहित होकर ग्ररण्य में ग्राई हुई स्त्रियों को, हे कितव! ग्रापके सिवाय रात्रि के समय कौन त्याग करे ॥१६॥

सुबोधिनी—हे ग्रन्युत, स्वतः कामनिवृत्ति-भयरिहत। पितः, सुताः, ग्रन्वगो वंशः, भ्रातरः, बान्धवाः संबन्धिनः, एते सर्वथा ग्रविलङ्घ्याः, तानप्यतिविलङ्घ्य ते ग्रन्ति समागताः । त्वं सर्वेषां गितं जानासीति गितिवित् । सर्वेर्यावती गितः संपाद्यते, तां भवानेन दास्यतीति । वयं वा गितिविदः । तेषां भजने भगवद्भजने च तारत-

म्यविदः किञ्च, तव उद्गीतेन च मोहिताः। ग्रतो मोहियत्वा समानीय उभयभ्रं शार्थं ग्ररण्ये निशि योषितः कस्त्यजेत्। सर्वदैव स्त्रियो न त्याज्याः। सुतरामरण्ये। सुतरां निशि। यदर्थं वा समाहूताः, तदप्यदत्वेत्यभिप्रायेण सम्बोधनम्। कितवानां वयं संबन्धिन्यः। ग्रतोस्माकं तेषु न प्रवेशः।।१६।।

द्याख्यार्थ हे अच्युत, लोक से सब को अपनी काम-निवृत्ति हो जाने का भय रहता है। क्योंकि संयोग के पश्चात् उनका काम समाप्त हो जाता है, किन्तु आप का काम समाप्त न होकर सदैव वैसा ही जागृत रहता है इसलिए आपका अच्युत नाम है जिससे आप काम की निवृत्ति के भय से रहित हैं।

पति, पुत्र, वंश, भाई ग्रौर सम्वन्धी ये सब सर्व प्रकार उल्लङ्घन के योग्य नहीं है, तो भी उनका तिरस्कार कर, ग्रापके पास ग्राई हैं। ग्राप गतिविद हैं जिससे ग्राप सभी की गित को जानते हैं, ग्रौर सब जो करनी करते हैं उस प्रकार की बुद्धि ग्राप ही की दी हुई है, वा जैसी बुद्धि ग्राप देंगे उसके ग्रनुसार उनकी करनी होगी। ग्रथवा गोपियां कहती हैं, कि हम गित को जानती हैं, ग्रथित् उनके भजन ग्रौर भगवान् के भजन में क्या तारतम्य है जिसको हम जानती हैं। किञ्च हम ग्रापके नाद से मोहित हो गई हैं, इस प्रकार मोहित कर, वन में लाकर ग्रब ग्राप त्याग करेंगे, तो हम दोनों तरफ से भ्रष्ट हो जाएँगी, क्योंकि यहां बुलाकर, ग्राप त्याग देते हैं, वहां, जिनका तिरस्कार कर, यहां ग्राई हैं, वे कंसे रखेंगे ? ग्रतः ग्राप हमारा त्याग न करो, सर्वदा ही स्त्रियों का त्याग नहीं करना चाहिए, उसमें भी वन में ग्रौर वह भी रात्रि में, वह भी त्याग कैसा! जिसके लिए बुलाया, वह भी न देकर त्याग देना, तो प्रमािगत करता है कि ग्राप कितव हैं।

१—करनी, २—सबके मनकी करनी को जानने वाले हैं, ३—पति पुत्रादि के, ४—भेद वा फरक, ५—कुछ ग्रौर, ६—ठग

यदि ग्राप कहें, कि हम ग्रापका त्याग इसलिए करते हैं, कि तुम गोपों की स्त्रियां हो, पर-स्त्री का तो त्याग हो करना चाहिए, इसके उत्तर में कहती हैं, कि हम गोपों की वास्तव में स्त्रियां नहीं हैं, उनसे केवल नाम मात्र विवाह सम्बन्ध हुवा है, ग्रतः हमारा उनमें प्रवेश नहीं समभना चाहिए, ग्रर्थात् उनसे स्त्री के समान भोग ग्रादि कभी नहीं हुग्रा है, भगवान् की माया से मोहित होकर हमको ग्रपनी पत्नियां समभ बैठे हैं, ग्रतः हम सर्वदा ग्रापकी ही हैं, इसलिए हमारा त्याग न कीजिए ॥१६॥

श्राभास-तत उत्तमाः श्रात्मानमेव निन्दन्ति रहसीति ।

ग्राभासार्थ - ग्रन्य-पूर्वा तामस-तामसी से उत्तम तामस-राजसी गोपियों 'रहिस संविदं' श्लोक में ग्रपनी ही निन्दा करती हैं -

श्लोक—रहिस संविदं हुच्छयोदयं प्रहिसताननं प्रेमबीक्षराम् । श्रुहिदुरः श्रियो वीक्ष्य धाम ते मुहुरितस्पृहं मुह्यते मनः ॥१७॥

श्लोकार्थ—काम को जगाने वाला, एकान्त में कहा हुग्रा ग्रापका वाक्य, प्रेम पूर्वक ईक्षण ग्रीर हास्य युक्त ग्रापका मुख ग्रीर लक्ष्मीजी का स्थान तथा विशाल ग्रापका वक्ष: स्थल, इनको ग्रच्छी तरह देख. ग्रत्यन्त इच्छा वाला, हमारा मन बार-बार मोहित हो जाता है ॥१७॥

सुबोधिनी — नो मनः ग्रतिस्पृहं सत् मुह्यत इति । तत्र कारणत्रयं गुरात्रयसहितम् । वाक्यं हास्यमुरक्ष्वेव कामानःदाधिकारिराः ।

रहिस एकान्ते या संविद् ज्ञानं वा।
पूर्ववत् हृच्छयस्य कामस्य उदयो येन ताहशम्।
प्रहिसतयुक्त.माननं प्रेमपूर्वकं वीक्षगां च यस्मिन्।
श्रियो धाम बृहदुरः। भगवद्र पस्य वा षडगुगात्वः
मुच्यते। रहिस संविदो यस्मादिति। एताहशं
त्वाम्। हृच्छयस्य उदयो यस्मात्। प्रहिसतमाननं
यस्य। प्रेमपूर्वकं वीक्षगां यस्य। बृहदुरः श्रीधाम

च वीक्ष्य । प्रमाणादिबलरूपता भगवद्रूपे निरू-पिता । वक्षसि च स्वस्थित्यर्थं यशः श्रीश्च निरू-पिता । मुखदर्शनेनैव प्रहसितयुक्तत्वात् पूर्वस्थित्य-भावः । ततः कामः । प्रेमवीक्षणेन च तस्य स्थिरीकरणम् । ततः स्वयोग्यता । ततो भोग-चातुर्यं प्रथमविशेषणेन । एवं सर्वं भविष्यतीति ग्रतिस्पृहायुक्तं मनः मुह्यते, केवलं मोहं प्राप्नोति, पदार्थालाभात् मुहुर्म् च्छां समायातीति जीवन-मरणान्यतराभावात् धिग्जीवनमित्यर्थः ॥ १७ ।।

व्याख्यार्थ —हमारे मन में भ्रापके दर्शन भ्रादि की बहुत लालसा है, जिससे वह मोह को प्राप्त होता है, भ्रर्थात् मूच्छित हो जाता है, यों होने में तीन गुए। वाले तीन कारए। कहते हैं—

'वाक्यं हास्य मुरश्चं व कामानन्दाधिकारिएाः'

१-वाक्य, २-हास्य तथा ३-वक्षस्थल ये तीन कारए हैं और उनके क्रमशः एक एक गुण

बताते हैं, १—'काम' यह 'वाक्य' गुरा का है, ग्रर्थात् वाक्य से काम बढता व जागृत होता है। 'ग्रानन्द' यह 'हास्य' का गुरा हैं: भगवान् के हास्य से ग्रानन्द ग्राता है। 'ग्रधिकारिग्रों का बोध' यह वक्षस्थल का गुरा है, वक्षस्थल में श्री का निवास है, जिससे बोध होता है कि ग्रधिकारी ही

इसको प्राप्त कर सकते हैं।

एकान्त में कहा हुआ वाक्ये अथवा उससे उत्पन्न ज्ञान जिससे पहले के समान काम का उदय होता है, जिसमें प्रकृष्ट हास्य और कटाक्ष युक्त ईक्षण है, वैसा मुख, लक्ष्मी का स्थान, महान वक्षस्थल है।

अथवा ४ विशेषणों से और २ गुण, बड़ी छाती और श्री का धाम, से भगवान के छ गुण कहे हैं, जैसे कि—

- (१) जिससे एकान्त में ही प्रेम की बातचीत होती है वैसे ग्रापको,
- (२) जिससे काम उदय होता हैं, वैसे ग्रापको,
- (३) जिसका प्रकृष्ट हास्य से युक्त मुख है वैसे ग्रापको,
- (४) जिसका कटाक्षों वाला ईक्षरग<sup>४</sup> है वैसे ग्रापको,
- (प्) जिसकी छाती बड़ी है वैसे ग्रापको,
- (६) जो श्री का धाम है वैसे ग्रापको,

देखकर हम मोह को प्राप्त हो रही हैं।

उपरोक्त छ गुरा भगवान् के बताए, जिससे भगवान् के रूप में प्रमारा, प्रमेय, साधन तथा फल रूपता भी कही है। जैसे कि 'रहिस संविदं' एकान्त में कहे हुए भगवान् के वाक्य ग्रौर उससे उत्पन्न ज्ञान, प्रमारा रूप हैं। 'हुच्छयोदयं' काम की वृद्धि भी भगवान् के एकान्त में कहे शृङ्कारात्मक रसवर्द्ध क वाक्य से होती है ग्रतः यह प्रमेय रूप है। 'प्रहिसताननं' भगवान् के हास्य युक्त मुखारिवन्द से सर्व प्रकार के कार्य सिद्ध होते हैं ग्रतः यह साधन रूपता भी ग्राप में है। 'प्रेम वीक्षणम्' भगवान् का कटाक्ष पूर्वक प्रेम से देखना हो फल है जिससे ग्राप फल रूप भी हैं।

वक्षस्थल में ग्रपनी स्थिति करने को इच्छा प्रकट करने से यश ग्रौर श्री गुगा भी भगवान में सिद्ध किए गए हैं इस प्रकार, षड्गुरायुक्त भगवान पुरुषार्थ रूप भी हैं।

भगवान् का मुखारिवन्द प्रकृष्ट हास्य युक्त है, उसके दर्शन से, पहली मानवाली स्थित यब नहीं रही है, अर्थात् मुख कमल के दर्शन मात्र से गोपियों में जो अहङ्कार उत्पन्न हुम्रा था, वह नष्ट हो गया, जिससे गोपियों ने हुच्छयोदयं पद कहकर काम का वर्णन किया। प्रेमवीक्षणम् पद कहने से

१—जिसमें बहुत पद होवें जिनसे पूरा भाव समभ में ग्रा जावे उन पदों के समूह को 'वाक्य' कहते हैं, २—पैदा हुग्रा, ३—श्रेष्ठ, ४—ग्रवलोकन या देखना, ५—छाती,

उस काम को अपने में स्थिर किया। 'बृहदुरः श्रियो धाम' पदों से अपनी वहां ( छाती में ) स्थिति करने की योग्यता कही है। प्रथम विशेषणा 'रहिस संविदं' से बताया है, कि हम भोग करने में भी चतुर हैं।

इस प्रकार हमारे सर्व मनोरथ पूर्ण होंगे वैसी ग्रातिशय स्पृहा होने से, मन मूर्च्छित होता है। केवल मूर्छा को प्राप्त होता है। जिसकी इच्छा है, वह मिलता नहीं है, ग्रतः फिर मूर्छा ग्रा जाती है, यों कहकर ग्रन्त में कहती हैं, कि हम न ग्रच्छी तरह से जीवन को धारण कर सकती हैं ग्रीर न मरती हैं वैसे हमारे जीवन को धिक्कार है।।१७।।

श्रामास — पुनरनन्यपूर्वा एतावत्कालं मनोरथाभिनिविष्टा किश्चित्प्रार्थयते वजव-नौकसामिति ।

ग्राभासार्थ — इतने समय किन्हीं मनोरथो में खोई हुई ग्रनन्यपूर्वा पुनः इस 'व्रजवनौकसां' श्लोक में प्रार्थना करती हैं—

श्लोक — वजवनौकसां व्यक्तिरंग ते वृजितहन्त्र्यलं विश्वमङ्गलम् : त्वज मनाक् च नस्त्वत्सपृहात्मनां स्वजनहृद्रुजां यन्निषूदनम् ॥ १८॥ ॥

श्लोकार्थ—हे ग्रंग ! ग्रापका यह स्वरूप, जगत् का मङ्गल करने वाला है ग्रीर वजवासियों के पापों का नाशक है, ग्रपने जनों के हृदय रोग को नाश करने वाली जो स्वरूप रूप ग्रीषिध ग्रापके पास है, वह ग्रीषिध ग्रापमें ही इच्छा वाला है ग्रन्त:-करण जिनका, वेसी जो हम हैं, उनको थोड़ी सी दो।। १८।।

सुबोधिनी—इयं ते व्यक्तिः व्रजवनौकसां वृजिनहन्त्री पापनाशिका । विश्वस्याप्यत्यर्थं मङ्गलरूपम् । दोषनिर्तकं विशेषाकारेणास्माकमेव । गुणाधायकं सर्वेषाम् । श्रत एतादृशं मनाक् त्यज । त्यागावश्यकत्वे हेतुः त्वत्स्पृहात्मना-मिति । त्वय्येव स्पृहायुक्त श्रात्मा श्रन्तःकरणं

यासाम् । किं त्यक्तव्यमित्याशङ्कायामाह स्वज-नेति । स्वजनानां गोपिकानां हृद्रुजां हृदयरोगाणां . यदेव निषूदनं भवति, नितरां सूदनं नाशनं यस्मात् । केषाञ्चित्पापनाशकः, केषाञ्चित्फलदाता, ताह्शोस्माकं रोगनिवर्तको भवत्विति ।। १८ ॥

द्याख्यार्थ — ग्रापका यह स्वरूप, व्रजवासियों के पापों का नाशक है ग्रीर विश्व का भो बहुत मङ्गल करने वाला है। विशेष कर हमारे ही दोशों का नाशक है। सभी के लिए गुराकारी है, ग्रतः वैसा ग्रापका स्वरूप थोड़ा सा हमनें स्थापन करो। ग्रपने में स्वरूप स्थापन करने को ग्रावश्यकता का हेतु कहती हैं, कि, हम गोपीजनों के ग्रन्तः कररा में ग्रापके लिए इच्छा है, ग्रतः हमारी प्रार्थना है, कि ग्रापका स्वरूप हमारे ग्रन्तः कररा में स्थापित करो।

गोपी ने कह भी दिया, कि स्वरूप स्थापन करो, किन्तु भगवान् हम से पूछें, कि मैं क्या स्थापन

करूं ? वैसी शङ्का के उत्तर में, गूप्त रूप से कहती हैं, कि जिससे गोपियों के हृद्रोग रूप काम का समूल नाश हो जावे, वह स्थापित करो । वह जैसे किसी के पापों का नाश करने वाला है, किसी को फल देता है, वैसे ही हमारे रोग को मिटाने वाला होवे ॥ १८ ॥

श्रामास-काचिद्राजसतामसी सखेदमाह यत्त इति ।

श्राभासार्थ - कोई राजस-तामसी 'यत्ते' इस श्लोक में खेद के साथ कहती हैं -

श्लोक-यत्ते सुजातचरगाम्बुरुहं स्तनेषु भोताः शनैः प्रिय दधीयहि कर्कशेषु । तेनाटवीमटसि तद् व्यथते न ों कस्वित् कूर्पादिभिर्भ्य मित धीर्भवदायुषां नः ॥

श्लोकार्थ — हे प्रिय ! ग्रापके जिस सुकोमल सुन्दर चरण कमल को हमारे कठिन स्तनों पर (हम) डरती हुई धीरे-धीरे पधराती हैं, उस कोमल चरण से ग्राप जब वन में फिरते हैं, तब वहां कंकड़ ग्रादि से ग्रापको कितनी पीड़ा होती होगी ? वैसा विचार ग्राने से, जिन (गोपियों ) का जीवन ही ग्राप हैं, उनको बुद्धि भ्रमित हो जाती है ॥१६॥

सुबोधिनी - सुजातं यञ्चरगाम्बुरुहं चरगा-कमलं भीताः सत्यः स्तनेषु शनैर्दधीमहि । शनैधरिए हेतुः कर्कशेष्विति । प्रियेति सम्बोध-नात् स्नेहाद्वारणम् । सूजातिमिति तथा महत् सम्यक्प्रकारोत्पन्नं शीतलं सुगन्धि तापनाशकं भवति । ग्रतः स्तनेषु स्थापनम् । प्रियत्वात् धाष्ट्रचीन स्थापनम् । तेनैवातिकोमलेन अस्मान् त्यक्तवा ग्रस्महोषेण इदानीमटवीमटसि । स्वयम-दु:खेन स्थित्वा यद्यन्यस्मे दु:ख दातुं शन्क्रयात्, तर्हि प्रयच्छेत्, न तु स्वयमपि दुःखं प्राप्य। तत्रास्माकं संदेहः, कि व्यथते, न वेति । स्विद-त्युत्प्रेक्षायाम् । किं न व्यथते, ग्रपि त् व्यथत एव । निरूपितः ॥ १६ ॥

कूर्पादिभिः शर्करादिभिः। कूर्पशब्देन विषमाः शर्करा उच्यन्ते । तर्हि व्यथत एव, कथमूत्प्रेक्ष्यते, तत्राह भ्रमति । धीरिति । बुद्धिः केवलं परि-भ्रमति । यदि व्यथत इति निश्चयः स्यात, तदा बुद्धिः शान्तैव भवेत् । पुनर्यदायाति तेन संदेहः । तत्र हेतुः भवदायुषामिति । भवहीलार्थमेवायुर्ये-षाम् । पूर्वं त् खेदेन मनःपीडा निरूपिता, इदानीं त् मुच्छी निरूप्यत इत्यन्तस्थितिः। एवं सर्वासां मुच्छिपर्यन्तं स्थितिज्ञीतव्या। पुनर्लीलाप्रवेशे प्रलापः, पुनः स्वरूपस्थितौ गानमिति । एवं साधनपरीक्षयोर्यावत्, तावत्तासां तापो

इति श्रीभागत्रत प्रबोधिन्यां श्रीमल्लक्ष्मग्राभट्टात्मज श्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशम-स्कन्धविवरगोऽष्टाविशाध्यायविवरगाम ॥

व्याख्यार्थ - सुकोमल, शीतल, सुगन्धिवाले ग्रीर तापनाशक होने से, ग्रापके चरएा कमल को हम डरती हुई, स्तनों पर धीरे धीरे पधराती हैं, क्योंकि हमारे स्तन कठोर हैं ग्रौर ग्रापके सूजात चरण कमल कोमल हैं। जो हमारे चरण कोमल हैं ग्रापके स्तन कठोर हैं, तो पधराने का क्या कारण है ? इसके उतर में कहती हैं, कि ग्राप हमारे प्यारे हैं, ग्रतः स्नेह के कारण पधराती हैं। ग्राप प्यारे हैं, इसलिए घुष्टता में ग्राम के चरण स्तनों पर स्थापन करती हैं।

१-डीठपन से, अयवा प्यारे के प्रेम से उनके चरण स्तनों पर रखने में हमको लज्जा भी नहीं आती है,

हमारे दोष से हमको त्याग कर उसी ही ग्रति कोमल चरगा से ग्रव ग्राप वन में फिर रहे हैं ।

जो स्वयं को दु:खी न कर, अन्य को दु:ख दिया जा सके. तो देने में विचार नहीं, किन्तु स्वयं दु:खी होकर ग्रन्य को दु:ख देना योग्य नहीं है। इस विषय में हमको संशय है, कि ग्रापको वन में फिरते हुए दु:ख होता है, वा नहीं होता है ? मूल में 'स्वत्' शब्द है उसका भावार्थ यह है कि हम कल्पना करती हैं, कि वन में ग्रापको दु:ख होता है, कारण कि वन में तीखी धारवाले कंकड़ होते हैं वे ग्रापके चरगों में चुभते होंगे, जिससे ग्रापको ग्रवश्य कष्ट होता होगा। यदि ग्राप कहो, कि तुम वैसी कल्पना कैसे करती हो ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि हमारी बुद्धि इस विषय के विचार में घूम रही है अर्थात् निश्चय नहीं होता है। यदि यह एक ही निश्चय हो जावे, कि पीड़ा होती है, तो बृद्धि शान्त हो जावे, किन्तु वह निश्चय नहीं होता है, कारण कि स्रापको यदि पीड़ा होती हो, तो ग्राप फिर वन में नहीं पधारत । श्राप तो फिर पधारे हैं। जिससे सदेह होता है, कि श्रापको वहां पीड़ा नहीं होती है। हमको पीड़ा हो, या न हो, इसकी चिन्ता तुम क्यों करती हो ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि हमारा जीवन जब ग्रापके साथ लीला कर, ग्रानन्द लेने के लिए ही है, तब कैसे इसका विचार नहीं करें पहले तो खंद प्रकट कर, मन की पीड़ा बताई, अब यों कहने से मूर्छा की स्थित कही हैं, जो ग्रन्तिम स्थिति है। जिससे समभना चाहिए, कि इस प्रकार सर्व प्रकार की गोपियों की मुर्च्छा पर्यन्त स्थित हुई है। जब विरहावस्था में भगवल्लीला में प्रवेश होता है, तब प्रलाप प्रश्न करती है, जिससे २७वें ग्रध्याय में कहे हुए रसासिक्त, भगवान जैसी क्रिया (लीला) का करना ग्रौर गर्व का ग्रभाव भी कह दिए हैं। जब भगवत्स्वरूप में स्थिति होती है तब २८वें श्रध्याय में कहा हुआ गीत गाती हैं:

इस प्रकार साधन ग्रौर परीक्षा के ग्रन्त तक गोपियों के ताप का निरूपण किया है। सारांश यह है, कि जिससे भगवान की प्राप्ति के लिए, जो साधन भक्त करते हैं उनकी पराकाष्ठा तथा भक्तों के स्नेह की परीक्षा के ग्रन्त का भी वर्णन कर दिया है।।१६।।

इति श्री मद्भागवत् महापुराग्। दशमस्कन्त्र पूर्वार्वः, २८वें ग्रध्याय की श्रीमद्दल्लभाचार्यं चरग् कृत श्री सुबोधिनी (संस्कृत) टीकार्थः,-तामस फल ग्रवान्तर प्रकरगः,-'यश' धर्म निरूपक तृतीय ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्गः।

18 19 TO - 181

### गोवी गीत

कहन लगी ग्रहो कुंवर कान्ह वज प्रकटे जबतें। ग्रविभूत इंदिरा ग्रलंकृत होय रही तबतें ॥१॥ सब सो सब सूख बरषत शशि ज्यों बढत दिवारी।। तिनमें | यह पून गोपवधू पिय निपट तिहारी ॥२॥ नयन मुंदवो महा शस्त्र ले हांसी फांसी। मारत हो कित सुरतनाथ ! विन 'मोल' की दासी ॥३॥ विषजल ह ते व्याल अनल तें दामिनी भरतें। क्यों राखी, निंह मरन दई, नागर नग धरतें ॥४॥ जब तुम यश्रदा स्वन भये पिय ग्रति इतराने ! विश्व कुसल के काज विधना विनती कर ग्राने ॥ ॥ ग्रहो मित्र ! ग्रहो प्राग्गनाथ ! यह ग्रचरज भारी। ग्रपने जनकों मार करो किनकी रखवारी ॥६॥ जब पश् चारन चलत चरण कोमल धरत वन में। सिल तुरा कंटक अटकत कसकत हमरे मन में ।।७।। प्रिणित मनोरथ करण चरणसरसीरुह पियके। कहा घट जेहे नाथ हरत दुख हमरे जियके ॥५।। कहाँ हमारी प्रीति कहाँ तुहारी निठ्राई। मिए पखान सो खचे दैव सो कब्रु न वस्याई ॥६॥ जब तुम कानन जात सहस्र युगसम बीतत छिन। दिन बीतत जिहि भांत हमहि जाने पिय तुम विन ।।१०॥ जब काननते ग्रावत सुन्दर ग्रानन देखें। तव यह बिधना ऋर करी धर नयन निमेखें।।११॥ फनी फनन पर ग्ररपे, डरपे नाहिन नेक तब। छबीली छतिन पर धरत डरत क्यों कान्ह कुंवर ग्रब ॥१२॥ ग्रवर तुम्हारी कथा ग्रमृत सब ताप सिरावे। ग्रमरन ग्रमरा तुच्छ करे ब्रह्मादिक गावे ।।१३।। जानत हों पिय तुम जो डरत व्रजराज दुलारे। कोमल चरण सरोज उरोज कठोर हमारे ।।१४॥ सनै सनै पग धरिये हमको ग्रधिक पियारे । कित अटवीमें अटत गडत तृ एक्ष अण्यारे ।।१४।। यह विध प्रेम सुधानिधि मग्न ह्वे करत कलोलें। विह्नल ह्वे गई बाल लाल सों ग्रलबल बोलें।।१६॥

\* रसिक भक्त-श्री नंददासजी

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवन्नभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

## श्रीमद्भागवत महापुराण

श्रीमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्घ)

#### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'चतुर्थो अध्याय'

स्कन्धानुसार एकोनिंत्रशो ग्रध्याय मगवान् का प्रकट होकर गोपियों को सान्त्वना देना

कारिका — एकोर्नात्रंशकेऽध्याये प्रसादं भगवत्कृतम् । रोदनात् प्राप्य तुष्टास्ता निर्णयज्ञा इतीर्यते ॥ १ ॥

कारिकार्थ — उन्तीसवें ग्रध्याय में गोपियों के रोदन से भगवान ने प्रसन्न होकर, उन पर कृपा की, जिससे वे (गोपियाँ) प्रसन्न हुई ग्रौर मन में रही शङ्का को मिटाने के लिए गोपियों ने प्रश्न कर, निर्णय जानना चाहा है, यह कथा इस ग्रध्याय में वर्णन की हुई है ॥ १ ॥

कारिका—निह साधनसम्पत्त्या हरिस्तुष्यित कस्यचित् । भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषणसाधनम् ॥ २ ॥

कारिकार्थं—हरि, साधनों की सम्पत्ति से किसी पर भी प्रसन्न नहीं होते हैं, भगवान को प्रसन्न करने का साधन, भक्तों के लिए एक दीनता ही है ॥ २ ॥ कारिका-सन्तृष्टः सर्वदुःखानि नाशयत्येव सर्वतः । श्रतो निर्णयवाक्यानि भजनार्थं न्यरूपयत ।। ३ ।।

कारिकार्थ-भगवान् प्रसन्त होकर सर्व दु:खों को सर्वथा नाश करते हैं, ग्रतः भजन के लिए निर्णय के वाक्यों का वर्णन करते हैं ॥ ३ ॥

श्राभास-एवं पूर्वाध्यायान्ते तासां स्तुतिमुक्त्वा, ततः पूर्वाध्याये तासां प्रलाप-मुक्तवा, उभयमप्यूपसंहरन् तयोरसाधनतायां जातायां रोदनं कृतवत्य इत्याह इतीति ।

श्राभासार्थ —गोपियों ने भगवान के अन्तर्हित होने पर, उनको प्राप्त करने के लिए २६ वें ग्रध्याय में प्रयत्न रूप साधन किए जिसमें प्रत्येक चेतन जडादि से पूछने लगी, कि क्या ग्रापने प्यारे को देखा ? जब उससे भगवान का पता न मिला तव २७ वें ग्रध्याय में उनको प्रसन्न करने के लिए स्तुति करने लगीं, जिससे भी भगवान् प्रकट न हुए, तब समक्ष गईं, कि साधनों से भक्ति मार्ग में भगवान का मिलना ग्रसंभव ही है, ग्रतः ग्रपने को ग्रसमर्थ दीन समक खूब रोने लगीं, जिसका 'इति गौप्यः' श्लोक में वर्णन करते हैं।

श्लोक-इति गोप्यः प्रगायन्त्यः प्रलपन्त्यश्च चित्रधा । रुख्दः सुस्वरं राजन् कृष्णदर्शनलालसाः ॥१॥

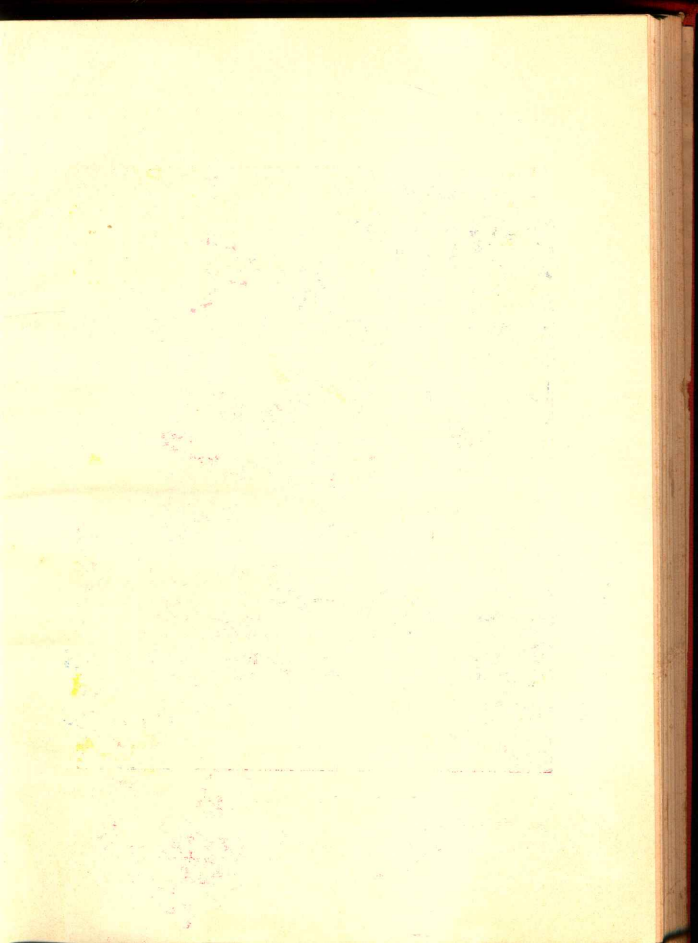
श्लोकार्थ — हे राजन् ! इस प्रकार ग्रथात् जैसे ग्रागे वर्गान किया है उसी भांति गोपियाँ गाती तथा विचित्र प्रकार से विलाप करती हुई, श्रीकृष्ण के दर्शन की इच्छा वाली, वे उँचे स्वर से रोने लगीं ॥१॥

सुबोधिनी - पूर्वोक्तप्रकारेण सर्वा एव गोप्यः जाताः । यदा तयोरसाधनत्वं जातम्, तदा सर्वाः

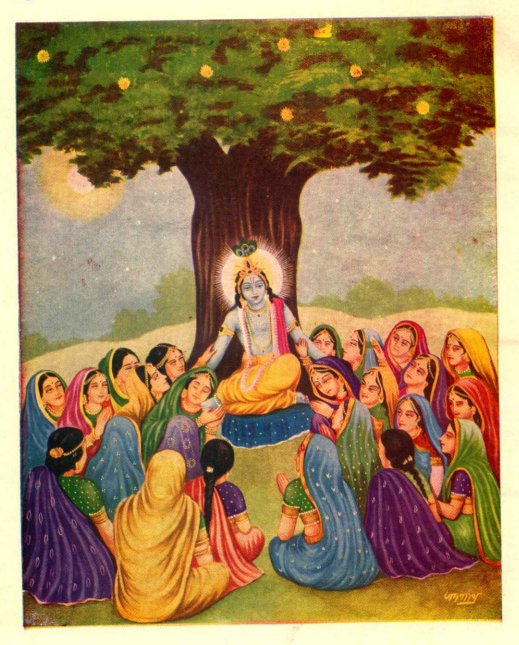
प्रगायन्त्यः प्रलपन्त्यश्च जाताः । ग्रस्माभिरेकः सम्भूय महद्रोदनं कृतवत्यः । रोदने निमित्तमाह प्रकार उक्तः । तास्तु चित्रधा विलापयुक्ता कृष्णदर्शनलालसा इति । न तु स्वदेहरक्षार्थम् ।१।

व्याख्यार्थ - पहले कहे हुए प्रकार से सब गोपियां गाने तथा प्रलाप करने लगीं। गोपियां गान तथा प्रलाप बहुत प्रकार से करती थीं, किन्तु हमने यहां एकही कहा है। इनको करते हुए, जब भगवान प्रकट न हुए तब गोपियों को ज्ञान हुआ, कि ये गान और प्रलाप दोनों, भगवान की प्राप्ति कराने में ग्रसमर्थ हैं, तब सब मिलकर ऊंचे स्वर से रोदन करने लगीं। रोदन किस लिए किया ? इसके उत्तर में कहते हैं, कि गोपियों को कृष्ण के दर्शन की बहुत चाह थी, इसके लिए रोदन किया, न कि अपनी देह की रक्षा के लिए रोई थीं ॥१॥

म्राभास—ततो भगवान् ब्रह्मा विष्णु रुद्रश्च भूत्वा पुनः कृष्ण एव जात इत्याह तासामाविरभूदिति।



# मुबोधिनी 📨



गोपियोंके बीचमें भगवानका प्रकट होना मुद्रक—गीतावेस, गोरखपुर

**ग्राभासार्थ** --पश्चात् भगवान् ‡ ब्रह्मा, विष्सु ग्रौर रुद्र होकर फिर कृष्ण ही हुए, जिसका वर्णन 'तासामाविरभूत' श्लोक में करते हैं-

#### श्लोक-तासामाविरभूत् शौरिः स्मयमानमुखाम्बुजः । पोताम्बरघरः स्रग्वो साक्षान्मन्मथमन्मथः ॥ २ ॥

श्लोकार्थ — 'जब वे दीन होकर ऊँचे स्वर से रोने लगीं' तब मन्दहास्य सहित मुखारविन्द वाले, कामदेव के मन को मंथन करने वाले, वनमाला धारण किए हुए, पीताम्बरधारी, शूरवंश में उत्पन्न श्रीकृष्ण गोपियों के मध्य में प्रकट हुए।। २॥

सुबोधिनी—तासां मध्य एव भगवानाविभू त। मायाजवनिकां दूरीकृत्य भगवान् प्रकटो जातः। यतः शौरिः । शूरस्य पौत्रः । शौर्यमत्र प्रकटनीय-मिति । सर्वेषां दुःखनिवारणार्थमेव यदुवंशेऽवतीर्ण इति । तदा तासां दोषनिवृत्त्यर्थं स्मयमानं मुखा-म्बुजं यस्य । ईषद्धसन्मुखः । तासां वैक्लव्येन सन्तृष्टः । स्मितयुक्तं स्मयमानम् । स्मयमानाभ्यां वा सहितं मुखाम्बुजं यस्य । भक्तानां दोषः भक्ते-

म्रं प्राद्य ब्रह्मा के कल्प में भगवान ही (१) चतुर्मु ख ब्रह्मा बने तथा (२) तप किया (३) शब्द एवं ग्रर्थ के रूप में "भगवान् ब्रह्मा का रूप लेकर नाम-रूप-क्रिया का धारण करते हैं" इस वाक्य के ग्रनुसार तथा "जिसे शब्द ब्रह्म माना जाता है" इस वाक्य के ग्रनुसार शब्दसृष्टि तथा ग्रर्थ सृष्टि उत्पन्न करके, अन्तर्यामी रूप से उसमें प्रविष्ट होकर स्वयं भगवान् रजो रूप से सारे कार्य करते हैं। प्रकृत संदर्भ में भी पहले (१) राजस मान का रूप भगवान लेते हैं (२) फिर ताप बनते हैं। पश्चात् (३) विविध गान प्रलाप एवं विविध लीलाग्रों के रूप में भगवान ही हैं ग्रतः उनका ब्रह्म होना कहा गया है।

विष्णु विक्षोप रहित शुद्ध सत्वात्मक रूप में जिसका जैसे पालन हो, करते हैं। प्रकृत संदर्भ में भी सखी के वचन सुनकर जब यह समभ में ग्राया कि प्रिय हमारे ग्रपराधों के कारण ही हमें छोड़ गये हैं तो चित्र विक्षेप दूर करके ग्रपनी-ग्रपनी जगह ग्रपने-ग्रपने भाव स्वजीवनार्थ प्रकट करने लगी मूलतः यह भाव भी भगवान् का विष्णु रूप था।

"क्योंकि वे रो दिए ग्रतः रुद्र हुए" इस श्रुति के ग्रनुसार रुद्र होना तो स्पष्ट ही है। देवताएं ग्रपना घन ग्रग्नि में रखकर संग्राम के लिए गए, उसे लेकर ग्रग्नि भाग गया, तब बलात उन देवताम्रों ने म्रपना छीनलिया, तब वह रो दिया यह कथा श्रुति में म्राती है। प्रकृत संदर्भ में भगवान् ने स्वीय भोग्य रस स्वामिनियों में स्थापित किया ग्रौर स्वामिनियों ने मानवश उसे ग्रपने में ही निरुद्ध कर लिया ग्रीर तब मानके ग्रपहरण होने पर दैन्य प्रकट हुग्रा ग्रीर तब रूख्दुः सुस्वरं हुग्रा। यों यह भगवान की ही लीला थी सो भगवान का रुद्र होना कहा जाता है।

रुद्र होने के बाद भी यदि भगवान् बाह्य रूप में प्रकट न हों तो देहादि की सीमा ही न रही ग्रतः वाह्यरूप में ग्राविभाव कृष्ण स्वरूप है।

भ्यो निर्गतः भक्तौ समायातीति ज्ञापनार्थम् । तदानीन्तनं रूपं वर्णयति पीताम्बरधर इति । पीताम्बरं हास्यसङ्कोचार्थं हस्ते धृतव। तिष्ठति। ग्रथवा । व्यापिवैकुण्ठरूपेग एतावत्कालं लक्ष्मया सह रमगां कृत्वा तैनेव रूपेगा प्राद्भू तः । स्रग्वी वनमालायुक्तश्च। मध्ये ब्रह्मादिपूजां च गृहीत-वान् । लक्षम्या वा । ग्रतो विलम्ब इत्यपि सूचि-तम् । म्रत एव प्रथम श्लोके पूर्वाध्याये 'श्रयत इन्दिरे' त्युक्तम् । इदानीं तु उपेक्षा कर्तु मयुक्तति प्राद्भूतः । अत आगमनमुक्तमग्रे । (यद्वा । तत्र हेत्माह विशेषगढ्येन । इदानीमनाविभवि तू न रसो, न वा कीर्तिः। स्वयं त्वाच्छादनेन रसत्व-

साधकपीताम्बरधरः कीतिमयस्रग्वाँश्च । ग्रतः प्रकट इत्यर्थः । ग्रन्यथा तु भक्तानां स्वरूपति रो-धाने उक्तोभयाभावः स्फूट इति भावः।) नन् कन्दर्पेग कथं न वशीकृतः, स्वपृतना खिन्नेति, तत्राह । साक्षान्मन्मथस्यापि मन्मथः । ग्राधि-भौतिको मन्मथः देवतारूपः। तत ग्राध्यात्मिकः सर्व हृदयेषु साक्षान्मन्मथः । तस्याप्ययं मन्मथः ग्राधिदेविकः । सर्वस्यापि सर्वत्वात् । ग्रतः कन्दर्पोपि मुग्धः । कन्दर्पस्याप्यशक्यमोहः । कन्दर्परूपश्च। ग्रतस्तासां दैन्ये प्राद्भूते तन्नि-वारणार्थं कामरूपमेव प्रकटीकृतवान् । अतस्तेन पूर्ववत् कामसम्पन्नाः ताः कृताः ॥ २॥

व्याख्यार्थ -- भगवान् शूर के पौत्र हैं, ग्रतः यहां शूरवीरता \* प्रकट दिखानी है, ग्रौर समस्त जनों के दू: लों को नाश करने के लिए यदवंश में प्रकट हुए हैं, इन सब कार्यों को करने के लिए ग्राप माया के पड़दे को हटाकर गोपियों के बीच में ही प्रकट हो गए, उनकी (गोपियां की) दीनता से आप प्रसन्न हए हैं, ग्रतः उनके दोषों को निवृत्त करने के लिए उस समय ग्रापका मुख कमल मन्द मुसकान वाला था ग्रथवा मन्द मुसकराहट + तथा मान वाला था, वैसे मन्द मुसकराहट वाले भगवान के मुख कमल के दर्शन से गोपियों का तो दोष निवृत्त होगया, किन्तु भक्तों का दोष भक्तों में से निकलकर, भगवान के मूख कमल में प्रवेश कर गया, जिससे ही भगवान को मान\* होगया।

जिस समय ग्राप प्रकट हए, उस समय का भगवान का स्वरूप किस प्रकार का था जिसका वर्णन करते हैं, 'पीताम्बर धरः'। ग्रापने हास्य को कम करने के लिए पीताम्बर के छोर को हाथ में पकड़ कर मुख के आगे धर लिया था। अथवा व्यापी वैकुण्ठ में जो आपका स्वरूप है, उसी स्वरूप से इतना समय लक्ष्मी के साथ रमण कर, अब यहां प्रकट हो गए हैं। प्राकट्य के समय में, भगवान के कण्ठ में वनमाला थी, जिससे भगवान को विलम्ब हुन्ना, कारण कि मार्ग में ब्रह्मादिकों की पूजा को ग्रहरा कर पधारे हैं ग्रथवा श्री लक्ष्मीजी ने माला धराई, जिससे विलम्ब हुग्रा है, इसी काररा से ही २८ वें ग्रध्याय के प्रथम क्लोक में 'श्रयत इन्दिरा' क्लोक में, लक्ष्मीजी का यहां ग्राकर विराजना कहा

<sup>\*</sup> दान वीरता, भगवान् गोपियों को सूरत दान करने में वीर हैं यह यहां प्रकट दिखाने के लिए ग्राप प्रकट हुए हैं।

<sup>+</sup> श्री प्रभुचरण टिप्पणी में, 'स्मय', ग्रथीत् मन्द मुस्कराहट का भाव प्रकट करते हुए ग्राज्ञा करते हैं कि, भगवान इसीलिए मन्द मन्द हँसने लगे, कि वैसा ग्रन्थ कोई नहीं है, जिसके गोपी-जन जैसे भक्त हों।

<sup>\*</sup> ग्रव 'मान' होने का भाव बताते हैं, ग्रर्थात् मान किसलिए किया ? कहते हैं, कि भगवान् ने यह निश्चय किया, कि गीपियाँ जब प्रार्थना करेंगी, तब दूसरे मेरे भक्त को भी यह रस दूँगा, नहीं तो मुक्ति दूँगा।

#### 

है। जब वह यहां बिराज रही है, तब उसकी उपेक्षा करनी योग्य नहीं है, इसीलिए ग्राप ग्रब लक्ष्मीजी के साथ रमगा में जिन धर्मों को धारगा करते हैं, उनको धारगा कर प्रकटे हैं, जिससे लक्ष्मीजी भी प्रसन्न हो, यही कारण है, कि ग्रागे श्लोक में भगवान का ग्रागमन कहा है। (श्री प्रभु-चरण इस प्राकट्य वा स्रावागनन का भाव इस प्रकार समभाते हैं, कि यदि, भगवान इस रूप से यहाँ ग्रब प्रकट न होते, तो भक्तों द्वारा जो रस ग्रापको ग्रहण करना था, उसकी प्राप्ति न होती, क्योंकि यापके विरह में कदाचित् उनके देह दूट जाते ग्रौर उससे ग्रपकीर्ति होती ग्रौर न रस की प्राप्ति होती, ग्रतः प्रकट होना ग्रावश्यक समभ ग्राप प्रकट हुए हैं, रस गुप्त ही रसदायी होता है, ग्रतः उसकी गुप्तता के लिए ग्रापने पीताम्बर धारए किया है, ग्रीर कीर्त्ति रूप माला धारए की है।)

स्त्रियां कामदेव की सेना है, सेना दु:खी हो, तो वह विजय नहीं कर सकती है, ग्रतः कामदेव को अपनी विजय करने के लिए भगवान को अपने वश करना योग्य था, अर्थात भगवान को कामी बना लेना चाहिए था ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान स्वयं मन्मथ के भी मन्मथ हैं जिससे उनको यह कामदेव वश करने में असमर्थ है। काम के तीन रूप हैं, एक आधिभौतिक काम जो देवरूप है, दूसरा काम जो सब के हृदय में व्यापक ग्राध्यात्मिक काम है वह साक्षात् मन्मथ है, उसके भी मन को मथन करने वाले ग्राधिदैविक काम ग्राप हैं, कारण, कि सर्व के भी सर्व ग्राप ही हैं ग्रतः देव रूप आधिभौतिक काम, भगवान को तो वश में न कर सके, किन्तु आधिदेविक काम रूप भगवान् के दर्शन कर स्वयं मोहित होगए। भगवान ने गोपियों में दैन्य का प्राकट्य देखकर, उसको मिटाने के लिए ग्राप ग्राधिदैविक काम रूप से प्रकट हुए, ग्रतः उस रूप से पहले की भांति गोपियों को कामयुक्त किया।

श्राभास—ततो यञ्जातं तदाह तं विलोक्येति ।

ग्राभासार्थ - भगवान् के प्राकट्य के ग्रनन्तर, जो कुछ हुग्रा उसका वर्णन श्री शुकदेवजी इस 'तं विलोक्य' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — तं विलोक्यागतं प्रेष्ठं प्रीत्युत्फुल्लहज्ञोऽबलाः । उत्तस्थुर्यु गपत् सर्वास्तन्वः प्रामाभिवागतम् ।। ३ ।।

श्लोकार्थ - उस प्राण प्रिय को पधारे हुए देख सब स्त्रियाँ प्रोति से प्रफुल्लित दृष्टि वाली हो गई ग्रौर एक साथ वैसे उठ खड़ी हुई, जैसे प्राग् के ग्राने पर कर चरणादिक इन्द्रियाँ सचेत हो जाती हैं ॥ ३ ॥

उत्थिताः । पूर्वमाविभविमुक्तवा अधुना यदाग- ज्ञापनाय तथोक्तिः । ननु किमाश्चर्यं भगवत्यागते मनमुक्तम्, तद्विलोकेनसमये स्वामिनीभावानुवाद- | उत्थिता इति । तत्र न ह्योताः सजीवाः स्थिताः,

सुबोधिनी-तमागतं विलोक्य युगपत् सर्वा | रूपम् । पूर्वमन्तः स्थितोऽधुना बहिरागत इति वा

किन्तू निजिवा इति वक्तुं हध्टान्तमाह । तन्वः करचरणाद्यवयवाः । प्राणमागतमिवेति । प्रयत्ने हि एकमेवाङ्ग व्यापृतं भवति, प्रागो तु सर्वागा सम्भूय । त्रतो बहुवचनं युगपदुत्थानार्थम् । उत्थानं पाञ्चनां भाव्यम्, देहेन्द्रियप्रास्तान्तःकरस्-जीवानाम् । तत्र जीवस्यान्याधीनमृत्थानं । परं तस्मिन्नागते सर्वाण्युत्तिष्ठन्ति । स तु भगवति प्रविष्टः, भगवत्सङ्गे समागतः, भगवत्युत्थित एवो-त्थितः । अन्तः करणं तु उत्थितमित्यत्र हेतुमाह प्रेटिमिति। अत्यन्तं प्रियो भगवान्। तं दृष्टा उत्थितम् । भगवति या प्रीतिस्तया कृत्वा उत्फुल्ला हक् यासाम् । ग्रनेन प्रीत्या इन्द्रियागा-

मुत्थानम् । (एतासां विलोकनार्थमेवागमनमित्या-गमनमात्रेण विलोकनमादौ सम्पन्नम् । उत्फुल्लता तु ततो भिन्ना। तस्याः पुष्पधर्मत्वेन तद्कत्या हशां कमलत्वं व्यज्यते । तत्र प्रीतेर्हेत्त्वोक्त्या इयदवधि तत्कार्याभावेनाधुनैव तत्प्राकट्यं ज्ञाप्यते रवेरिव। विरहे सर्वतिरोधानादेतत्त-रोधानमप्यासीत् । श्रत एवाबलात्वमुक्तम्। कार्यमात्रे स्वसामर्थ्याभावज्ञापनार्थम् । दृष्टान्तेनैव प्राणानामुत्थानम् । प्राणानां भगवान् प्राण इति । शरीरं तु पूर्वोक्ताभिलिषतपदार्थत्वेन निरूपगात् उत्थितमित्यत्र तमिति हेतुः ) ।।३।।

व्यास्यार्थ - भगवान् को आते हुए देख, सब गोपियां एकही समय में उठ खड़ी हो गईं, श्लोक १ व २ में भगवान का गोपियों के बीच में प्रकट होना कहा, ग्रब इस ३ रे श्लोक में जो भगवान् का ग्रागमन कहा उसका स्पष्टीकरण करते हैं, कि स्वामिनियों को दर्शन के समय जसा जैसा भाव उत्पन्न हुम्रा, उस उस भाव का श्री शुकदेवजी ने ग्रनुवाद किया है, म्रर्थात् प्रथम जो प्रकट होना कहा उसका आशय यह है, कि भगवान गोपियों के अन्तः करण में प्रकट होकर, स्थित हुए तथा भ्रव बाहर ग्राए, इसलिए पहले प्रकट होना कहा है ग्रौर भ्रव ग्राना कहा है।

भगवान् के पधारने पर खड़ी हो गई इसमें क्या ग्राश्चर्य है ? यह तो साधारण विषय है, जिसके उत्तर में कहते हैं, कि ग्राश्चर्य का विषय इसलिए है, कि ये उस समय जब भगवान् पधारे तब निर्जीव थीं, ग्रौर निर्जीव एक साथ खड़ी नहीं हो सकती थीं, इसलिए हष्टान्त देकर समफाया है, कि जैसे हस्त चरण ग्रादि ग्रङ्ग, प्राण रहित हो तो उठ नहीं सकते हैं किन्तु जब प्राण ग्राते हैं तो सब साथ में स्वयं चलने लगते हैं। प्रयत्न करने पर ग्रर्थात् चलाने से एकाध ग्रंग चलता है सब नहीं चलते परन्तु प्रारा ग्राने पर तो सभी ग्रंग चलने लग जाते हैं इसी प्रकार गोपियां भी भगवान् के तिरोहित हो जाने से, निर्जीव हो गई थीं, कारगा, कि जीव भगवान के पास चला गया था, भगवान् के स्राने पर जीव भी उनके साथ ग्रा गया, जिससे सजीव होकर, सब सशरीर साथ ही उठ खड़ी हो गईं, इसलिए बहुवचन दिया है। ग्रन्तः करण के उठने का कारण देते हैं, कि भगवान् ग्रत्यन्त प्रिय हैं, उस प्रिय को देखकर अन्तः करण भी साथ में उठ खडा हो गया एवं इन्द्रियों के भी उठने का कारएा कहते हैं, कि भगवान में जो गोपियों की प्रीति थी जिससे भगवान को आए हुए, देख नेत्र प्रफुल्लित हो गए, नेत्र से, सब इन्द्रियां समभनी चाहिए।

श्री प्रभुचरण यहां स्वतन्त्र लेख में ग्राज्ञा करते हैं, कि भगवान् गोपियों को दर्जन देने के लिए पधारे थे, आते ही दर्शन तो हो गए, किन्तु नेत्रों का प्रफुल्लित होना तो, उससे भिन्न है। प्रफुल्लित होना यह पुष्पों का धर्म है, जिससे जाना जाता है. कि गोपियों के नेत्र कमल हैं, अब तक उनका कोई कार्य नहीं था, इसलिए वे प्रफुल्लित नहीं हुए थे, ग्रव कार्य है, ग्रतः उनका प्रफुल्लित होना ग्रावश्यक है। प्रफुल्लित होने में, हेतु प्रीति है, ग्रमी तक नेत्रों में प्रफुल्लता नहीं थी, सो ग्रब

यहां ग्राकर उसका प्राकट्य हुग्रा है। कमल खिलने पर, जैसे रिव के उदय का ग्रनुमान किया जा सकता है, वैसे ही प्रीति के प्राकट्य का ग्रनुमान ग्रव होता है। विरह में तो सभी कुछ तिरोहित हो जाते हैं, यह भी तिरोहित हो गई थी। ग्रतएव इन्हें 'ग्रवला' कहा गया, ग्रर्थात्, किसी भी कार्य के करने की सामर्थ्य ही इनमें नहीं रह गई थी।

श्लोक में 'प्राग्गमिवागतम्' दृष्टान्त से, यह बताया है कि भगवान् प्राग्गों के भी प्राग्ग हैं, स्नतः उनके स्नाने से प्राग्ग उठ खड़े हो गए।

श्लोक में 'तं' पद का भाव बताते हैं, कि प्रथम जिनके दर्शन की इच्छा की थी, वे भगवान् शरीर धारण कर ग्रागए तो शरीर भी उठ खड़े हो गए इसलिए 'तं' जिसकी इच्छा थी 'उसको' देखकर खड़ी हो गई, (ऐसा) कहा है ॥३॥

ग्राभास-एवमुत्थितानां भगवता सह स्थितानां कार्यमाह काचिदिति पश्चिभः।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार भगवान के साथ स्थित, गोपियों के जो उत्थित जीव सहित प्राण, देह, इन्द्रिय ग्रीर ग्रन्त:करण थे, उन्होंने जो कार्य किए उनका वर्णन श्री शुकदेवजी निम्न पाँच श्लोकों में करते हैं।

## श्लोक—काचित् कराम्बुजं शौरेजंगृहेऽञ्जलिना मुदा। काचिद् दधार तद्बाहुमंसे चन्दनरूषितम्।।४।।

श्लोकार्थ — किसी गोपो ने भगवान् का कर कमल हर्ष से ग्रपनी ग्रञ्जली में धारण कर लिया, किसी ने भगवान् की चन्दन से सुशोभित बाहु को ग्रपने कन्धे पर धर लिया।।।।।

## श्लोक — काचिदञ्जलिनागृह्णात्तन्वी ताम्बूलचर्वितम् । एका तदङ्ख्रिकमलं सन्तप्ता स्ननयोरधात् ॥४॥

श्लोकार्थ — किसी गोपी ने अंजली में भगवान् से चबाया हुआ ताम्बूल लिया, काम ज़्वर से पीड़ित किसी भगवान् के चरण कमल को अपने स्तनों पर धरा । १।

## श्लोक—एका भ्रुकुटिमाबध्य प्रेमसंरम्भविह्वला । धनन्तीवैक्षत् कटाक्षेपैः \* संदष्टदशनच्छदा ॥६॥

<sup>\*</sup> श्लोक ६—कटाक्षे:, इस पद में 'क्ष' का लोप कर दिया है, वास्तव में 'कटाक्षक्षेपै' है, जिसका ग्रर्थ होता है कटाक्षों को फेंकना ग्रर्थात् मारना। 'क्ष' के लोप करने का कारण संस्कृत के ज्याकरण का नियम है।

श्लोकार्थ - कोई एक भृक्टी चढा, प्रग्गय कोप के ग्रावेश से विह्वल हो, होंठ काट, मानो कटाक्षों से मारती होवे वैसे देखने लगी ॥६॥

#### श्लोक-ग्रपराऽनिमिषदग्भ्यां जुषाणा तन्मुखाम्बुजम् । म्रापीतमपि नातृप्यत्सन्तस्तच्चरगं यथा ॥ ॥ ॥

श्लोकार्थ-दूसरी (निर्गु एग) गोपी निमिष रहित दोनों नेत्रों से भगवान के मुख कमल के रस का पान करती हुई भी वैसे तृप्त नहीं हुई जैसे सन्त पुरुष भगवान के चरण के ध्यान से तृप्त नहीं होते हैं ॥७॥

#### श्लोक—तं काचिन्नेत्ररन्ध्रे ग हृदि कृत्य निमील्य च। पुलकाङ्गच् पगृह्यास्ते योगीवानन्दसम्प्लुता ।। द।।

श्लोकार्थ - कोई गोपी नेत्र के छिद्र से भगवान् को हृदय में पधराकर, ग्राँखे मूंद कर, पूलकित ग्रङ्ग वाली हो, भगवान का ग्रालिङ्गन कर योगी के समान म्रानन्द में मग्न हो गई ॥६॥

सुबोधिनी-पूर्वमनेकविधा ग्रपि भगवत्या-विभूते सप्तविधा एव जाताः। एको भगवान् सर्वार्थे प्रकटीभूतः । तत्र या अग्रे स्थिताः, ता ग्रपि निकटस्थिता एव पूर्वमुच्यन्ते । शुद्धसा-त्त्वक्यः शुद्धरजोयुक्ता रजःसात्त्वक्यश्च, निर्ग-गाश्च, शिष्टाः सप्तविधा गण्यन्ते । काचिदत्र शौरेः कराम्बुजं मुदा अञ्जलिना अगृह्णात्। एक एव हस्तो भगवता प्रसारितः । पीताम्बरधर इति द्वितीयेन हास्यनिवारगार्थं पीताम्बरग्रहणात् । बहुमानेन ग्रहणमञ्जलिना भवति । शौरेरिति वीरत्वज्ञापनाय । मुदेति पूर्वोक्तक्लेशव्यावृत्त्यर्थम् । ग्रन्या पुनस्ततोप्यन्तरङ्गा भविष्यामीति तद्बाह-मंसे दधार । यथालिङ्गितैव भवति । श्रग्रे एतस्या विनियोगो वक्तव्यः। 'भुजमगरुसुगन्धं मुध्न्यं-धास्यत् कदा नुं इति । ग्रत एव तदीयो धर्मीन्त:-स्थितस्तस्या निरोधं साधियष्यतीति चन्दनरूषित-मित्यूक्तम् । चन्दनेन रूषितं लिप्तम् । चन्दने हेत्: पूजा नक्ष्मीर्वा पूर्वोक्ता। तथा ताम्बूलेपि। एवं

सामग्रीप्रकटनेन तासां देवोत्तमानां च कृत्यं प्रदिशतम् । एता ग्रारोढ्कामाः, देवोत्तमास्तु पूजका इति । ग्रतः काचित्ताम्बूलचितमञ्जलिना श्रगृह्णात् । तस्याः ताम्बुलयोग्यतामाह तन्वीति । कोमलाङ्गी । एका पुनर्बहिःस्थिता साक्षात्सम्बन्ध-मलभमाना, उत्थातुं वा ग्रशक्ता, उपविश्यैव तदङ्घिकमलं स्तनयोरधात्। अनुत्थाने धारगो च हेतुः सन्तप्तेति । सा ह्यत्यन्तं विरहातुरा एकेति । ग्रन्य पुनर्दूरस्था तामसी तमसा भ्रुकुटि-माबध्य कटाक्षेपै: ध्नन्तीव ऐक्षत् । अत्र सवर्गो वर्गालोपः। कटाक्षक्षेपैरित्यर्थः। प्रेम्णा सहितो यः संरम्भः क्रोधः तेन विह्वला । सम्यक् दष्टः दशनच्छदो यया । ताहशी च जाता । भ्रुकृटि-बन्धनेन चित्तकौटिल्यम् । प्रेमसहितसंरम्भेगा इन्द्रियवैक्लव्यम् । सन्दंशेन देहक्षोभः । घ्नन्तीवेति प्रागौर्बलस्कृतिः ज्ञानसाधनमपि तस्या विकृतम्। प्रान्तदृष्टिः कटाक्षः । तत्रापि ग्राक्षेपभावः । यथा वाचावगूरएाम्, तथा कटाक्षा एव ग्राक्षेपरूपाः

#### श्री सुबोधिनी की हिन्दी टीका - तामस प्रकर्ण फल श्रवान्तर प्रकरण-श्रध्याय ४

निरन्तरं प्रवृत्ताः । तादृशभावस्य पूर्णत्वाय कालनियमनार्थं वा भुकुटिभङ्गः । स्वभावनियम-नार्थं च संरम्भः। लोभनाशार्थं दंशः। मोक्षा-भावार्थं ज्ञानवक्रता । प्रमाणिनिराकरणार्थं हनन-मिति। यतो लौकिकी भक्तिः पुष्टा भवति। एतदर्थमेषा निरूपिता।

एवमतिपृष्टां निरूप्य ग्रत्युत्तमां निरूपयति अपरेति । एषा हि भगवद्द्यनेन गतदोषा, अतो ध्यानेन भगवन्तं हृदये स्थापियतुकामा नेत्राभ्यां नेत्रद्वारा भगवन्तं हृदि स्थापितवती । स्रत्र लावण्यामृतं पेयम्, मुखस्याम्बुजत्वोक्तेः। ग्रनि-मिषद्रग्म्यामिति पानकरगाम् । द्रवद्द्रव्यस्यान्त-निवेशनं पानम् । मध्ये रसविच्छेदो भविष्यतीति अनिमिषहग्भ्यां पानम्। नेत्रयोरञ्जलित्व लावण्या-मृतस्य विरलत्वात् । प्रीतिसेवनमत्राभिप्रेतम् । यद्यपि भ्रासमन्ताद्धर्मसहितं सर्वमेवाभिनिविष्ट स्वाधीनं जातम् । यदैवेच्छति तदैव हृदये पश्य-नीति तथापि नातृप्यत् ग्रलंभावं न कृतवती। तत्र हेतुर्विषयसौन्दर्यम्। न तु प्रयोजनाभावः प्रतिबन्धकः । एतदर्थं दृष्टान्तमाह सन्तः तज्ञरणं यथेति । सन्तो हि जातकार्याः । तथापि चरगार-विन्दे सहजो रसः । न तु किञ्चित् प्राप्तव्यं निवर्तनीयं वा।

एका पुनर्द्रस्था ग्रनया तुल्यशीला योगा-नुसारेगा भगवन्तं गृहीतवतीत्याह तं काचिदिति । पूर्वं लौकिकी पश्चाद् भक्तिमार्गानुसारिग्गी निरू-

पिता । इयं योगानुसारिरगी । स्रतोऽस्याः सर्वा-वयवे दृष्टिः । उभयोरेकीकरणम्, ग्रन्यथा दृष्टिभेदः स्यात्। पूर्वस्यास्तु दर्शनमेव प्रयोजनम्। एषा विरलेति काचिदित्युक्तम् । तं पूर्वोक्तम् । 'न खलु गोपिकानन्दनो भवानि'ति यया निरूपितम्। नेत्ररन्ध्रे गोत्येकवचनं रूपप्रवेशार्थम् हृदि कृत्येति । हृदि कृत्वा । ग्रसमासेऽपि ल्यप् । हृदिकृत्येत्य-लुक्समासो वा । ततोऽन्तःप्रविष्ठो बहिर्मा गच्छ-त्विति निमीलनं कृतवती। न हि तस्या बुढौ भग-वान् बहिरविशष्टोऽस्ति । स्वकीयो वा भागस्तया गृहीत इति । चकारात् सर्वे न्द्रियनिवर्तनम् । ततोऽन्तरानन्दे पूर्णे पुलकाङ्गी जाता । केवला-नन्देन पुलके गोपीत्वं न भविष्यतीति तदर्थं विशेषमाह उपगूह्यास्त इति । स्रयं रोमार्ख्नः सात्त्विकभावे प्रविष्टः। ग्रत एवान्तरुपगृह्यालिङ्गच ग्रास्ते । तामेव स्थिति धारितवती ग्रवस्थान्तरा-भावाय । ननु तस्या उत्तरत्र कार्यम्, भगवता सह सम्भोगः कर्तव्यः, श्रालापाः गृहे च गन्तव्यमिति कथं तामेवावस्थां स्थापितवती, तत्राह योगीवेति । योगी हि तयैवाग्रे सर्वं कार्यं साधयति, तथेयमपि, तयैवावस्थया सर्वं साधनीयमिति स्थिता। किञ्च । स्रानन्दसम्प्लुता । ग्रानन्दे निमग्ना । ग्रत एव बहिःसंवदेनरहिता। संवेदनायामेव सत्यां कार्यानुसन्धानम् । न हि पूर्गो श्रानन्दे कश्चन कामोस्ति॥ ५॥

व्याख्यार्थ - यद्यपि गोपियाँ पहले अनेक अपनार की थी तो भी जिस समय भगवान प्रकट हुए उस समय सात प्रकार की हो गई।

<sup>\*</sup> श्री प्रभुचरण टिप्पणी में इसका स्पष्टीकरण करते हैं — कि पहले गोपियों के ग्रनेक प्रकार, इसलिए हुए थे, जो भगवान के प्रकट होने से जो चित्त में विक्षेप हुवा था, जिससे वह विक्षेप प्रत्येक गोपी ने पूर्व ग्रध्याय में वृक्षादि से पूछते हुए वचनों से बता दिया है, जिससे सिद्ध होता है, कि मोपियाँ सत्व ग्रादि प्रकार से ग्रनेक प्रकार की थीं, ग्रब प्रभुषड् धर्म ग्रौर सातवें धर्मी स्वरूप से प्रकट हुए जिससे गोपियाँ भी प्रकट स्वरूप में एक निष्ठा वाली होने से, तद्रूप हो गई अर्थात् धर्म ग्रीर धर्मी रूप होने से सात प्रकार की हो गई हैं। स्वरूप रसात्मक होने से, उसके धर्म भी वैसे ही होने के कारण से भृकुटि बंधन स्रादि भाव भी गोपियों में बनते हैं, इस प्रकार के भाव बताए हैं—

एक ही भगवान समस्त गोपियों को रसदान करने के लिये प्रकट हुए हैं, ग्रतः गोपियों के यूथ में जो दूर स्थित थी, वह भी भगवान के समीप हो गई है, क्योंकि, भगवान ने समस्त गोपियों के रसदानार्थ प्रकट होने के कारण सर्वत्र (प्रत्येक गोपी के पास) ही प्रकट होकर सब को ग्रपना सान्निध्य दिया था। गोपियों + के सात प्रकार हैं। भगवान ने ग्रपना एक हस्त गोपियों के निकट किया, तब किसी ने हर्ष (वियोग मिट जाने के कारण हर्ष हुग्रा) से उसको ग्रपने दोनों हाथों से ले लिया, दोनों हाथों की ग्राज्ञिल बनाकर हस्त को क्यों लिया? इसका भाव प्रकट करते हैं, कि इस प्रकार लेना बहुत ग्रादर का सूचक है। भगवान ने एक हाथ इसलिए ग्रागे किया कि दूसरे हस्त से हास्य को रोकने के लिए पीताम्बर को घारण कर रखा था। भगवान का शौरि नाम इसलिए कहा है, कि यहाँ भगवान को ग्रपनी वीरता प्रकट करनी है।

दूसरी ने विचारा, कि मैं इससे भी ग्रन्तरङ्ग बन्ँ, ग्रतः भगवान् की चन्दन चिंत भुजा को इस प्रकार ग्रपने कन्धे पर धारण किया, जिससे यों देखने में ग्राया, कि भगवान् ने इसका मानो ग्रालिङ्गन किया है। भ्रमर गीत में 'भ्रज-मगरु सुगन्धं मूर्ध्न्यधास्यत् कदा नु' इस श्लोक में इस गोपी का ग्रङ्गीकार हुग्रा है यह बताएँगे।

भगवान् के श्री हस्त का सुगन्ध रूप धर्म इसमें जो रहा हुग्रा है, वह इस गोपी का निरोध सिद्ध करेगा, इसलिए हस्त को 'चन्दन रूषितम्' विशेषएा दिया है। यह चन्दन ब्रह्मादि देवों की पूजा ग्रथवा लक्ष्मी की सेवा का है। ताम्बूल में भी यही भाव समभना चाहिए।। ४।।

भगवान् ने माला चन्दन ग्रादि सामग्री सहित प्रकट होकर, गोपियों को देवों में उत्तम ब्रह्मादि द्वारा की हुई पूजा तथा लक्ष्मीजी के रमएा का कार्य स्पष्ट दिखाया। देवोत्तमों का कार्य ग्रौर गोपियों का कार्य पृथक् पृथक् है, जैसे कि गोपियाँ ग्रारोहएा की इच्छा वाली हैं ग्रौर देवोत्तम पूजा करने वाले हैं। ग्रतः किसी ने ग्रंजिल में चबाया हुग्रा ताम्बूल ग्रहएा किया कारएा कि वह कोमलाङ्गी होने से ताम्बूल लेने के योग्य थी। कोमल ग्रङ्ग वाली की त्वचा भी सूक्ष्म होती है जिससे ताम्बूल चबाने से उसकी विशेष शोभा को देख प्रभु उस पर ग्रीत प्रसन्न होंगे।

दूसरी एक गोपी जो बाहर दूर खड़ी थी जिससे, भगवान से साक्षात् सम्बन्ध प्राप्त न कर सकी ग्रथवा वियोग संतप्त होने से उठ नहीं सकती थी ग्रतः वहां ही ग्रपनी विरह की ग्रत्यंत तपन को बुभाने के लिए उसने भगवान के चरण कमल को ग्रपने दोनों स्तनों पर पधराया ।।१।।

<sup>+ (</sup>१) शुद्ध सान्त्विक, (२) शुद्ध राजस, (३) राजस सान्त्विक (४) सान्त्विक राजस तथा (५) निर्गुणा (६) शुद्ध तामस तथा (७) तामस के मिश्रण से चार प्रकार की ग्रन्य गोपियां यों सात प्रकार की यहां गिनी गई हैं। गोपियों के सात प्रकार एक ऊपर दिखाया है वह है, जिसका वर्णंन २५ वें ग्रध्याय में हो गया है, ग्रौर दूसरा इस २६ वें ग्रध्याय में धर्म ग्रौर धर्मी स्वरूप में एक रूप होने से, जो कहा गया है वह है। गोपियों वे ही हैं किन्तु भाव विशेष से दो प्रकार कहे हैं।

१-जुदे जुदे, २-चमड़ी, ३-महीन

फिर दूसरी जो दूर खड़ी थी वह तामसी थी, तमोगुण के कारण भृकुटी को चढ़ा कटाक्षों से मानों मार रही हो इस प्रकार देखने लगी। वह विह्वल हो गई थी, क्योंकि उसके अन्तःकरण में भगवान के लिए प्रेम से उत्पन्न क्रोध था। जिससे वह घवरा गई थी, अतः उसने अपने होंठ को दान्तों से काट लिया था। भृकुटी चढ़ाने से उसके चित्त की कुटिलता अकट होती है। प्रेम युक्त क्रोध से इन्द्रियों की घवराहट समभी जाती है, होंठ के काटने से देह में क्षोभ प्रतीत हो रहा है। कटाक्षों से मानों मार रही हो, जिससे जाना जाता है, कि उसके प्राणों में वल की स्फूर्ति हो गई है। उसका ज्ञान साधन भी विकार वाला हो गया है, जैसे कोई किसी को वाणी से धमकाता है वैसे हो यह कटाक्षों से निरंतर मार कर रही है, वह भाव पूर्ण हो जाए, उसके लिए काल का नियमन करना चाहिए, अतः इसने भृकुटी को भङ्ग कर काल का नियमन किया है। स्वभाव को नियम में रखने के लिए क्रोध किया है, लोभ को नाश करने के लिए होंठ को काटा है, पोक्ष न मिले, इसलिए ज्ञान में विकार उत्पन्न किया है प्रमाण के निराकरण के लिए कटाक्ष मारे हैं, जिससे लौकिकी भक्ति पुष्ट होती है, इसके लिए अर्थात् इस भाव को दिखाने के लिए इस गोपी का यहां वर्णन किया है।।।

श्री प्रभुचरण टिप्पणी में इस श्लोक में तामसी सखी के किए हुए कर्ताव्य के भीतरी भावों को प्रकट कर समभाते हैं—

मान दो प्रकार के होते हैं (१) साधारए मान, जो प्रियतम के वचनों से अथवा विशेष काल होने से मिट जाता है, (२) गाढ मान होता है, जो मिटना अशक्य होता है, तामसो को साधारए मान तो प्रथम था, किन्तु अब उसने गाढ मान किया है, उसने यह निश्चय कर लिया है, कि शतधा भी प्यारे प्रयत्न करेंगे तो भी मैं मान नहीं छोड़ूंगी।

समय पाकर मेरा मान शिथिल न हो जाए इसलिए भृकुटि भंग से काल को श्रपने वश में कर लिया, प्यारे के वचनों से नायिका मान छोड़ देती है, क्योंकि नायिका का स्वभाव ही वैसा होता है, ग्रतः क्रोधकर उस स्वभाव को वश कर लिया, जिससे मान सदा बना रहे, क्रोध के सिवाय स्वभाव का नियमन नहीं हो सकता है।

मान करने से, प्यारे से संगम होने में विलम्ब होगी, वह विलम्ब दुःख देगी। फिर भी जो मान किया जा रहा है उसका हेतु यह है, इस विचार का उदय ही नहीं। विचारोदय नहीं है इसका कारण यह है, कि वे विह्वल हो गई। यदि प्रथम प्यारे के हुए संगम के मुख की स्मृति से पुनः उस सुख का लोभ हो जाए ग्रौर जिससे मान छट जाए, तो उसके लिए छोभ रूप होठ को दान्तों से काट लिया है, वैसे करने से लोभ नहीं होगा। इस प्रकार मान त्याग का ग्रत्याग्रह होते हुए भी यदि प्यारे में मान लीन हो जाए तो उसके लिए ज्ञान में कुटिलता करदी है, जिससे ज्ञान के ग्रभाव में यों नहीं होगा। प्यारे में लीन तब हो जब यह ज्ञान उदय हो, कि प्यारा हृदय में स्थित है ग्रौर मान भी ग्रन्तःकरण में रहता है तब कदाचित् मान प्यारे में लीन हो जाए। भावार्थ यह है, कि

मुक्ति तब होती है, जब निर्दोषता हो। धर्मी को मुक्ति भी निर्दोष होने पर होती है, भाव, दोष वाला है उस ( दोष वाले भाव ) से सम्बन्ध होने से, जब धर्मी की भी मृक्ति नहीं हो सकती है, तो धर्म (मान) की मूक्ति (लीनता) कैसे होगी? भगवान की श्राज्ञा का उल्लङ्कन ग्रादि तब हो सकता है, जब प्रमाण बल का निराकरण किया जाए ग्रत: कटाक्षेते से प्रमाण बल का हनन किया है, जिससे यह लौकिकी भक्ति है, अर्थात यह भक्ति (स्नेह) लौकिक रीति का अनुगामी है।

व्याख्यार्थ-इस प्रकार ग्रति कृपा पात्र तामसी का निरूपण कर श्री शुकदेवजी ग्रति उत्तम अर्थात निर्णा का निरूपण करते हैं-

यह ( निर्गु ए। गोपी ) भगवान के दर्शन से निर्दोष हो गई, ग्रतः भगवान को हृदय में स्थापन कर्ने की इच्छा से नेत्रों द्वारा ध्यान से उन्हें हृदय में स्थापित करने लगी किस प्रकार स्थापित किया, वह प्रकार वताते हैं. भगवान के मुख रूप कमल में रहा हुआ लावण्यामृत रस 💥 पान करने योग्य है, रस द्रव पदार्थ है वह बीच में ही ढल कर बह न जाए इसलिए गोपी ने अपने नेत्र रूप ग्रञ्जलि को निमिष रहित बनाकर उससे पान किया, जिससे वह मध्य में ढला नहीं। यहां प्रेम से पान करना ग्रभिप्रेत है। यद्यपि सम्पूर्ण धर्म सहित सभी कुछ भीतर स्थित हो गया है अर्थात् सभी कुछ गोपी के ग्राधीन हो गया, जब भी चाहे तब, हदय में दर्शन कर सकती है तो भी तृप्त न हई, फिर भी इच्छा करती ही रही, कारए। कि विषय के सौन्दर्य से प्रयोजन के स्रभाव ने भी इच्छा करने में रुकावट नहीं की, जिसको हुण्टान्त देकर समभाते हैं, जैसे सन्तजनों को कुछ प्राप्त करने की वा त्याग की इच्छा वा ग्रावश्यकता नहीं हैं क्योंकि वे ग्राप्त काम हो गए हैं तो भी भगवान के चरणार्रावद में जो सहज रस है, उसकी चाह उनको भी सदैव बनी रहती है, वैसे ही इस गोपी को भी मुखाम्बूज के लावण्यामृत रस के पान से तृष्ति न होने से चाह बनी रहती है।।७॥

फिर एक दूसरी गोपी जो दूर खडी थी, वह भी निर्गू एा गोपी के समान थी, किन्तू वह भक्ति मार्गीया थी वह योग का अनुसरएा करने वाली है, जिससे योगानुसार भगवान को हृदय में स्थापित करने लगी, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी निम्न प्रकार से करते हैं।

पहले छ श्लोकों में लौकिक भाव वाली गोपी का वर्रान किया, फिर सातवें श्लोक में भक्ति मार्ग पर चलने वाली गोपी का वर्गान किया, अब इस श्लोक में जिसका वर्गान है वह योग मार्ग का ग्रनुसर्ग करने वाली है। ग्रतः इस गोपी की भगवान के ग्रवयवों में दृष्टि है। इसने दोनों को एक कर दिया है, अन्यथा दृष्टिभेद हो जाता। पहले वाली गोपी का तो दर्शन में ही प्रयोजन है। जब कि यह, इसके जैसी गोपी, तो विरल है अतएव शुकदेवजी ''काचित्'' कहते हैं। मूल श्लोक में जो 'तं' पद दिया है उसका आश्रय है, कि जिसको इस गोपी ने गोपीगीत में 'न खलू गोपिका नन्दनो भवान' कहकर वर्णन किया है, उस भगवान को नेत्र रन्ध्र से हृदय में पधराकर, नेत्र मूंद लिए, जैसे वह बाहर नहीं जा सके। उसकी बुद्धि में तो यह भाव है, कि भगवान बाहर हैं ही नहीं, समस्त को

<sup>🔆</sup> रस, द्रव द्रव्य है, उसका भीतर प्रवेश करना पान है।

मैंने हृदय में धारण कर लिया है। ग्रथवा जो उसका भाग था वह उसने ले लिया, यह मेरा भाग बाहर न चला जाए इस लिए नेत्र मूंद लिए।

मूल क्लोक में 'च' ग्राता है उसका तात्पर्य यह है, कि भगवान् को हृदय में बन्द करने के साथ ग्रन्य सभी इन्द्रियों के कार्य बन्द हो गए, ग्रर्थात् वे निवृत हो गई ग्रौर फिर ग्रान्तर ग्रानन्द परिपूर्ण हो गया ग्रौर वह रोमांचित हो गई। यह रोमांच केवल ग्रानन्दानुभव के कारण नहीं था, ग्रन्य था, तो ग्रात्मानन्द (केवलानन्द) के कारण तो वह गोपी भी न बनी रह पाती, इसी को स्पष्ट करने के लिए ग्रानन्दानुभव की विशेषता 'उपगूह्यास्ते' से दिखलाते हैं। यह रोमांच सात्विक भाव का ही एक प्रकार था, ग्रतएव ग्रान्तर ग्रालिंगन में रत हो गई। इस स्थित से ग्रन्य कोई ग्रतिरिक्त ग्रवस्था ग्रपेक्षित ही नहीं थी सो इसी स्थित को दृढ़तर धारण कर बैठी।

यदि गोपी इस स्थिति में रह रही हो तो अन्य कार्य भगवान् के साथ सम्भोग, आलाप और घर जाना आदि कैसे सिद्ध होंगे ? इसके उत्तर में कहते हैं, िक योगी के जैसे सिद्ध होते हैं, वैसे ही सिद्ध हो जाएंगे। जैसे योगी, उसी स्थिति में रहते हुए भी सर्व कार्य सिद्ध करते हैं, वैसे ही यह भी इसी स्थिति में रहते हुए भी सिद्ध करेगी और विशेष कहते हैं, िक 'आनन्दमग्न' है अतः बाहर का कोई ज्ञान नहीं है, ज्ञान होए, तो कार्य का ध्यान आवे, पूर्ण आनन्द की प्राप्ति होने पर कोई काम उसके लिए शेष नहीं रहता है।। । ।।

#### यहां ग्राशय यह है:

छुट्टे श्लोक में, तामस भाववाली गोपी का लौकिक रीति से स्नेह दिखलाया, कि गाढमान के कारगा, वह ग्रान्तर बाह्य सबका विचार छोडकर केवल भगवान के ऊपर खीज जता रही है कि क्यों इस तरह अन्तर्ध्यान होगए। जबिक सातवें श्लोक में निर्णू ए भाववाली भक्तिमार्ग के अनुसार बहि:प्रकट मुखारविन्द को, स्नेह से निहारकर, इतनी मग्न होगई, कि भगवान के अन्य अंगों पर उसकी हिष्ट ही नहीं गई। ग्रब यहाँ इस ग्राठवें श्लोक की गोपी योगियों की तरह, भगवान के स्वरूप को लेकर मानों ध्यान-धारएगा कर रही है। क्योंकि ध्यान में, प्रत्येक ग्रंग का चिन्तन करके धारणा में उनको समुदित रूप में एक करके हृदय में स्थापित किया जाता है। अब प्रत्येक ग्रंग के चिन्तन में, उन ग्रंगों के परस्पर सम्बन्ध का चिन्तन न करें, तो वह उचित नहीं ग्रौर यदि करें तो प्रकृत में भगवान का स्वरूप रसात्मक होने के कारएा भावात्मक है ग्रौर विभिन्न स्वामिनियों के (यथा तामसी बिना कुछ विचारे विरहदायक मान में लगी हुई है जिससे कि, अनपेक्षित भी, स्वरूप विप्रयोगात्मक बन सकता है । ऐसे ही निर्गृ ए। मुखदर्शन के म्रान्तर मन्भव एवं बाह्य मन्भव के बीच भूल रही है मतः विप्रयोग, म्रान्तर संयोग एवं बाह्य संयोग ग्रादि के भेद से भावों में भेद ग्राता है) ग्रतः एक-एक ग्रंग के बारे में भी विभिन्न भाव संभव हैं। फलतः स्वरूप में भी भेद की संभावना है। वह भेद यहां ग्राकर मिट जाता है, क्योंकि यह गोपी सभी भावों एवं सभी अवयवों का योग कर देती है-एकीकरण कर देती है, अन्यथा (क्योंकि भगवान प्रत्येक के लिए प्रत्येक के भाव के अनुसार स्वरूप लेकर रसदान करते हैं इसलिए) प्रत्येक की दृष्टि-भाव के अनुसार स्वरूप में भी भेद हो जाएगा। वह इसकी योग प्रक्रिया के कारण नहीं होता, ग्रर्थात, भगवान ग्रनेक रूपों में भी स्वरूपतः एक ही हैं। ऐसा टिप्पणीजी को देखने से स्फूट होता है। (अनुवादक)

म्राभास—एवं विशेषाकारेण कृत्यमुक्त्वा सर्वासां सामान्याकारेण प्रयोजनमाह सर्वास्ता इति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार गोपियों का विशेष रूप से, किया हुग्रा कृत्य कहकर, ग्रब सर्व गोपियों का सामान्य रूप से जो प्रयोजन है उसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'सर्वास्ताः' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — सर्वास्ताः केशवालोकपरमोत्सवनिर्वृताः । जहविरहजं तापं प्राज्ञं प्राप्य यथा जनाः ॥ ६ ॥

श्लोकार्थ — वे सब भगवान के दर्शन से उत्पन्न, महान उत्सव से ग्रानन्द मगन हो गईं, जैसे मनुष्य, प्राज्ञ को प्राप्त कर, दु:ख का त्याग करते हैं वैसे ही इन्होंने भी भगवान के दर्शन कर विरह से उत्पन्न हुए दु:ख का त्याग किया ॥ ६ ॥

मुबोधनी --यो हि बलिष्ठरजस्तमोभ्यां व्याप्तयोरिप फलसम्पादकः, तस्य क्षुद्रगुराक्षोभ-युक्तानामासामुद्धारे कः प्रयास इति वक्तुं केशवे-त्युक्तम्। तस्य योयमालोकः ग्रालोकनं प्रकाशो वा ग्रन्तर्बहिः। ग्रत एव स एव परमोत्सवः। यथा लौकिकानां महाराज्यप्राप्तिः पुत्रोत्सवो वा।तेन निर्वृताः सर्वा एव जाताः। एवं तासा-मिष्टसिद्धिरुक्ता। ग्रनिष्टनिवृत्तिमाह जहुर्विरहुज-मिति। नन्वेवं सित मुक्ता एव ता भवेयुः। नहि

संसारे निवृत्ते भगवत्साक्षात्कारेण परमनिर्वृतौ सत्या कश्चन पुरुषार्थोऽविशष्यते। तत्राह प्रासं प्राप्येति। प्राज्ञः सुषुप्तिसाक्षी। स्वाप्यये भगवदा-विभावो निरूपितः। तत्र च जीवानां प्रवेशो वासनासिहतानाम्। तं प्राप्य यथा जनाः ग्रधि-कारिणो मनुष्याः पुनरायान्ति, एवमत्राप्याग-मिष्यन्तीति भावः। यतो जनाः जायमानाः। न तु उत्तमाधिकारिणः। स्वलम्बन्धस्यापनार्थमेव परं भगवान् प्रकटः ॥ ६।

व्याख्यार्थ —वह 'केशव' जो गहरे राजस एवं तामस रंगों से रंगे हुयों को फलदान करते हैं तो इन गोपियों के, जिनके —या जिनमें —गुएगों का क्षोम नितान्त क्षुद्र है, उनके उद्धार में कौन ऐसे विशेष प्रयास की अपेक्षा रखेंगे! अथवा क्षुद्र गुएगों का जिनमें क्षोभ है उनके उद्धार में कौन ऐसे विशेष प्रयास की अपेक्षा होगी! इस ऐसे केशव का आन्तर एवं बाह्य प्रकाश या दर्शन ही परमोत्सव हुआ। जैसे लोक में किसी को महाराज्य की प्राप्ति अथवा चिर-प्रतीक्षित पुत्र की प्राप्ति परमोत्सव होती है। उस परमोत्सव से सभी आनन्दमग्न होगई। इस तरह उन्हें जो चाहिए था वह मिल गया —इष्ट प्राप्ति। अब अनिष्ट निवृत्ति अर्थात् जो नहीं चाहिए वह दूर चला जाए या नष्ट हो जाए इसका निरूपए "जहुर्विरहजम्" में करते हैं। दुःख निवृत्ति और सुख की प्राप्ति ही तो मोक्ष है और वह यदि यहां सम्पन्न हो जाती है तो इनका भी मोक्ष होना चाहिए, किन्तु नहीं हुआ, संसार छूट गया एवं भगवान् के साक्षात्कार से परमानन्द मिल गया फिर क्या बचा रह जाता है कि मोक्ष नहीं हुआ? इसका उत्तर 'प्राज्ञ प्राप्य' में दिया गया। 'प्राज्ञ' सुषुष्ति के साक्षी का नाम है। स्वाप्यय (ब्रह्मसूत्र १-१-६) अर्थात् सुषुष्ति में भगवान् का आविर्भाव होना दिखलाया गया है। किन्तु स्वाप्यय में जीवों का प्राज्ञातमा में प्रवेश वासना सहित होता है अतः वहां भगवान् को प्राप्त

करते पर भी संसारी जीव या मनुष्य फिर लौट ग्राते हैं। इसी तरह यहां भी ये लौट ग्रावेंगी यह ग्राशय है। जन का ग्रर्थ ही है—''जो होता रहे'' वे मूक्ति के उत्तम ग्रिधकारी नहीं है। परन्तु इनसे तो अपना सम्बन्ध जताने के लिए ही भगवान प्रकट हए हैं ।। ६ ।।

'केशव' का तात्पर्य लालू भट्टजी, "क + ईश + व = केशव अर्थात् क - ब्रह्मा, एवं ईश-शिव को, व-मोक्ष देने वाले" यों लेते हैं ग्रीर तदनुरूप ही "बलिष्ठरजरजस्तमोभ्यां व्याप्तयोरिप फल संपादक:" का ग्रर्थ भी ब्रह्मा एवं शिव ही करते हैं।

इनके या भगवान् के सभी गूरा महान् ही हैं। किन्त् सामान्य संसारी जीव जैसे सुष्पित में ब्रह्मानन्द का अनुभव करके भी पुनः लौट आता है अविद्यावासनावशात् एवं यहां अज्ञान नहीं है, किन्तू भगवान के अन्तर्हित होने पर भी भगवान इनके साथ ही थे यह इन गोपियों ने नहीं जाना सो इस क्षद्र गुरा के काररा दु:ख हम्रा ग्रीर इस विरह दु:ख की निवृत्ति या इस दु:ख से उद्धार केशव भगवान ने किया। यहां दुःख दूर हुआ एवं आनन्द की प्राप्ति हुई तो भी मोक्ष नहीं होता क्योंकि यह प्राप्ति सुषुष्ति में प्राज्ञ प्राप्ति जैसी है जहां मुक्ति नहीं होती किन्तु केवल ग्रानन्दानुभव हो जाता है। वही यहां भी होगा क्योंकि न तो ये गोपियां सामान्य अज्ञानी लौकिक जीव हैं और न प्रसिद्ध मुक्ति मार्ग की ग्रधिकारी। इन्हें तो केवल ग्रपने प्रियतम के बाह्य संगम की ग्रभिलाषा है ग्रौर यह मनोरथ इनका भगवान को पूरा करना ही पड़ेगा ग्रतः प्राज्ञ का उदाहरण दिया गया, जहां ग्रानन्द है किन्तू मुक्ति नहीं। किन्तू इतना ग्रन्तर भी है कि प्राज्ञ के ग्रानन्दानुभव करने वाले लौकिक जीवों की तरह इन्हें लौकिक वासना नहीं है। दृष्टान्त भी तो कुछ समानता एवं कुछ ग्रसमानताग्रों के रहते हए दिया जाता है।

#### श्राभास—एवं तासां कृत्यमुक्त्वा ताभिभंगवत्कृत्यमाह ताभिरिति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार गोपियों ने जो कृत्य भगवान के लिए किया उसका वर्गान कर, ग्रब भगवान् गोपियों के लिए जो कृत्य करते हैं, उसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'ताभिविधत' श्लोक में करते हैं-

#### श्लोक—ताभिविधतशोकाभिभगवानच्यतो वृतः । व्यरोचताधिकं तात पुरुषः शक्तिभिर्यथा ।। १० ।।

श्लोकार्थ-हे तात ! शोक रहित उन गोपियों से ग्रावृत, ग्रच्यूत भगवान ग्रधिक सूशोभित हुए, जैसे पूरुष शक्तियों से शोभता है ॥ १० ॥

सुबोधिनी-तासां सम्बन्धे प्राकृतीनां । भगवतोऽन्यथात्वं शङ्कचेत, तन्निवर्त्यते । ग्रन्यथा स्वार्थमेव भगवत्तिरोधानं स्यात् । 'स नैव व्यर-मत्, तस्मादेकाकी न रमत' इति श्रुते: । लोकोपि केवलं भगवन्तं पश्यन् न निर्वृतो भवति, किन्तू

सर्वशक्तियुक्तं परम् । 'पुंसः स्नियाश्च रतयोः सुखदु:खिनोर्ने 'ति वाक्यात्। पूर्ववत्। ता दु:खि-ताश्चेत्, तदोत्तमता न भवतीत्याह विध्वतशोकाभि-रिति । ताः पूर्वोक्ताः । गूगास्तासामुक्ता एव । सर्वथा प्रपन्ना इति । मध्ये शोकः समजिन ।

तस्मिन्निवृत्तो यथापूर्वमेव ताः। भगवांश्च षड्गुणै-इवर्ययुक्तः । तथापि प्राकृत इव यदि परिच्छिन्न-कामः स्यात्, तथापि वैलक्षण्यात् न रोचेत । भगवाँस्तु पूर्णकाम इत्याह अच्युत इति। अतः ताभिर्वतः श्रधिकं व्यरोचत सहजापेक्षया। उक्तार्थविश्वासेन हि श्रोता वक्तारं पुष्णातीव पितेव पुत्रं स्वार्थम् । ग्रत एवाग्रेऽतिगृप्तार्थकथनेन वक्ता श्रोतारं सुखयति। ग्रन्यथानधिकारिएां मत्वा न वदेदलौिककमर्थम् । प्रकृते चास्मिन्नर्थे राज्ञो विश्वासं दृष्ट्रातिसन्तोषेगा स्नेहेन च पितृत्वेन सम्बोधयति तातेति । नन्वेवं सति भगवत्कान्तेः तारतम्यात् सहजत्वं न स्यात् । अत म्राह पुरुषः शक्तिभियंथेति । यथायं प्राकृतोपि पुरुषः सर्व-सामर्थ्येषु लीनेषु लोकप्रतीत्या न रोचत इव, स चेत् क्रियाज्ञानादिशक्तीराविष्करोति, तदाधिको रोचते, तथा ग्रयमपि भगवान् रोचमान एव प्रकटासु शक्तिषु गोपिकासु सर्वप्रतीत्या भावुका-नामप्यन्तः करगोन ग्रधिकं व्यरोचत । ग्रतिसौन्दर्यं प्राप्तवान् । ततो भगवान् परमानन्दयुक्तः स एव । 'एष ह्य वानन्दयाती'ति श्रुतेः ॥ १० ॥

व्याख्यार्थ - जो गोपियां प्राकृत होती, तो उनके सम्बन्ध से भगवान् भी प्राकृत बन जाते जिससे भगवान् की म्रलौकिक शोभा छिप जाती, किन्तु यों नहीं है, म्रर्थात् गोपियां प्राकृत नहीं थी, श्रतः उनके सम्बन्ध से भगवान् की श्रलौकिक शोभा भी तिरोहित नहीं हुई है। यदि गोपियां प्राकृत होती तो भगवान् उनसे सम्बन्ध ही न करते अथवा भगवान् का तिरोहित होना, प्राकृत गोपियों के सम्बन्ध से अलौकिक शोभा के नष्ट होने के भय से, मानना पड़ेगा। परन्तु इस प्रकार मानना भी श्री शुकदेवजी के 'भगवान् गोपियों के साथ ग्रधिक शोभा पाने लगे' इन वचनों के विरुद्ध होंगे, श्री शुकदेवजी ने ये वचन कहकर सिद्ध किया है, कि गोपियां प्राकृत नहीं हैं। इसलिए 'स नैव व्यरमत्' 'तस्मादेकाकी न रमते' इन श्रुतियों की सफलता तब होती है, जब भगवान् गोपियों को निर्दोष समभ उनके साथ रमगा करते हैं।

भगवान् गोपियों को प्राकृत समभ "उनके सम्बन्ध से मैं भी प्राकृत वन जाऊंगा" इस भय रूप स्वार्थ सिद्धि के लिए तिरोहित नहीं हुए थे, किन्तु उनको विशेष ग्रानन्द देने के लिए ग्रन्तर्ध्यान

लोक भी केवल \* भगवान् को देखकर प्रसन्न नहीं होते हैं किन्तु सर्व शक्तियों के साथ गगवान्

के दर्शन से आनन्द मग्न होते हैं।

शास्त्र में कहा है, कि 'पुंसः स्त्रियाश्च रतयोः सुख दुःखि नोर्न' पुरुष सुखी हो, स्त्री दुःखी हो, तो उनका समागम ग्रानन्द वाला नहीं होता है, तथा यदि स्त्री सुखी हो ग्रौर पुरुष दु:खी हो, तो भी उनका समागम ग्रानन्द वाला नहीं होता है, ग्रथित् समागम ग्रानन्ददाता तब बनता है, जब दोनों शोक रहित होवें, ग्रतः कहा है, कि 'विधूत शोकाभिः' जिन गोपियों का शोक ग्रर्थात् दुःख मिट गया है, बैसी गोपियों से समागम करने से, भगवान् ग्रधिक शोभा पाने लगे। उनके (गोपियों के) गूरा तो पहले कहे हुए ही हैं, कि सर्वथा शरण ग्राई हुई हैं, मध्य में शोक हुग्रा था, उसके नष्ट हो जाने से, वे पहले जैसी हो गईं। भगवान् तो ऐक्वर्य ग्रादि षड्गुगों से युक्त ही हैं, तो भी यदि प्राकृत की भांति परिच्छिन्न काम वाले बनें तो, गोपियों से वैलक्षण्य: होने से शोभा को नहीं पावे।

<sup>\*</sup> शक्तियों के सिवाय एकाकी 'अकेले'

<sup>‡</sup> गोपियां स्रप्राकृत स्राप प्राकृत काम वाले यह विलक्षणता 'स्रन्य प्रकार'

श्लोक में, श्री शुकदेवजी ने भगवान् का 'ग्रच्युत' नाम देकर यह बताया है, कि प्रभु पूर्णकाम अतः गोपीजनों से आवृत ' स्वाभाविक स्वरूप को अपेक्षा से भी, विशेष शोभित होने लगे।

श्लोक में 'तात' यह सम्बोधन दिया है जिसका ग्राशय यह है कि, जिस प्रकार पिता ग्रपने स्वार्थं के लिए पुत्र का पोषएा करता है ग्रौर श्रोता भी ग्रपनी स्वार्थं! सिद्धि के लिए वक्ता में विश्वास प्रकट कर पोषण करता है। जब वक्ता श्रोता के विश्वास से प्रसन्न होता है, तब उसको ग्रधिकारी समभ, ग्रति गुप्त ग्रथं भी बताकर, श्रोता को ग्रानन्दित करता है, नहीं तो अनधिकारी समभ अलौकिक अर्थ न बतावे।

श्री शुकदेवजी इस प्रसंग में राजा का विश्वास देखकर ग्रति संतोष तथा स्नेह से पिता के समान 'तात' यह संबोधन देते हैं।

यदि, भगवान् गोपियों से ग्रधिक शोभा पा रहे हैं यह माना जाय, तो उसमें तारतम्य होने से, भगवान का सहजपन न रहेगा भ्रौर भगवान विकारी बन जाए गे, इस शंका के मिटाने के लिए यूकदेवजी ने श्लोक में 'पूरुष: शक्तिभिर्यथा' कहा है। लोक में भी शक्तिहीन पुरुष की शोभा नहीं होती है। जब वह भी अपनी ज्ञान ग्रादि शक्तियों को प्रकट कर दिखाता है तब शोभा पाता है ग्रौर ग्रन्यों को ज्ञान ग्रादि से ग्रानन्द देता है, उसी भांति भगवान भी जब ग्रपनी गोपिका रूप शक्तियों को प्रकट करते हैं, तब उनके साथ ग्रधिक शोभा पाते हैं, जिससे सर्व ग्रास्तिक जनों के तथा भावक भक्तों के अन्त:करण में तो विशेष शोभते हैं, जिससे सब समभने लगते हैं, कि यह भी भगवान् हैं ग्रौर यह ही परमानन्द रूप हैं। इससे ग्रानन्द की प्राप्ति होती है, जैसा कि भगवती श्रुति भी कहती है, कि 'एषह्य वानन्दयित' इति श्रुतिः' ये ही सबको ग्रानन्दित करते हैं ॥१०॥

श्राभास-तासामानन्दजननार्थं यत् कृतवाँस्तदाह ताः समादायेति ।

स्राभासार्थ - भगवान् ने गोपीजनों में स्रानन्द उत्पन्न करने के लिए जो कुछ किया, जिसका वर्गान श्री शुकदेवजी इस 'ता:समादाय' श्लोक में वर्णन करते हैं।

श्लोक-ताः समादाय कालिन्द्या निविश्य पुलिनं विभुः। विकसत्कुन्दमन्दारसुरभ्यनिलषट्पदम् ॥ ११॥

श्लोकार्थ-उनको (गोपियों को) साथ में लेकर, कालिन्दी के तीर पर विराज-मान होकर, ग्राप विभु बन गए, वह तीर उस समय प्रफुल्लित कुंद ग्रीर मंदार के पुष्पों से सुगन्धित वायु वाला तथा भ्रमरों वाला हुम्रा था ॥ ११ ॥

<sup>\*</sup> बडा होगा कमा के खिलाएगा, श्राद्धादि क्रिया कर नरक से बचाएगा

<sup>‡</sup> वक्ता गुप्त रहस्य भी प्रसन्न होकर बतावे,

मुबोधिनी - ताः सम्यक् ग्रादाय समीचीने पुलिने निविश्योपविश्य विभुजितः। कालिन्दी कलिन्दकन्या । कलि चतीति कलिन्दः । ग्रतस्त-स्याः पुलिने तासामन्योन्यं भगवता वा कलहो न भविष्यतीति ज्ञापितम् । पुलिनं वर्णयति क्रीडा-योग्यत्वार्थं सार्धेन । सर्वत उपरि ग्रधश्चेति। प्रथमतः सर्वतः सौभाग्यमाह । विकसन्ति कुन्द-मन्दारपुष्पाणि तेषां सुरभ्यनिलः षट्पदा भ्रमराश्च यत्र । वायोस्त्रयो गुगाः स्पष्टाः । मकरन्दोपि पुष्पेष्वधिकः । तेन मत्ता भ्रमरा ग्रपि नादसाद-कत्वेन गानादावुपयुज्यन्ते । विकासो वाय्वर्थं एव । कुन्दगन्धः शान्तः । मन्दारगन्धः पुष्टः । तेन गुप्तागुप्तकामयोरुद्बोधको निरूपित:। (शत्रन्तो-क्त्या प्रभुनिवेशनसमये एव विकासारम्भो, न तु पूर्वमपीति ज्ञाप्यते । ग्रन्यथा विकासितेति वदेत् । एवं सति यस्मिन् क्षरो यस्यार्थस्योपयोगः, तस्मिन्ने व क्षरो तत्कार्यं भवति, नान्यदेति लीला-मात्रोपयोग्येवात्रत्यं सर्वमपि इति ज्ञापितं भवति। ग्रन्यथा सार्घाच्यायत्रयोक्तलीलायाँ क्रियमारगायां भूयस्येव रात्रिरतीतेत्यधुनैव विकासे हेत्वन्तरा-भावात् स न भवेत् , ग्रत एव न वदेदपि । एवं सत्येताहक्कृन्दादिसम्बन्धित्वेनोक्तत्वादिनलादयो-ऽप्यधुनैव प्रवृत्ताः न पूर्वमपीति ज्ञेयम् । ) स्वतन्त्र-तयापि सौरभ्यप्रतीत्यर्थं सुरभिरनिल उक्तः। वं परितो जलं, परितः सुगन्धः, परितः पुष्पारिग, परितो वायुः, परितो नाद इति निरू-पितम् ॥ ११॥

व्याख्यार्थ - उन गोपियों को भली भांति साथ लेकर, सुन्दर तीर पर प्रभु पधारे ग्रौर वहां विराजमान होकर व्यापक बन गए ग्रर्थात् प्रत्येक गोपी के पास हो गए।

२६वें ग्रध्याय में लीला करते हुए जब यमुनाजी के तीर पर पधारे तब वहां श्लोक में 'नद्याः पुलिन-माविश्य' नदी के तीर पर पधार कर कहा ग्रौर ग्रब 'कालिन्द्याः पुलिनं निर्विश्य' कालिन्दी के तीर पर पधार कर कहा है, जिसका स्पष्टीकरण यह है कि यहां कालिन्दी शब्द इस लिए दिया है कि यहां गोपियों का न तो ग्रापस में कलह होगा ग्रौर न भगवान से ही, क्योंकि, यहां इस पुलिन में श्री यमुनाजी का कलह का नाशक धर्म प्रकट है, इसलिए श्री शुकदेवजी ने 'कालिन्दी' नाम दिया है, जिसका ग्रर्थ है, 'कलिद्यति कलिन्दः' कलह को नाश करने वाला कलिन्द' उसकी कन्या कालिन्दी उसका यह पुलिन है, स्रतः यहां कलह नहीं होगा। वहां यह धर्म प्रकट नहीं था, जिससे 'नदी' कहा है इसलिए गोपियों में मद 'ग्रहङ्कार' उत्पन्न हुग्रा था।

ग्रव यह पुलिन कीड़ा के योग्य है, इसलिए चारों तरफ, ऊपर ग्राँर नीचे, यों तीन प्रकार से वर्गान करते हैं।

प्रथम श्री यमुनाजी के चारों ग्रोर के सौभाग्य का वर्णन करते हैं, जहां कुन्द ग्रौर मन्दार के पुष्प प्रफुह्नित हो रहे हैं। उनकी सुगन्धियुक्त वायु लग रही है और भ्रमर भी हैं। ऐसा यह श्री यमुनाजी का तट, वायु के शीत, मन्द ग्रौर सुगन्धि इन स्पष्ट तीन गुराों वाला भी है। पुष्पों में मकरन्द भी ग्रधिक है, जिससे भ्रमर मत्त होकर गुञ्जार कर रहे हैं, स्रतः वे गान क्रिया में उपयोगी बन सकते हैं। फूल वायुको अपनी सुगन्धि देने के लिए प्रफुह्नित हो रहे हैं। कुन्द पुष्पों की गन्ध शान्त है ग्रौर मन्दार पुष्पों की गन्ध पुष्ट है, इस प्रकार गन्धों का भेद कह कर यह बताया है,

#### 

कि ये क्रमशः गुप्त तथा श्रगुप्त कामों को जगाने वाले हैं, श्रथित कुन्द की शान्त गन्ध गुप्त काम को जगाती है श्रौर मन्दार की पृष्ट गन्ध श्रगुप्त (प्रकट) काम को जगाती है। (यहां 'विकसत्' में 'शत्' प्रत्यय का श्रथं यह होता है कि पृष्प उस समय विकसित हो रहे थे, श्रथीत् जब प्रभु का निवेश हुश्रा, तभी पृष्पों में भी विकास श्रारभ हुश्रा इससे पूर्व नहीं। श्रन्यथा 'विकसित्' न कह कर 'विकसित' कहा होता। यों इससे यह प्रकट होता है, जिस क्षगा में जिस वस्तु का उपयोग रहता है उसी क्षगा में वह कार्य होता है, श्रन्य समय नहीं। यों सभी वस्तुएँ जो यहाँ हैं, वे लीला में उपयोगी ही हैं यह सिद्ध होता है। श्रन्यथा साढे तीन श्रध्यायों की लीला के होते-होते काफी रात बीत चुकी होगी, श्रतः श्रव ही जाकर इन पृष्पों के खिलने का कोई हेतु नहीं है श्रौर न इनके वर्णन का कोई हेतु है। यों इन कुन्द श्रादि पृष्पों से टकराकर वायु भी श्रभी ही बहने लगी हैं इससे पूर्व नहीं वह रही थी यह फिलत होता है।)

सुगन्धि, स्वतन्त्र प्रकार से भी जानने में ग्रावे इसलिए मूल श्लोक में 'सुरिभ' 'ग्रनिल' पृथक् पद दिए है, इस प्रकार के वर्णन ने यह बताया है, कि चारों तरफ 'जल' चारों तरफ 'वायु' चारों तरफ पुष्प ग्रौर चारों तरफ 'नाद' है।

#### श्रामास-उपर्यु त्तमतामाह शरदिति ।

श्राभासार्थ —श्री यमुनाजी का पुलिन ऊपर से भी उत्तम है, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'शरखन्द्रा' श्लोक में करते हैं।

#### श्लोक—शरच्चन्द्रांशुसन्दोहध्वस्तदोषातमःशिवम् । कृष्णाया हस्ततरलाचितकोमलवालुकम् ॥ १२ ॥

श्लोकार्थ—शरद् ऋतु के चन्द्रमा की किरएों के समुह से, रात्रि का ग्रन्धकार मिट गया, जिससे रात्रि कल्याएमियी होगई, श्री यमुनाजी ने ग्रपने तरंगो को हस्त बनाकर तीर पर कोमल वालुका को बिछाकर उसको सीधा बना दिया है।। १२।।

सुबोधिनी — शरत्कालीना ये चन्द्रांशवः, तेषां ये सन्दोहाः समूहाः, तैर्ध्वस्तं दोषाया राज्यास्तमो यत्र । तेन ग्रत्यन्तं शिवं कल्यागुरूपम् । ग्रन्ध-कारे गतेपि यदि भूताद्यभिनिविष्टं भवेत्, तथापि तदाप्यसमञ्जसमिति कल्यागुरूपता निरूपिता । निविद्नमग्निमेष्टकार्यसम्पादकत्वज्ञापनाय च । परितश्च निकृष्टाः पदार्थाः नोपर्यधश्च । ग्रधस्तस्य पुलिनस्य गुगानाह कृष्णेति । सापि भगवत्स-

नाम्नी भूसंस्कारं कृतवती भगवद्रम्णार्थम् । कृष्णाया हस्तरूपाः तरलास्तरङ्गाः तैः ग्राचिताः कोमलवालुका यत्र । ग्रन्यथा हस्तरूपताभावे समता न स्यात् । तेन शैत्यं कोमलत्वं समता चोक्ता । ताहशं पुलिनं निविश्य तत्र गत्वा वा स्थितः । उपवेशनमग्रे वक्ष्यति । भावेनैवोपवेश-नम् ॥ १२ ॥

व्याख्यार्थ —वह पुलिन कल्याएा रूप हो गया है, क्योंकि शरद् ऋतु के चन्द्रमा की किरणों के समूह से रात्रि का अन्धकार मिट गया। अन्धकार मिटने से, उसके आश्रित भूत भी नाश हो गए,

जिससे कल्याएं रूप तीर पर इच्ट कार्य निविध्नता से सिद्ध होंगे, यह बता दिया है। श्री यमुनाजी के तीर के चारों तरफ तथा ऊपर एवं नीचे भी कोई निन्दित पदार्थ नहीं है। ग्रनन्तर उनके (श्री यमुनाजी के) निम्न किनारे के भाग के गुरगों का वर्णन करते हैं, वह (श्री यमुनाजी) भी भगवान के समान 'कृष्ण' नाम वाली है, ग्रतः उनने भगवान के रमगा के लिए पृथिवी का संस्कार किया, वह संस्कार कैसे किया? उसको बताते हैं, कि यमुनाजी ने ग्रपने तरङ्गों को हस्त बनाकर, उनसे तीर पर, कोमल, शीत ग्रौर एक सी रेत को बिछा दी। प्रभु वैसे तीर पर जाकर खड़े हो गए, भगवान के बैठने का वर्णन ग्रागे करेंगे ग्रव तो भाव से ही बैठे हैं।।१२।।

श्राभास-ततो गोपिकानां कृत्यमाह तद्दर्शनाह्नादेति ।

म्राभासार्थ-ग्रनन्तर श्री शुकदेवजी गोपियों के कार्य का वर्णन 'तद्र्शना' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — तद्दर्शनाह्लादविधूतहृद्रुजो मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययुः । स्वैरुत्तरीयैः कुचकुङ्कुमाङ्कितरचीवलृपन्नासनमात्मबन्धवे ॥१३॥

श्लोकार्थ — वैसे प्रभु के दर्शन से, उत्पन्न ग्रानन्द द्वारा, गोपियों के हृदय के दुःख नाश हो गए, जैसे श्रुतियां मनोरथों के ग्रन्त को प्राप्त हुई, उसी भांति गोपीजनों ने भी, ग्रपने मनोरथ पूर्ण किए, उन्होंने ग्रपनी ग्रात्मा के बन्धु भगवान् के विराजमान होने के लिए, स्तनों के कुङ्कुम से ग्रिङ्कित ग्रपने उत्तरीय वस्त्रों के ग्रासन बनाए ॥१३॥

सुबोधिनी—शोके गतेपि कामस्तापात्मको वर्तत एव, सम्बन्धस्याजातत्वात्। यदा पुनस्ताहश-स्थाने तदर्थं गतः, तदा तद्दर्शनेन तस्य तदवस्था-मापन्नस्य दर्शनेन योऽयमाह्लादः भाव्यर्थनिश्चयात् तेन विधूताः हृद्र जो यासाम्। एवं निवृत्ते दोषे तासां यज्ञातं तदाह मनोरथान्तं ययुरिति। ताभिर्यथाकथित्रत् सम्बन्धोऽभिल्षितः। जातस्तु ततोऽनन्तगुणसामग्रीसहितः। ग्रतो मनोरथस्या-प्यन्तो यत्र तादृशं ययुः। नन्वनभिल्षितं कथं प्राप्नुयुः, तत्राह् श्रुतयो यथेति। श्रुतयो हि निरन्तरं भगवद्गुणवर्णनपराः। तेन धर्मेण, वाचः पूर्वरूपं यन्मनः, तस्यापि यदगम्यं भगवद-

स्वरूपं, तत् प्राप्तवत्यः । 'यतो वाचो निवर्तन्ते ग्रप्राप्य मनसा सहे'ति भगवदानन्दो मनोरथान्तो भवति । तत्प्रतिपादिकाः श्रुतयो जाताः । सर्वे च मन्यन्ते । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि', 'ग्रतो-ऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति, 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' इत्यादिवाक्यैः ब्रह्मणि श्रुतयः प्रमाण्मित्यध्यवसीयते । 'सर्ववेदान्त प्रत्यय'मिति न्यायाः । ग्रलौकिको वेदार्थः । ग्रलौकिका वेदशब्दाः । लोके च न सङ्कोतः । तथापि निरन्तरं भगवत्कार्यं कथयन्तीति लोकाः तच्छ्रवणेन शुद्धान्तः करणाः स्वयमेवालौकिक-विषये सामर्थ्यं मन्यन्ते । श्रुतिश्च तत्प्रतिपादिका

भगविदच्छ्या । नात्र लौिककं साधनमपेक्षते, युक्तिं वा । तथा एतासामिप मनोरथान्त प्राप्तिः । एवं परमपुष्ठषार्थदातुर्भगवतोऽन्यत्राभिनिवेशे ग्राधारधर्मसम्बन्धात् स्वस्य कृतार्थता न भविष्य-तीति पूजार्थमात्मिनवेदनार्थं च ग्रासनं चक्रुरि-त्याह स्वरैक्तरीयैरिति । तद्देशस्थानां स्त्रीवस्त्राणि त्रीसा भवन्ति । परिधानीयं, कृचपिट्टका, उप-रिवस्त्रं च । सर्वाभिरेव स्वोपरिवस्त्रास्पि ग्रास-नार्थं दत्तानि । उपरिवस्त्राण्यपि द्विविधानि भवन्ति । सर्वदा परिवेयानि, भोगसमये च । तानि सूक्ष्मारिंग भवन्ति । तान्येव भगवते दत्तानिति ज्ञापयितुमाह कुचकुङ्कुमाङ्कितेरिति । शुष्काण्यपि कुङ्कुमानि क्रीडायामाद्रीरिंग भवन्ति । श्रतस्तेनाङ्कितानि उत्तरीयारिंग, श्रचीक्लृपन् कल्पयामासुः । ननु स्वोपरिपरिधेयं कथमधः कल्पयाञ्चकुरित्याशङ्क्याह श्रात्मबन्धव इति । श्रात्मनः स एव बन्धुः, रक्षित श्रात्मा, तदर्थमेव देहः स्वात्मा च । श्रत उपर्याच्छावनमपि तदर्थनिति तस्यासनक्लृप्तिरुचिता ।। १३ ।।

व्याख्यार्थ-यद्यपि दशम श्लोक के अनुसार गोपियों का शोक निवृत्त हो गया है, किन्तू हृदय का रोग, जो तापात्मक काम है, उसकी निवृत्ति नहीं हुई है, क्योंकि ग्रब तक भगवान से सम्बन्ध नहीं हुआ है। किन्तू जब भगवान् वैसे स्थान में इनके (गोपियों के) लिए पधारे हैं, तब ग्राप के वैसे स्वरूप के दर्शन से, यह निश्चय हुन्ना, कि ग्रब हमारी भगवान से सम्बन्ध की ग्रिभलाषा पूर्ण होगी, जिससे उत्पन्न ग्रानन्द से हृदय का तापात्मक काम भी निवृत्त हो गया। श्लोक में 'मनोरथान्त' कहा है, जिसका ग्राशय है, कि गोपियों ने किसी न किसी प्रकार से, भगवान से सम्बन्ध होने की ग्रभि-लाषा की थी, किन्तु भगवान ने तो उनको अनन्त गुरा और सामग्रियों सहित पूर्ण अभिलिषत का दान किया, श्रतः मनोरथ के अन्त को प्राप्त हुई, ग्रर्थात् इसके अनन्तर कोई मनोरथ शेष नहीं रहा। गोपियों ने जो नहीं चाहा था उसको भी कैसे प्राप्त किया ? इस शङ्का का उत्तर श्रुतियों के हष्टान्त से देते हैं, श्रुतियां निरन्तर भगवान के गुएगगान में लगी रहती हैं। गोपियों ने भी, इसी गुगागान धर्म का सहारा लिया और उन्हें भगवान मिल गए! मन वाग्गी का पूर्वरूप है ( क्योंकि मन में बात ग्राने पर वागा से उसकी ग्रिभव्यक्ति होती है ) परन्तू भगवान तो वागी तथा मन से भी अगम्य हैं, जैसा कि ''यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह'' अर्थात् मन सहित वासी वहां जाकर लौट ग्राती है यों भगवदानन्द को मनोरथान्त-जहां से ग्रागे मनोरथ न दौड पाये-पान ना चाहिए। ( उसे गोपियों ने गूग्गान से प्राप्त कर लिया )। उस ब्रह्म का प्रतिपादन श्रृतयों ने किया और यह सब मानते भी हैं। उपनिषदों में विशात ' उस पुरुष को पूछता हूँ, 'इस कारण से लोक ग्रौर वेद में पूरुषोत्तम नाम से प्रसिद्ध हूँ 'सर्व वेद जिसके पद का वर्णन करते हैं। इत्यादि वचनों से प्रमाणित होता है कि श्रुतियां ब्रह्म स्वरूप में प्रमाण हैं, 'सर्व वेदान्त से ब्रह्म का हो ज्ञान होता है, क्योंकि विधि वाक्य समान ही हैं।

वेद का अर्थ अलौकिक है, वेद के शब्द अलौकिक हैं, लोक में वेद के शब्दों का कोई संकेत नहीं है, तो भी वे सदा ही भगवान के कार्य का वर्णन करते रहते हैं, जिसके श्रवरण से लोगों के

१—तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि, २—ग्रतोऽस्मि लोके वेदे च प्रश्यितः पुरुषोत्तमः, ३—सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति, ४—प्रवंवेदान्त प्रत्ययम्,

ग्रन्त:करण शुद्ध होते हैं, शुद्ध ग्रन्त:करण होने से, लोक स्वयं ही ग्रलौकिक विषय में वेद की सामर्थ्य मानते है ग्रौर श्रुति भी उसका प्रतिपादन भगवान की इच्छा से करती हैं। वेद के विषय में श्रुतियों को किसी लौकिक साधन वा युक्ति की ग्रपेक्षा नहीं है, ' वंसे गोपियों को भी मनोरथान्त की प्राप्ति हुई है।

इलोक में श्री शुकदेवजी 'स्वैरुत्तरीये' पद से यह बताया कि भगवान् के विराजने के लिए गोपियों ने ग्रपने उत्तरीय वस्त्रों से ग्रासन बनाए, इस पद का भाव यह है कि गोपियों के मन में यह शङ्का हुई, कि यदि परम पुरुषार्थ देने वाले भगवान् ग्रन्यत्र विराजमान होंगे, तो उस ग्रन्य ग्राधार के सम्बन्ध होने से, हमारी ग्रपनी कृतार्थता नहीं होगी, ग्रतः भगवान् की पूजा के लिए तथा ग्रात्म-समर्पण करने के लिए ग्रपने उत्तरीय वस्त्रों से ग्रासन बिद्याए।

उस देश की स्त्रियों के वस्त्र तीन होते हैं, एक वस्त्र पहनने के लिए दूसरा वस्त्र स्तनों को कस कर बान्धने के लिए ग्रौर तीसरा वस्त्र ऊपर डालने का होता है, सब गोपीजनों ने ग्रपने ऊपर के वस्त्रों के ग्रासन बनाए। ये ऊपर के वस्त्र भी दो प्रकार के होते हैं, एक सदा पहनने के लिए दूसरा भोग के समय पहनने के लिए होता है। मोग के समय वाले वस्त्र सूक्ष्म होते हैं, वे ही भगवान् के विराजने के लिए ग्रासन बनाए थे, वे वस्त्र स्तनों पर लगी कुङ्कुम के रंग से ग्रांकित थे, यद्यपि कुङ्कुम शुष्क हो गए थे, किंतु क्रीड़ा करते हुए, वे ग्रार्व हो गए जिससे वस्त्रों में उसके चिन्ह हो गए थे। ग्रपने पहनने का ऊपर वाला वस्त्र नीचे क्यों बिछाया? इसके उत्तर में शुकदेवजी ने 'ग्रात्मबन्धवे' पद दिया है जिसका ग्राशय यह है, कि जिसके लिए ग्रपने उत्तरीय वस्त्र दिए हैं, वह ग्रपने ही बन्धु हैं, उनके लिए ही यह देह ग्रौर ग्रात्मा धारण कर रखी है, ग्रतः यह उत्तरीय भी उनके लिए ही हैं इसलिए उत्तरीय से ग्रासन बनाना योग्य ही है ।।१३॥

ग्रामास—ततो भगवान तासु सर्वत्र निविष्ट इति ख्यापियतुं तद्दत्तासन उपविष्ट इत्याह तत्रोपविष्ट इति ।

आभासार्थ—ग्रनन्तर भगवान् ने गोपियों में सर्वत्र प्रवेश किया, यह जताने के लिए गोपीजनों के उत्तरीय वस्त्रों से बने ग्रासन पर विराजे, जिसका वर्णन 'तत्रोपविष्टः' श्लोक से करते हैं।

श्लोक—तत्रोपविष्टो भगवान् स ईश्वरो योगेश्वरान्तर्ह् दि कल्पितासनः । चकास गोपीपरिषद्गतोऽचितस्त्रैलोक्यलक्ष्म्येकपदं वपुर्देधत् ॥१४॥

श्लोकार्थ — योगेश्वरों के हृदय में जिनके ग्रासन का होना माना जाता है, वह मगवान् वह ईश्वर, तीनों लोकों की लक्ष्मी की शोभा को एकत्रित करके एवं गोपियों की परिषद् में उनके द्वारा की गई पूजा से सुशोभित होकर वहां उन वस्त्रों पर बिराजे ॥१४॥

१-श्रुतियों की भांति, ३--महीन

सुबोधिनी-भगवानिति तेषां कार्यसाध-कत्वम् । नवूत्तरीयवस्त्रापगमे सभायां रसाभासो भवेत, ग्रतः कथमूपविष्ट इति चेत्, तत्राह स ईश्वर इति । सः पूर्वं प्राथितः । ईश्वरः सर्वकरणसमर्थः । ग्रतस्तासां दिव्यानि वस्त्राणि सम्पन्नानीति बोधितम् । येषां जलकीडायां न वाससामार्द्रता । ग्रतः सर्वकरणसमर्थः तत्रोपविष्टः सः प्राधितः । (यद्वा । पूर्वं वरदानसमये वस्त्रष्वपहृतेषु सर्वथा तदभावे यस्य रसाभासो न जातः, तस्य केवल-मृत्तरीयाभावे कथमधूनापि स भवेदिति वक्तुं स इत्युक्तवान् । ननु तदानीमपि कथं न रसाभास इत्यत ग्राह ईश्वर इति । कर्तुं सामर्थ्यवत्त्वात् । यदि स भवेत्, तदा तथा न कुर्यादेव। ग्रकत् सामर्थ्यवत्त्वेन रसाभासहेत्रत्वेऽपि तद्दत्तमासनं त्यक्तूमशक्यमेव । ग्रन्यथाकत् सामर्थ्यवत्त्वेन रसाभासप्रकारेगापि रसमृत्पादयितुं शक्तः।

ग्रतस्ताहरो न किञ्चिदनुपपन्नमिति भावः।) ननु भगवान् ग्रपवित्रे भोगादिलेपयुक्ते कथमूपविष्ट इति चेत्, तत्राह योगेश्वरान्तहं दि कल्पितासन इति । योगेश्वराणां हृदयं शुद्धम् । तत्राप्यन्त-हु दयम । तत्रापि कल्पितमेव भगवदासनम, न तु क्लृप्तम् । मानसी मृतिस्तिष्ठति, न तु कदा-चिदपि स्वयमुपविष्ट इति मूख्यमासनमेतदेव। ग्रतश्रकास, परमशोभां प्राप्तवान । पूर्ववद गोपीनां परिषदं गतश्च जातः । परितो गोपिका उपविष्टा इत्यर्थः । सभापतिभंगवान । ग्रतस्ता-भिर्राचतः। ततो भगवान् तासामर्थे त्रेलोक्ये यावन्ति लक्ष्मीरूपािए इन्द्रपदादीनि, तासां यदेकं पदं, यस्यांशविलासाः तत्तह्रक्ष्मीभोक्तारः, ताहशं वपूर्धं तवान् । ग्रस्मिन्नर्थं देशकालादिभेदेन यावन्त उत्कृष्टा अर्था अपेक्ष्यन्ते, तान् प्रकटितवान. ताहशवपूर्धारएमे ।। १४ ।।

व्याख्यार्थ मुल श्लोक में 'भगवान्' ग्रौर 'ईश्वर' दो नाम दिए हैं, उनका ग्राशय यह है. भगवान नाम इसलिए दिया है, कि गोपियों के कार्यों को सिद्ध करने वाले हैं, ग्रीर 'ईश्वर' नाम देने से यह बताया है, कि ग्राप कर्नु, ग्रकर्नु तथा ग्रन्यथा कर्नु समर्थ हैं। जिससे गोपियों के शरीर पर उत्त-रीय वस्त्र न होने से सभा में रसाभास होना चाहिए वह न हुम्रा कारण कि समर्थ होने से उनको दिव्य वस्त्र पहना दिए, दिव्य वस्त्र जल कीडा के समय भी ग्रार्द नहीं होते। यो सभी तरह के सामर्थ्य वाले वहां प्रार्थना करने पर बिराजे।

भगवान भोगादि लेप वाने ग्रपवित्र वस्त्रों से बने ग्रासन पर कैसे विराजे ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि योगेश्वरों का हृदय गुद्ध है उसमें भी भीतर का हृदय ग्रौर गुद्ध होता है। उस भीतर के शुद्ध हृदय में भी भगवान के विराजने के लिए ग्रासन की कल्पना मात्र की जाती है किन्त ग्रासन बनाया नहीं जाता है, ग्रतः वहां योगेश्वरों के हृदय में प्रभु की मानसी मूर्ति केवल खडी रहती है, किन्तू कभी भी वहां स्वयं स्वरूप से विराजमान नहीं होते हैं। जिससे सिद्ध है कि भगवान के विराजमान होने का यह ही मुख्य स्रासन है। उस पर विराजमान होकर गोपियों की परिषद में परम शोभा को प्राप्त हए । ग्रापके चारों तरफ गोपियाँ बैठ गईं। उस समा के सभागति भगवान बने, ग्रतः गोपियों ने उनकी पूजा की । इसके बाद तीनों लोक में लक्ष्मीरूप जितने भी पद हैं, यथा इन्द्र का पद, उन सारे पदों को मिलाकर जो एक पद बनता हो कि जिसके ग्रंशों का विलाश तत्तद लक्ष्मी का भोग करनेवाले बनते हैं, ऐसा वपू घारए। कर बिराजे । इसलिए देश काल ग्रादि के प्रभेदों में जो भी कुछ उत्कृष्ट पदार्थ ग्रपेक्षित हैं, उन्हें प्रकट करता हो ऐसा वपू भगवान ने धाररा किया ॥ १४॥

श्री प्रभुचरण टिप्पणी में श्राज्ञा करते हैं, कि, जो वस्तु लोक वेद में अपवित्र मातकर

ग्रहण करने योग्य नहीं होती है, वह भी गोपियों के सम्बन्ध से भगवान् के लिए योगेश्वरों के शुद्ध श्रन्तहृदय से भी ग्रविक उपयोगी हो जाती है, तो लोकवेद में जो उपादेय मानी जाती हो, ऐसी वस्तु यदि इन गोपियों से सम्बन्ध रखने वाली हो, तो उसकी उपयोगिता के बारे में क्या कहा जाय?

('रसाभास' पर श्री प्रभुचरण ग्राज्ञा करते हैं कि, जब गोपियों ने कात्यायनी वर्त कर वरदान लिया, उस समय उन्होंने ग्रपो सर्व वस्त्र उतार दिए थे, तो भी रसाभास जब न हुग्रा तो ग्रव केवल उत्तरीय वस्त्रों के उतारने से रसाभास कंसे होगा ? उस समय जो प्रभु थे वे ही ग्रव भी हैं, इसलिए श्लोक में 'सः' (वह) कहा है। उस वक्त रसाभास क्यों न हुग्रा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'ईश्वरः' हैं, ईश्वर होने से कतुँ, ग्रवतुँ, ग्रौर ग्रन्यथा कर्तुँ समर्थ हैं ग्रतः जब कर्तुं समर्थ हैं तो रसाभास होता तो यों करने ही नहीं देते, ग्रर्थात् वस्त्र उतारने नहीं देते । ग्रकर्तुं समर्थ होने से उत्तरीय वस्त्र से बने ग्रासन को छोड़ नहीं सकते हैं, दूसरी तरह करने में समर्थ होने से 'रसाभास' होते हुए भी रस उत्पन्न कर सकते हैं, ग्रतः वैसे सर्व समर्थ ईश्वर में कुछ भी ग्रसंभव ग्रथवा ग्रयोग्य नहीं है)

श्री प्रभुचरण ने टिप्पणी में 'ग्रपने ग्रन्तः करण के दोष' का विवरण 'स्वकृतघ्नता' पद से किया है। परोक्ष में भी भजन करने के कारण प्रभु ने विप्रयोग रस का दान किया ही किन्तु इस रसदान का ज्ञान इन गोपीजनों को नहीं हुग्रा यही इनकी कृतघ्नता है। प्रभु में तो कोई दोष है ही नहीं, ग्रतः ग्रारोप करने पर ही वह दोष संभव है। ग्रन्थत्र भासित होने वाली वस्तु का कहीं ग्रन्थत्र ग्रारोप होता है या फिर स्मृति में जो कोई बात ग्रा जाए उसका ग्रारोप हम दिखलाई देती वस्तु पर कर देते हैं। स्वामिनियों को प्रिय के ग्रलावा ग्रीर किसी धर्म की स्कृति ही नहीं है ग्रतः ग्रपने में रहे हुए धर्म का ही ग्रारोप यहां किया जा रहा है। यद्यपि यह भी रसमध्यपाती भाव है ग्रतः दोष रूप नहीं है तथापि भगवान् में किसी भी दोष का न होना शास्त्र सिद्ध है इसलिए ग्रारोप तो भ्रममूलक ही है परन्तु रसशास्त्र की रीति के ग्रनुसार ही।

श्रामास—एवं प्रसन्नं भगवन्तं हृष्ट्वा स्वान्तः करणदोषदूरीकरणार्थं स्वकृतघ्नतां पूर्वं भगवित किल्पतवत्य इति तिन्नराकरणार्थं लोकहष्टचा भगवित कृतघ्नतालक्षणो दोषोऽस्ति न वेति निर्णयार्थं किश्चित् प्रष्टुमुद्यता इत्याह सभाजियत्वेति ।

ग्राभ सार्थ — गोपीजनों ने भगवान का दर्शन कर, उनके स्वरूप से मन में समभा, कि ग्रव भगवान प्रसन्न हैं ग्रतः वास्तव में जो भगवान निर्दोष हैं उन्हें ग्रपने ग्रन्तः करण के दोष के कारण हमने कृतघ्नी समभ लिया था, क्योंकि उनने हम शरणागतों का त्याग किया, जिससे भगवान दोषी हैं वैसे भाव हमारे हो गए थे। ग्रव भगवान ने प्रसन्न होकर प्रकट दर्शन दे दिए हैं ग्रतः हमारे लिए ग्रपने ग्रन्तः करण के दोषों को दूर करने का यह उचित ग्रवसर है। गोपियां यह निश्चय कर, लोक हिंद से भगवान में कृतघ्नता दोष है ग्रथवा नहीं, जिसके निर्णय के लिए कुछ पूछने को तैयार हो गईं, जिसका वर्णन श्रो गुकदेवजी 'समाजयित्वा' श्लोक से करते हैं।

#### श्लोक—सभाजियत्वा तमनङ्गदीपनं सहासलीलेक्षणिविश्रमभ्द्रुवा । संस्पर्शनेनाङ्ककृताङ्घिहस्तयोः संस्तुत्य ईषत्कुपिता बभाषिरे ।। १५।।

श्लोकार्थ — गोपियों ने हास्य एवं लीला सिहत दर्शन से तथा विलास युक्त भृकुटी से, ग्रनंग को उद्दीपन करने वाल भगवान् की स्तुती की ग्रौर ग्रङ्क में पधराए हुए चरगों का हस्तों से स्पर्श करतो हुई, ग्रर्थात् उनको प्रेम पूर्वक चांपती हुई गोपियाँ स्तुति कर कुछ क्रोध से बोलने लगीं ॥ १५ ॥

सुबोधिनी—प्रश्नार्थं प्रथमतः सभाजनं स्तोत्रं कृत्वा । ननु किमनेन विचारेण साम्प्रतम्, जातं फलं भुज्यतामिति चेत्, तत्राह ग्रनङ्गदीपनिमिति । ग्रनङ्गं दीपयित निरन्तरमेव । ग्रङ्गाभावं सम्पादयतीति च ध्वनिः । ग्रतो नैकेन भोगेन कार्यनिष्पत्तः । पुनस्तेनापि भोगेनाग्रे ग्रधिक एव खेदः स्यात् । स चेत् स्वदोषेण, तदा दोषो दूरीकर्तव्यः । भगवद्धमेंण चेत्, वाङ्निर्वन्धं कारियत्वा प्रार्थयित्वा वा फलानुभवः कर्तव्य इति भावः । ग्रनङ्गदीपने साधनमाह सहासेति । साधनाभावार्थं वा प्रार्थनीय इति साधनकीर्तनम् । हासपूर्वकं यल्लीलेक्षणं, तेन विभ्रमन्ती या भ्रूः तया ग्रनङ्गं दीपयित । पञ्चात्र साधनानि । हासो लीला ईक्षणं विलासाः भ्रुश्चेति । पञ्च

चेद्धे तवः कार्यमप्रतिहतं भवति । माया व्यामो-हिका स्वरूपिवस्मारणार्थम् । लीला स्वासिक्तं साधयति । ईक्षणं तत्र ज्ञानजनकम् । ग्रन्यथा ज्ञानान्तरेण तिन्नराकरणं स्यात् । विलासाः पोषकाः । भ्रूर्यमः नियन्ता काल इति । याव-त्प्रसाददाता वा तत्रैव । ततः प्रश्नार्थं उपढौकनं कुर्वन्ति संस्पर्शनेनेति । ग्रङ्के कृतः स्थापितो यो भगवदङ्घिः, तत्सम्बित्धनौ यौ हस्तौ, तयोः सम्यवस्पर्शनेन संल्लालयन्त्य इत्यर्थः । संस्पर्शनेन सहिताः । तत ग्राभिमुख्यार्थं संस्तुत्य । एवं सर्वभावेन प्रपन्नानिप त्यजतीति भगवित दोष-दृष्ट्या ईषत्कुपिताः । साधनैनिवित्तोऽपि दोषो न सम्यक् निवर्तते, यावद् भगवान्न निवर्तय-तीति । ग्रतो विवादमिव कुर्वन्त्यो बभाषिरे ।१५।

#### व्याख्यार्थ -गोपियों को भगवान से प्रश्न करने थे, इसलिए प्रथम भगवान की स्तुति की।

भगवान् निर्दोष हैं किन्तु उनमें कृतघ्नता रूप दोष उत्पन्न हुम्रा है वा नहीं? इस प्रकार बिचार करने की क्या म्रावश्यकता है? यब तो फल प्राप्त हो गया है उसका उपभोग करना चाहिए, यदि यों कहा जाए तो उसके उत्तर में 'म्रानङ्गदीपनं' पद दिया है। जिसका भावार्थ है, कि यह फल म्रानङ्ग (काम) को सदैव प्रज्वित करता ही रहता है जिससे यह घ्विन निकलती है कि यह शरीर का भान मुला देता है, म्रातः एक वार भोग करने से, कार्य की पूर्णता नहीं होती है। जिससे फिर वैसे एक भोग से म्रागे, म्राधिक खेद होगा। वह खेद, यदि म्रपने दोष से होवे, तो दूर करना चाहिए म्रोर यदि भगवान् के धर्म से हुम्रा हो, तो भगवान् से बोलचाल कर म्रथवा उन्हें प्रार्थना कर, यह निश्रय करा लेना कि पुनः खेद जनक लीला न करे, म्रानन्तर फल का म्रनुभव करना चाहिए। इतने समम्र कहने का यह ही भाव है।

भगवान् ज़िन साधनों से ग्रनङ्ग को प्रज्वलित करते हैं, श्री शुकदेवजी उन साधनों का वर्गान करते हैं, श्रथवा तो अनंग को दीप्त करनेवाले साधन भगवान् को रखने नहीं चाहिए यह प्रार्थना करनी चाहिए। इस स्राशय से अनंगोद्दीपक साधनों का वर्र्शन है। (१) हास (२) लीला (३) ईक्षरा (४) विलास एवं (५) भ्रू यों ये पांच ग्रनंगवर्धन साधन हैं। हास्य पूर्वक जो लीलायुक्त ईक्षरण, उस ईक्षरण के काररण जो भ्रुकुटि का विलास, यह विलास ही ग्रनंग को उद्दीप्त करता है। पाँच हेतुस्रों के जुटने पर कार्य निर्विद्न संपन्न होता है। भगवान् का हास माया है, जिससे स्वरूप विस्मरण रूप मोह उत्पन्न होता है। भगवान् की लीला श्रापके स्वरूप में श्रासिक सिद्ध कराती है । ईक्षगा वाँच्छित लीला के स्वरूप का ज्ञान प्रकट करता है । यदि ईक्षगा वह ज्ञान प्रकट न करे, तो अन्य पदार्थों के ज्ञान होने से, आसक्ति का नाश हो जावे। विलास उस ज्ञान का पोष्ण करने वाले हैं। भगवान् की भ्रुकृटि यम है, ग्रतः जैसे यम नियम में रखनेवाला है वैसे यह भ्रुकृटि रूप यम भी भाव का नियामक है, जिससे भाव नाश नहीं होता है । अथवा (क्योंकि फलका नियमन भू कृटि द्वारा होता है ग्रतः ) इस ग्रनंगभाव के होने पर ही, ग्रर्थात् देहानुसंधान के हटनेपर ही, भ्रुकृटि भगवान की ग्रादी कृपाग्रों का दान करती है, ग्रर्थात स्वरूपानन्द का दान करती है।

गोपियों को भगवान् से प्रश्न करने हैं, ग्रतः भगवान् को प्रसन्न करने के लिए उन्हें दुलारती हैं, इसलिए मूल श्लोक में 'संस्पर्शनेन' पद्दिया है। गोपियां प्रथम भगवान् के चरण गोद में पघरा के ग्रनन्तर दोनों हस्तों से चरणों को इस प्रकार स्पर्श करने ग्रथवा चांपने ( दाबने ) लगीं जिससे प्रभू को स्रानन्द प्राप्त हो। इसी भांति की क्रिया करती हुई गोपियां, भगवान का ध्यान स्रपनी तरफ ग्राकपित करने के लिए स्तुति करने लगीं।

गोपियों को कुछ रीस भी चढ़ी क्योंकि गोपियों के मन में ग्राया, कि, हम सर्व-भाव से जो शर्गा ग्राई हुई हैं उनको भी छोड़ते हैं। इस प्रकार भगवान में दोष दृष्टि हुई, जिससे थोड़ी कृपित हो गई।

गोपीजनों ने दोष निवारए। के लिए जो संस्पर्शन ग्रादि साधन किए, उनसे दोष नाश हुए, तो भी, जब तक भगवान स्वयं दोषों को नाश न करेंगे तब तक जड़ सहित दोष नाश नहीं होगे, ग्रतः भगवान् से विवाद सा करती हुई बोलने लगीं।।१४॥

श्रामास—तासां प्रश्नमाह मजत इति ।

म्राभासार्थ -श्री शुकदेवजी 'भजतोऽनु' श्लोक में गोपियों ने जो प्रश्न किए हैं, उनका वर्णन करते हैं।

श्लोक-गोप्य अचु:-मजतोऽनुभजन्त्येक एक एतद्विपर्ययम्। नोभयांश्र भजन्त्येक एतन्नो बूहि साधु भोः ॥१६॥

१-काम, २-तेज वा धधकता हुग्रा, ३-काल रूप।

श्लोकार्थ — गोवियां कहने लगी, कि, कितने एक तो भजन करने वालों को स्वयं भा भजते हैं, कितने एक, भजन न करने वालों को उनके भजन की परवाह न कर भो भजते हैं, कितने एक, भजन करने वाले तथा भजन न करने वाले, दोनों को नहीं भजते हैं। इन तीन प्रकार के पक्षों का स्पष्ट वर्णन की जिए ॥१६॥

सुबोधिनी-त्रयः पक्षाः सन्दिग्धाः, फलतः, स्वरूपश्च, भजनाभजनाभ्याम् । तत्रैके ये यथा भजन्ति, ते तथा तानपि भजन्ति । एके पुनर-भजतोऽपि भजन्ति । श्रन्ये त उभयानपि न भजन्ति । तेषां त्रयाएगां उभयोरिप प्रतियोगिनोः फलं वक्तव्यम्। ये भजनानुसारेगा मजन्ति, ते किं कृतघ्नाः, ग्राहोस्वित् धूर्ताः ग्राहोस्वित् समी-चीना इति । केनचित् पादप्रक्षालनं कृतम्, सोऽपि चेत् करोति, तदा किं स्यात्। फलार्थकरगो फलं देयम् । तेनापि तदेव कर्तव्यमिति करणे तदेव कर्तव्यम् । निरपेक्षकरगो तु सन्देह एव । स्रभजतो भजने क्वचिद्दोषः स्यात् । यथा निष्कामे

कामिनी । क्वचिद्पकारः, अपेक्षितश्चेदर्थः। क्वचित् स्तेह:। क्वचिद्धर्म इति। एकं फलं निर्धारितं वक्तव्यम्। यो वा न भजति पूर्वः, तस्य वा कि फलमिति। ये वा नोभयविधान् भजन्ति, तेषामुभयविधानां वा किं फलमिति। कृतस्य साधनस्य कुत्र वा उपयोगः। एतत् सर्व बूहि। साधु यथा भवति तथा। भो इति सम्बो-धनं सावधानार्थम् । भजतः पुरुषाननु तदनुसारेगा भजन्ति । एके पुनः भजनव्यतिरेकेगीव भजन्ति । इत्युभये भजनकर्तारः । अन्ये तु भजनरहित एव ।१६॥

व्याक्यार्थ-लोक में, फल ग्रौर स्वरूप तथा साधन से तीन पक्ष संदिग्ध हैं ग्रर्थात् स्पष्ट नहीं हैं, पहला पक्ष, कुछ जो जैसे भजन करते हैं उनका स्पष्ट रीति से वैसे ही भजन करने वाले होते हैं। दूसरा पक्ष, कुछ जो भजन नहीं करते हैं उनके भजन की परवाह न कर उन्हें भी भजते हैं। तीसरा पक्ष, कुछ भजन करने वाले ग्रौर भजन न करने वाले दोनों का भजन नहीं करते हैं। इन तीनों का एवं दूसरे और तीसरे में जो दो प्रतियोगी + हैं प्रथम उनका फल कहिए।

जों भजन करने वाले का वैसा ही भजन करते हैं वे कृतघ्न ※ हैं ? वा धूर्त ● हैं ? ग्रथवा श्रेष्ठ 🖺 हैं ?

योजनाकार लालूभट्टजी:--

+ दो प्रकार भजन के हैं तथा एक प्रकार श्रभजन का यों कुल तीन प्रकार हैं 1 (१) जैसे 'क' 'ख' का भजन करता हो वैसे ही 'ख' क' का भी भजन करता है (२) 'क' 'ख' का भजन नहीं करता परन्तू 'ख' 'क' का भजन करता है (३) 'क' 'ग' का भजन करता है परन्तु 'ख' 'ग' का भजन नहीं करता परन्तु 'ग' तो 'क' या 'ख' किसी का भी भजन नहीं करता है।

यहां (२) कल्प में 'क' प्रतियोगी है तथा (३) कल्प में भी 'क' प्रतियोगी है। इन तीनों कल्पों का एवं उक्त (२) एवं (३) कल्प के दो प्रतियोगी 'क' के लिए क्या फल है यह जानना है।

※ भजन के उपकार को नहीं मानना एवं प्रत्युपकार में समर्थ होते हुए भी भजन का जो योग्य फल हो, उने न देकर केवल व्यवहार निभाने के लिए उसका भी उसी प्रकार से भजन कर देना, यहां कृतघ्नता की संभावना है।

चित्र कोई हमें धन की प्राप्ति के लिए भजता है तो उसे धन तो नहीं देता किन्तु बुरा न लगे एतदर्थ जैसे वह हमें भजता हो ऐसे ही हम यदि उसे भजे तो यह एक धूतँता का ही शिष्ट प्रकार कहलायेगा।

野 जो जैसा हमारा भजन करे उसे उसी तरह भजना इससे ग्रधिक उचित एवं संभव क्या है ग्रतः श्रेष्ठता की भी संभावना है।

प्रकाशकार पुरुषोत्तमजी:-

※ भजन को देखकर भजन करना और जिसने पहले किया उसके उपकार को नहीं मानना, इस पर भी खुद के किए हुए को उसके किए हुए से ग्रधिक मानना कृतघ्नता है।

पहले जिसने भजन किया उसका उपकार तो माने परन्तु स्वयं ग्राप ( उसे देखकर कर रहे होने पर भी ) ग्रपने कार्य को पहले वाले के समान माने या उसका उत्कर्ष न माने यह धूर्तता है।

भि पहले वाले ने फलाशा से किया या बिना किसी फल की आशा के इसका निर्एाय न हो पाने से जैसे वह भजन करता हो कम से कम उतना या वैसा तो उसका भी भजन कर ही देना चाहिए, यह भाव श्रेष्ठता का है।)

कोई एक पुरुष, दूसरे के पैरों को इस ग्राशा से घोता है, कि जिसके पैर मैं घोता हूँ वह मेरे भी पैर घोवे तो समीचीन पुरुष को वैसा ही करना चाहिए, यदि वह किसी ग्राशा के बिना पैर घोता है, तो सामने बाला क्या करे इसमें सन्देह रहता है, ग्रतः इस प्रथम पक्ष के सन्देह का निर्णय करना चाहिए।

जिसको भजन करने की इच्छा नहीं है, उसका यदि कोई भजन करना चाहे, तो कहीं दोष भी होता है। जैसे कोई निष्काम △ पुरुष है, उसके साथ कोई कामानुर कामिनी भोग की इच्छा करती है, तो वहां दोष होता है, कभी उससे उपकार ४ भी हो जाता है, यदि उस ग्रथं की ग्रपेक्षा हो, तो कहीं स्नेह ○ ग्रौर कहीं धर्म ⇒ भी होता है। एक निर्धारित फल कहना चाहिए। जो पहले भजन नहीं करता उसके लिए क्या फल है ग्रौर जो भजने या न भजने वाले ग्रर्थात् किसी को भी नहीं भजता उसके उदाहरणा में भजने ग्रौर न भजने वालों का क्या फल है, उनके किए हुए साधनों का उपयोग कहाँ होगा? यह ग्राप बताग्रो ग्रौर वह साधु रीति से यहां सम्बोधय में 'भो' पद सावधान करने के लिए दिया है। कितने ही भजन करने वालों के ग्रनन्तर वैसे ही भजन करते हैं ग्रौर किर कई भजन नहीं करने वालों को भी भजते हैं, वे दोनों भजन करने वाले है इनके सिवाय दूसरे भजन रहित हैं □ ॥१६॥

△ कश्यप ऋषि निष्काम थे उनको दिति ने सन्ध्या समय वश किया जिससे वहां दोष उत्पन्न हुम्रा है—भा० तृ० स्कन्ध

्याग्निध्न को पितृलोक की इच्छा थी इसलिए ब्रह्माजी ने पूर्वचिति अप्सरा को स्नाग्निध्न के

पास भेजा जिससे उसको नौ पुत्र उत्पन्न हुए। इस कार्य से ब्रह्मा का स्राग्निध्न पर उपकार हुन्ना, इस प्रकार कभी उपकार भी होता है।

⇒ उर्वशी चरित्र से, स्तेह देखने में ग्राता है— भा० नवम स्कन्ध

च इस प्रकार ग्रभजन करने वालों के भजन का एवं भजन करने वालों के ग्रभजन का क्या फल है ? कौन कब कृतघ्न, धूर्त या समीचीन माना जाना चाहिए इसका खुलासा ग्रपेक्षित है । यथा− उर्वशी ग्रर्जुन के पास इच्छा से ग्राई थी, किन्तु ग्रर्जुन ने उसकी इच्छा पूर्ण नहीं की, जिससे उसने ग्रर्जुन को शाप दिया ग्रौर निन्दा भी की ग्रतः ग्रर्जुन कृतघ्न है ।

जरा नारदजी के पास भोग की आशा से आई, किन्तु नारदजी ने उसकी अभिलाषा पूर्ण नहीं की, जिससे उसने नारदजी को शाप दिया अतः नारदजी धूर्त है।

वरूथिनी यद्यपि भजन की इच्छा से ग्राई, किन्तु मार्कण्डेय को जितेन्द्रिय जान, उसने वह इच्छा छोड़ दी, जिससे मार्कण्डेय ने वरूथिनी का भजन नहीं किया, ग्रतः मार्कण्डेय समीचीन है।

इस प्रकार जो भजन नहीं करते हैं उनमें भी कृतघ्न, धूर्त ग्रौर समीचीन के विषय में संदेह देखने में ग्राता है।

ग्रामास-एतेषा भेदान् फलं चाह भगवान् मिथो भजन्तीति त्रिभिः ।

ग्राभासार्थ-'मिथो भजन्ति' से लेकर तीन श्लोकों में भगवान इनके भेद ग्रौर फलों का वर्णन करते हैं।

एक भजन करने वाले का जो भजन करता है, दूसरा न भजन करने वाले का भी भजन करता है, तीसरा किसी काभी भजन नहीं करता है, इन तीनों के।

श्लोक - श्रीभगवानुवाच-मिथो भजन्ति ये सख्यः स्वार्थेकान्तोद्यमा हि ते । न तत्र सौहदं धर्मः स्वार्थार्थं तद्धि नान्यथा ।।१७।।

श्लोकार्थ — भगवान कहने लगे, कि हे सिखयों ! जो ग्रापस में एक दूसरे का भजन करते हैं, वहां कोई सुहृदपन वा धर्म नहीं है, क्योंकि वह भजन केवल स्वार्थ सिद्धि के लिए किया जाता है, दूसरा कोई कारण नहीं है ॥१७॥

### 

मुबोधिनी—तत्राद्यपक्षस्य निर्धारमाह । ये मिथो भजन्ति, ते स्वार्थेकान्तोद्यमाः । स्वार्थे एव एकान्तः एकं फलमुद्यमस्य । ते हि ज्ञात्वैवान्योन्यं भजन्ते । तरतमभावेन च भजनमनुवर्तयन्ति । ग्रतः स्वार्थमेव लौकिकार्थमेव तेषामुद्यमः । ननु उभये ब्राह्मणाः, ग्रतोऽन्योन्यभजनेन धर्मः स्तेहो वा भवेत्, कथं स्वार्थं एवेत्याशङ्कचाह न तत्र सौहृदमिति । श्रतो न सौहार्दम् । नापि धर्मः । 'सम्भोजनी नाम पिशाचिभक्षा नेषा पितृन् गच्छति नोत देवान् । इहैव सा चरति क्षीरापुण्या शालान्तरे गौरिव नष्टवत्से'ति । गुरुसेवायामपि यदि हष्टार्थं-तोभयोः, तदापि न धर्मः । शास्त्रानुसारी चेत्,

मिथोभजनाभावः । विद्या तु फलरूगा । सख्य इति सम्बोधनादप्रतारणा । य प्रसिद्धास्ते विण्ज इव । स्वार्थ एव तेषाँ प्रवृत्तिः । यद्यपि धर्मादयोपि स्वार्था एव, तथाप्यन्योन्यभजने न ते सिध्यन्ति । तथा सौहार्दमपि, यद्यन्यभपेक्षोत । तस्य साधनस्य विनियोगमाह स्वार्थाध्यमित । ग्रन्यार्थमपि प्रतीयमानं स्वार्थमेव । एवं सेवादिदानेष्वपि । दुःखनिवृत्तिस्तत्र फलम् । ग्रत्रार्थं सर्वोपि लोकः प्रमाणमिति हिशब्दः । ग्रन्यथा परोपकाराय न । ग्रन्यस्य हृदये तत्प्रतीकारार्थं चिन्ताजननात् । ग्रतः फलं स्वार्थसिद्धः लौकिको । नाममात्रणेव तेषां धर्मत्त्रम्, न तु वस्तुतः ॥१७॥

व्याख्यार्थ-गोपियों ने जो तीन पक्ष ऊपर कहे हैं उन में से पहले पक्ष का निर्णय करते हुए, भगवान ग्राज्ञा करते हैं, कि जो परस्पर भजन करते हैं ग्रर्थात् भजन करने वाले का ही भजन करते हैं वे केवल ग्रपने ग्रर्थ को सिद्ध करके का ही उद्यम करते हैं ग्रर्थात् इस प्रकार के उद्यम का फल केवल स्वार्थ की सिद्धि करना ही है। वे (भजन करने वाले) ग्रापस के भावों को जानकर ही परस्पर भजन करते हैं। कम-ज्यादा भाव से एक दूसरे का भजन करते ही रहते हैं, ग्रतः उनमें परस्पर कभी घोखा भी नहीं होता है जिससे जाना जाता है, कि उनका यह उद्यम ग्रपने लौकिक वा स्वार्थ के लिए ही है। परस्पर भजन करने वाले दोनों ब्राह्मए। हैं तो ग्रापस में, भजन करने से, स्नेह वा धर्म ही होगा, ग्राप कैसे कहते हो, कि स्वार्थ ही है ? जिसके उतर में कहते हैं, कि वहां मित्रता नहीं रहेगी, कारएा कि जिस समय दूसरे ने भजन नहीं किया तो उस समय भजन करने वाले में क्रोध उत्पन्न होगा, ग्रीर वह कहने लग जाएगा, कि ग्ररे देखों तो सही, मैंने इतना भजन किया ग्रीर उसने कुछ नहीं किया ! ग्रतः वहां मैत्री न रहेगी, ग्रौर न धर्म रहेगा । धर्म क्यों न रहेगा, उसके स्पष्टीकरण के लिए ग्रापस्तव के वचन का प्रमास देते हैं। \*ब्राह्मस इकट्ठे बैठकर जो भोजन करते हैं वह पिशाच भिक्षा है ग्रतः वह न पितरों को पहुँचती है ग्रौर न देवों को मिलती है, जैसे बिना बछड़े वाली जो गौ, दूसरी शाला में बान्धने पर कृश होकर, नष्ट हो जाती है, वैसे ही यह पिशाच भिक्षा भी लोक में क्षीगा पुण्य होकर नष्ट हो जाती हैं। ग्रतः परस्पर भजन धर्म नहीं है!। यदि गुरु सेवा भी, वृत्ति " अथवा प्रतिष्ठा के लिए की जाती है, तो वह सेवा, धर्म नहीं है जब गुरु ग्रौर शिष्य शास्त्र

१-ग्राजीविका वा स्वार्थ

<sup>\*&#</sup>x27;सम्भोजनी नाम पिशाच भिक्षा नैषा पितृन् गच्छिति नोत देवान् । इहैव सा चरित क्षीरापुण्या शालान्तरे गौरिव' ॥ स्रापस्तम्ब

<sup>‡</sup>इस प्रकार यदि गुरु भी विद्या वा उपदेश स्वार्थ ग्रथवा प्रतिष्ठा के जिए देते हैं तो वह भी वर्म नहीं है।

के अनुसार परस्पर भजन करते हैं, तब वह धमं है, जिससे शिष्य को जो विद्या प्राप्त होती है, वह फलीभूत होती है। श्लोक में भगवान ने गोपियों को 'सख्यः' संबोधन देकर बताया है, कि मैं जो कह रहा हूं वह तुमको ठगने के लिए नहीं है, किन्तु सत्य निर्णय है। इसका भावार्थ यह है, कि जो परस्पर भजन करते हैं, वे वैश्यों जैसे लेन देन करने वाले हैं उनकी प्रवृत्ति स्वार्थ में ही है। यद्यपि धमं आदि भी स्वार्थ ही हैं, तो भी परस्पर भजन से वे (धमं आदि) सिद्ध नहीं होते हैं। उसी भांति मित्रता भी सिद्ध नहीं होती है, क्योंकि जिससे अन्य की (फल की) अपेक्षा रहती है, उससे मित्रता की सिद्धी भी नहीं हो सकती है। उनके साधन का प्रयोग में स्वार्थ के लिए ही है, यद्यपि वह अन्य के लिए किया हुआ देखने में आता है, तो भी स्वार्थ ही है। इस प्रकार सेवा आदि दोनों में भी समक्षना चाहिए। वहां दुःख की निवृत्ति फल इस विषय में सर्व लोक प्रमाग्ग है, इसलिए श्लोक में 'हि' शब्द दिया है।

श्लोक में 'ग्रन्यथा' पद है, उसका ग्राशय है, कि वह भजन परोपकार रूप धर्म भी नहीं है, कारण, कि दूसरे के हृदय में ग्रर्थात् जिसका भजन किया जाता है, उसके हृदय में उस भजन का प्रतीकार करने की चिन्ता रहती है, इस कारण से, इसका फल लौकिकी स्वार्थ सिद्धि है, यह नाम मात्र ही धर्म कहा जाता है वास्तविक वह धर्म नहीं है।।१७॥

श्राभास-ये पुनः श्रभजतोऽपि भजन्ति, ते द्विविधा इत्याह भजन्तीति ।

श्राभासार्थ — भगवान् 'भजन्त्य' इस श्लोक में कहते हैं कि जो भजन न करने वाले का भी भजन करते हैं वे दो प्रकार के हैं।

श्लोक—भजन्त्यभजतो ये वै करुणाः पितरौ यथा । धर्मो निरपवादोऽत्र सौहृदं च सुमध्यमाः ॥ १८ ॥

श्लोकार्थ—जो भजन न करने वालों को भजते हैं वे दो प्रकार के हैं, एक दयावाले, दूसरे माता पिता, हे सुमध्यामाग्रो ! यहां किसी भी ग्रपवाद से रहित धर्म ग्रीर सौहार्द है ॥ १८ ॥

मुबोधिनी—ये ग्रभजतोऽपि तृष्णींस्थितान् भजन्ति, तत्र निमित्तद्वयम्, लौकिकं वैदिकं वा, स्नेहो विधिश्च । तत्र सौहार्दं धर्मश्च फलं क्रमेणैव । यः पूर्वः तस्य सौहार्दे ग्रवसरे कर्तव्य एवोपकारः । ग्रन्थया कृतघ्नः स्यात् । धर्मशेषश्चेत्, प्रायश्चित्तं

विधेयम् । तदीय एव धर्मः तद्द्वारा तेषु गच्छ-तीति तत्र धर्मे यत्र कर्म प्रधानम्, यत्र वा देवता, तदुभयं न विवक्षितम् । प्रतियोगिनि भजनशङ्का-भावात् । यत्र वा ग्रसमानता, गोः पङ्कोद्धारणवत्, तत्रापि तथा। यत्र पुनराधारे प्रत्युपकारः सम्भव-

१—परस्पर भजन करने वालों के, २—परस्पर भजन, ३—करना, ४—बदला, ४—परस्पर भजन

ति, तत्र प्रवृत्तौ, पूर्वस्याभजने, निरपवादो धर्मः, सौहदं च फलम्। ग्रधिकारिविशेषगां तू एकत्र करुगा, ग्रपरत्र दैहिकः सम्बन्धः । तदाह करुगाः पितराविति । अन्यत्रापि हश्यत इति तद्धमीति-देशमाह यथेति। ये संसारिगाः कराः. तेऽपि कदाचि हीनेषु भजनं कुर्वन्ति, स्निग्धा इव च भवन्ति । तेषां सङ्ग्रहार्थं यथेति । सम्बन्धस्तू जन्मान्तरोयोऽपि भवतीति उपमानोपमेययोरभेदा- देकविधा एव । निरपवाद इति । एतद्रपकारेगा हि तस्यापवादः । तदभावान्निरपवाद एव । ग्रत्र ताहशेऽर्थे । अनेन यत्र प्रत्यूपकारसम्भावनापि न, तत्र धर्म इति सूचितम्। ग्रत एव केचित् क्रियमारगमपि नाङ्गीकुर्वन्ति । सौहार्दे पि धर्मोस्ती-ति चकारः। सुमध्यमा इति सम्बोधनमृक्त-विश्वासाय । धर्मेगीव उत्तममध्यमता ॥ १८ ॥

व्याख्यार्थ - जो लोक भजन न करने वालों ग्रीर चुप रहने वालों का भी भजन करते हैं उसमें दो निमित्त हैं: एक लौकिक, दूसरा वैदिक, जिनमें लौकिक, स्नेह है, श्रौर वैदिक विधि है। वहां लौकिक निमित्त स्नेह का फल सौहार्द है ग्रौर वैदिक निमित्त विधि का फल धर्म है। जो पहला स्नेह है जिसके फलरूप सौहार्द में अवसर आने पर उपकार करना ही चाहिए, अर्थात् भजन करने वाले की कुछ भी भलाई करनी योग्य है, जो नहीं करता है वह कृतघ्न है।

कोई एक मनुष्य धर्म के लिए जिसका भजन करता है उसे धर्म-शेष कहा जाता है ग्रतः भजन करने वाले में जो पाप ग्रादि धर्म रहता है वह धर्म उस ग्रंगरूप में चला जाता है ग्रतः उस पापादि की निवत्ति के लिए उसको प्रायश्चित करना आवश्यक है। जिस धर्म में कर्म वा देवता प्रधान है वह धर्म यहां नहीं कहा गया है क्योंकि कर्म अथवा देवता प्रधान धर्म के कर्ता का पाप देवता अथवा कर्म को नहीं जाता है क्योंकि प्रतियोगी में भजन करने की शङ्का ही नहीं होती है। गाय यदि कीचड में फंस गई होतो उसे निकालना भी धर्म है, परन्तू इस तरह का धर्म यहां विवक्षित नहीं, क्योंकि परस्पर भजन यहां संभव नहीं है गाय एवं पंकसे उसे निकालने वाला मनुष्य समान नहीं है।

जहाँ फिर, ग्राधार पर प्रत्युपकार बन सकता है, वहाँ प्रवृत्ति में, प्रथम पुरुष भजन न करे, दूसरा भजन करे, तो उसका फल निरपवाद धर्म ग्रौर स्नेह है।

जिस भजन में भजन करने वाले को धर्मरूप फल प्राप्त होता है, वहां भजन करने वाले में दया होती है, और जिस भजन में, भजन करने वाले को स्नेह सौहार्द फल मिलता है, वहां भजन करने वाले में देह सम्बन्ध होता है, यह बताने के लिए श्लोक में, 'करुएा: पितरी' कहा है। श्लोक में 'यथा' शब्द का गूढ ग्राशय है, कि इस शब्द से यह बताया है, कि दया तथा सम्बन्ध केवल दयालू ग्रौर माता पिता में नहीं रहता है, किन्तु उनके सिवाय ग्रन्यों में भी रहते हैं, जैसे क्रूर पुरुष भी कभी दीनों पर दया करते हैं, दयालु जैसे बन जाते हैं। इस प्रकार का देह सम्बन्ध जन्मान्तरीय भी हो सकता है। उपमान और उपमेय का भेद नहीं है, ग्रतः यहां केवल 'करुणा' ग्रौर 'पितरी' का उदाहरए। दिया है।

श्लोक में 'धर्म' के लिए 'निरपवाद' कहा है, यों कहने का भावार्थ है, कि जहाँ उपकार नहीं होता वहां तो धर्म निरपवाद है ही बिल्क जहाँ उपकार की संभावना भी नहीं है वहां भी 'धर्म' है इसलिए कितने एक कोई उपकार करना चाहें, तो वह स्वीकार नहीं करते हैं। श्लोक में 'च' शब्द कहने का भावार्थं है, कि सौहार्द में भी 'धर्म' है। 'सुमध्यमा' संबोधन से गोपियों को अपने वचनों में विश्वास करने के लिए कहा है। क्योंकि धर्म से ही उत्तमता ग्रीर मध्यमता होती है। १८॥

श्राभास-ये तू पूनः सर्वथैव न भजन्ति, भजनार्थं भजतः, सौहदेन वा भजतः। धर्मार्थे तु न राङ्का । तानुभयविधानिप केचिन्न भजन्ति । ग्रभजतो दीनान् धर्माधि-कारिराश्च । तानपि न भजन्ति । तेषां स्वरूपमाह भजतोऽपीति ।

श्राभासार्थ सामने वाला मेरा भी भजन करे, इसलिए जो भजन करता है, वैसे भजन करने वाले को तथा जो भजन नहीं करता है, इन दोनों को जो नहीं भजते हैं, स्रौर जो दोन होने के कारएा भजन नहीं कर सकते हैं एवं जो धर्म के ग्रधिकारी हैं उन दोनों को भी नहीं, जो नहीं भजते हैं, उनके स्वरूप का 'भजतोऽपि' श्लोक में वर्णन करते हैं, धर्म से भजन करने वालों के लिए तो शङ्का ही नहीं है-

## श्लोकार्थ-भजतोऽपि न व केचिर भजन्त्यभजतः कुतः । आत्मारामा ह्याप्तकामा अङ्गतज्ञा गुरुद्रहः ।। १६ ।।

श्लोकार्थ--जो भजन करने वालों को भी नहीं भजते हैं, वे भजन नहीं करने वालों का भजन कैसे करेंगे ? इस प्रकार के लोग आत्माराम, आप्तकाम, कृतघ्न ग्रीर गुरुद्रोही इनमें से कोई एक होते हैं ॥ १६ ॥

सुबोधिनो-केचिन्महापुरुषा भजतोऽपि न भजन्ति, ग्रभजतः कुतो भजिष्यन्ति । ते पूर्वोक्त-न्यायेन चतुर्विधाः । तन्मध्ये उभये समीचीनाः, उभये न। ये धर्माधिकारिएस्ते ग्रधमाः। ये लौकिकनिमित्तास्ते उत्तमा इति । तान् गरायति साङ्कर्याभावाय । ग्रात्मारामा इति । ग्रात्मन्येव रमन्त इति । अन्येन भजनीयो देहादिर्नापेक्षित इति भजनमेव न मन्यन्ते । तेषां भजनार्थं च साधनत्वेन स्वदेहादिकमपि न मन्यन्ते । तथा ग्रन्ये ग्राप्तकामाः । ग्राप्तः प्राप्तः कामो यैः । यो भुक्तवन्तं ब्रूयात्, त्वं भुङ्क्ष्व, मा भुङ्क्ष्वेति वा।

एकत्राप्रवृत्तिः । ग्रपरत्र सिद्धसाधनत्वेनानुवादः । उभयथापि वैयर्थम । प्रवर्तमानस्य धर्मः सेत्स्यति । ग्रज्ञानं वा । उभये तु ग्रधमा इत्याह । ये कृतं न जानन्ति तद्रपकारम्, ते प्रत्युपकारसमर्था ग्रपि उभयविधानपि न भजन्ति । तेषामज्ञानमेव हेत्र-भजने । ज्ञात्वा चेदभजनम्, गुरुद्रोहः । यः कश्चित् इवस्य पुरुषार्थसाधकः स गुरुः, स पूज्यः तस्यापदि स्वशक्तौ सत्यां तद्पेक्षायां तद्द्रोहः अनेनैव कृत इति गुरुद्रोहकर्ता भवति । एवं सर्वेषां गुरगदोषा निरूपिताः ॥ १६॥

व्याख्यार्थ — जो महापुरुष, भजन करने वालों का भी भजन नहीं करते हैं तब भजन न करने वालों का भजन कैसे करेंगे ? वे आगे कहे हुए न्याय के अनुसार चार प्रकार के हैं, उनमें दो समीचीन हैं ग्रीर दो श्रेष्ठ नहीं ग्रर्थात् ग्रधम हैं।

ग्रधम पुरुष के लक्ष्मण कहते हैं कि, जो दया या धर्म से प्रेरित होकर भजन करते हैं उनका प्रतिभजन न करने वाले ग्रधम है ग्रौर जो लौकिक स्नेह के कारण भजन करते हैं, उनका भजन नहीं करते हैं, वे उत्तम हैं।

इन चारों स्वभावों को परस्पर विभेदपूर्वक समभाने के लिए चारों तरह के व्यक्तियों की परिगएाना करते हैं। ग्रब प्रथम ग्रात्माराम के लक्षएा कहते हैं, जो ग्रात्मा में ही रमए करते हैं, ग्रात्मा के सिवाय ग्रन्य कुछ भी उनकी दृष्टि में है ही नहीं, ग्रतः कोई दूसरा जिस देह का भजन करे, उस देह की ग्रपेक्षा ही नहीं करते हैं इसलिए देह के भजन को भजन ही नहीं मानते हैं। भजन करने वालों के भजन का साधन जो देहादिक है उनका ग्रस्तित्व ही नहीं मानते हैं; जिनमें वैसे लक्षण हैं वे ग्रात्माराम हैं।

भजन न करने वाले दूसरे 'ग्राप्तकाम' है। ग्राप्तकाम उनको कहा जाता है, जिन्होंने ग्रपनी कामनाएँ पूर्ण करली हैं ग्रर्थात् जिनको ग्रब किसी प्रकार की कामना ग्रन्त:करण में नहीं रही है, जैसे किसी भोजन किए हुए पुरुष को कोई कहता है कि 'भोजन करो' तो भी भोजन किए हुए पुरुष को बोई नहीं होगी ग्रथवा भोजन किए हुए पुरुष को कोई कहता है कि ग्राप 'भोजन मत करों, तो यह कहना सिद्ध हुए साधन का ग्रनुवाद मात्र है ग्रर्थात् जिसने भोजन कर उदर भर लिया है उसको भोजन तो करना ही नहीं है ग्रतः केवल नाम मात्र को कहना हुग्रा कि भोजन मत करो। दोनों प्रकार से कहना व्यर्थ है। किन्तु, कहने वाला यदि सौजन्य से कहता है तो धर्म की सिद्धि होगी ग्रन्थथा उसका ग्रज्ञान प्रकट होता है कि खाये हुवे को दोबारा खिलाना चाहता है। यों दो प्रकार से समीचीन ग्रभजन के हुवे।

ग्रव दो प्रकार के ग्रसमीचीन-ग्रधम ग्रभजन के भी बताते है, जो व्यक्ति ग्रन्य द्वारा किए गए उपकार को नहीं जानता या मानता वह कृतघ्न है। वह प्रत्युपकार करने में समर्थ होने पर भी किसी का उपकार नहीं करता चाहे कोई उसका कुछ उपकार करे या न करे। यह ग्रज्ञानमूलक व्यवहार है। किन्तु, यदि जानकर भी भजन नहीं करता तो वह गुरुद्रोह सहश है। जो हमारा कुछ भी उपकार करता है वह हमारे लिए गुरू ही है ग्रर्थात् गुरू की तरह ही पूजनीय है। वह ऐसा व्यक्ति यदि कुछ ग्रापत्ति में पड़े ग्रौर हम समर्थ होते हुवे भी उसको उस ग्रापत्ति से न छुड़ायें तो यह उसके प्रति हमारा द्रोह है। यह हमारा गुरुद्रोह सहश व्यवहार कहलायेगा।

इस तरह सारे गुए। दोषों का विवेचन हो जाता हैं।। १६।।

ग्राभास—गोपिकानां हृदये भगवानेतन्मध्ये क इति जिज्ञासायां ग्रभजनकर्तृत्वाद् भजनसामध्यस्यापि विद्यमानत्वान्मिथोभजनपक्षः ग्रभजनभजनपक्षश्च व्याविततः । ननु द्वितीये पक्षे गोपिकानां भजने स्नेहाद् भजनमस्तु, ग्रतो भगवान् निरूपकत्वेन नैषामन्त-भूतः । ईश्वरश्च नैषामन्तर्भवतीति कथमेवं विचार इति चेत्, मैवम् । गोपिका भोग्या इत्यविवादम् । ताश्च भोग्यसमर्पकत्व एवोपक्षीगाः । ग्रतो भगवत एव विचारः

कर्तव्यः । ईव्वरोऽपि फलार्थं सेव्यव्चेत,न विचार्यः। व्यवहारे दृष्टार्थव्चेद्,दीयमानग्रह्गा-ग्रहरणाभ्यां विचार्य एव । पूर्वं गृहीतत्वात् नात्मारामता,न।पि पूर्णकामता । प्रथमप्रवृत्त्या तुप्ताविप परित्यागो नोचितः । ततस्तृतोयपक्ष एवाभिनिवेश उचितः तदिप सर्वज्ञस्यान्-चितम् । ईश्वरागाां फलदात्ऋणां कदाचिदेवं भवतीति शङ्कायाः परिहारमाह नाहं त सख्य इति।

श्राभासार्थ-इन सारे प्रकारों में से भगवान कौनसे प्रकार के हैं यह जिज्ञासा गोपिकाधों के हृदय में उठ रही है।

- (१) भगवान ने तो गोपिकाओं का भजन किया ही नहीं है अतः परस्पर भजन का प्रथम पक्ष यहां लागू नहीं होता।
- (२) समर्थ होते हए भी भगवान ने भजन तो किया ही नहीं ग्रतएव न भजनेवाले को भी भजने का द्वितीय पक्ष भी यहां भगवान पर लागू नहीं होता।
- (३) भगवान ईश्वर हैं ग्रतः ग्रात्माराम, ग्राप्तकाम, ग्रकृतज्ञ ग्रथवा गुरुद्रोही इन चारों में से भी कुछ नहीं हैं।

यहां द्वितीय पक्ष में गोपिकाग्रों के भजन को स्नेह प्रेरित भजन मानने पर, भगवान का, इन भजन करने या न करने वालों में समावेश है, कि नहीं, यह विचार ही व्यर्थ हो जाता है। क्योंकि भगवान तो भजन के निरूपक हैं ( ग्रथीत विषय हैं - भजन करने या न करने वालों में नहीं ) ग्रत: यह विचार क्यों किया जा रहा है + ?

यह विचार इसलिए ग्रावश्यक है क्योंकि गोपीजन भोग्य हैं निर्विवाद रूप से। ग्रतएव भोग्य समर्पण करते ही इन गोपिकाओं का कार्य समाप्त हो जाता है। अब ऐसी स्थिति में भगवान

(+ शंका के अनुसार यहां भगवान किसी का भजन करते हैं, या नहीं, यह विचार व्यर्थ ही है, क्योंकि स्वयं गोपिकाग्रों का समावेश यहां दूसरे पक्ष में हो जाता है। क्योंकि ( जैसे कि वहां (१) धर्म प्रेरित एवं (२) स्नेह प्रेरित भजन ये दो कल्प थे उनमें से दूसरे कल्प के अनुसार ) गोपि-काम्रों ने भगवान का, जो गोपिकाम्रों का भजन नहीं करते, तो भी, स्नेह से प्रेरित होकर भजन किया है। ग्रतः भगवान का, भजन करने या न करने वालों के रूप में, विचार करना व्यर्थ है। क्यों कि, वे तो गोपिकाएं जो भजन कर रही हैं, उस भजन के ऐसे निरूपक विषय हैं, जिसके कारण गोपिकाओं का भजन दूसरे प्रकार का बनता है। यदि कहा जाएं, कि इसीलिए भगवान को तीसरे प्रकार के चार ग्रवान्तर प्रकारों-ग्रात्माराम, ग्राप्तकाम, ग्रकृतज्ञ ग्रथवा गुरुद्रोही में से किसी एक प्रकार का मानना चाहिए तो वह इसलिए संभव नहीं है क्योंकि भगवान ईश्वर होने के कारण, ग्रात्माराम, ग्राप्तकाम, ग्रकृतज्ञ या गुरुद्रोही कुछ भी नहीं माने जा सकते हैं। ग्रतः यह विचार व्यर्थ ही है, कि भगवान उक्त तीन पक्षों में किस कोटी के हैं, क्योंकि स्वयं गोपिकाएं द्वितीय कोटी में इसलिए ग्रा जाती हैं, क्योंकि भगवान उनका प्रति भजन नहीं करते हैं, प्रत्युत गोपिकाग्रों के भजन को अपने आचरण से दूसरे प्रकार का बना देते हैं।)

के भजन का विचार न करें तो किसका करें ? भगवान ईश्वर हैं तो भी फल के लिए यदि उनकी सेवा की गई होती तो विचार की अपेक्षा न रहती। जब कि दृष्ट फल के लिए भी यदि भगवान् का भजन किया गया हो, तो जो कुछ हम उन्हें देते हैं उसे भगवान स्वीकारते हैं या नहीं इसका विचार व्यवहार में करना ही पडेगा।

इससे पहले, गोपिकाश्रों ने जो कुछ समर्पण किया उसे भगवान ने स्वीकारा है, स्रतः स्रात्मा-राम तो वे नहीं है और न पूर्णकाम। पहले जो कुछ समर्पण किया गया है, उसी से यदि तृष्त भी हो गए हों, तो परित्याग तो उचित नहीं था। इसलिए, यदि भगवान् को श्रकृतज्ञ मानें, परन्तु सर्वज्ञ भ को अकृतज्ञ मानना भी तो विरोधाभास है। ईश्वर होने के कारण, सर्वज्ञ होने पर भी, फलदान के अवसर पर कभी कभी अकृतज्ञ बनना पड़ता है, इस शंका का परिहार "नाहं तु सख्य" में करते हैं।

### श्लोक—नाहं तु सख्यो भजतोऽपि जन्तून् भजाम्यमीषामनुवृत्तिवृत्तये। यथाधनो लब्धधने विनष्टे तिच्चन्नयान्यित्रभृतो न वेद ।।२०।।

श्लोकार्थ हे सखियों ! मैं तो भजन करने वालों का भी भजन इसलिए नहीं करता हूँ, कि उनके मन की वृत्ति मुक्त में सदा बनी रहे, जैसे निर्धन को धन मिले श्रौर वह घन यदि चला जाए तो, उस निर्धन का मन धन की चिन्ता में रम जाता है, जिससे धन के सिवाय ग्रन्य पदार्थों को वह भूल ही जाता है, केवल धन ही उसके प्रत्यञ्ज में व्याप्त हो जाता है ॥२०॥

सुबोधिनी - तुशब्दस्तं पक्षं व्यावर्तयति । नापीक्वरभजनपक्षः शङ्कृनीय इत्याह सस्य इति । गोपिकास्तु सस्यः। रसे तुल्याः। एकार्थाभि-निवेशाश्च । ग्रहमिति भगवान्, न तु जीवः । तेन ग्रात्मारामादिपक्षा व्यावर्तिताः। ग्रहं राम एव, न त्वात्मारामः । ममात्मव्यतिरिक्तपदार्थाभावान्न व्यावर्त्यमस्ति । कामाभावादेव नाप्तकामत्वम् । ग्रतो मम भिन्नैव व्यवस्था, न त् जीवतुल्यता। नाहं तु सख्य इति तामेव व्यवस्थामाह । भजतो-ऽपि जन्तून् ग्रहं न भजामि । तत्रान्य एव हेतुः । ग्रमीषामनुवृत्तिवृत्तय इति । ग्रमीषां जीवानाम् । जन्तूपदेन प्रांगिमात्रम्। भगवतो न केनाप्यूप-

योगः। भगवान फलरूप इति सर्वेषामेवोपयोगः। तथा सति तेषां भजनमेव इष्टमिष्टसाधनं वा। तत्राहं चेत् साधनत्वेन प्रविशामि, तदा भजनमेव नाशयामि । श्रग्रे भजनस्य प्रतिबन्धात् पूर्वभज-नस्य च वैयर्थ्यापादनात् । चतुर्धा हि भगवदूप-योगः। भगवान् भोग्यो, भोक्ता वा। भोग्यपक्षे कामनापुरकत्वेन, स्वातन्त्र्येग वा । भोक्तापि भक्त्या भक्तदत्तपदार्थस्वीकाराद्, भोगाद्वा । ग्राद्ये भजनं नश्येत् । ग्रत्पफलदानात् । स्वरूपतो महत्वेऽपि कालपरिच्छेदात्। द्वितीये तु तथात्वमतिभजनेन भवति । तद् गोपिकानां नास्तीति तत्सिद्धचर्थमभजनम् । स्रपेक्षाभावात् ।

१—सब कुछ जानने वाला, २—िकए हुए उपकार को न जानने वाला।

मेवेति सिद्धान्तसङ ग्रहः । यथा ग्रभजने ग्रन्वृत्तिः सिध्यति, तथा प्रकारमाह यथाधन इति । पूर्व-मधनः, पश्चाल्लब्धं धनं, तच्चेद्विनष्टं, तदा तिच्चन्तया व्याप्तः, निभृतः तदेकनिमग्नः सन्, पूर्वमुक्तमेव ॥२०॥

नाहं विषयन्यायेन भोक्ता । भक्त्यर्थं तु ग्रभजन- | ग्रन्यन्न वेद । एतत्तु लोकप्रसिद्धम् । तथा गोपि-कानामपि पूर्वमप्राप्तो भगवान् प्राप्तश्चेत्तरो-भवति, तदा निभ्ताः, तत्रैव मग्नचित्ताः न प्रपञ्च स्मरिष्यन्ति । निभृतानां प्रयोजनं

व्याख्यार्थ - 'तू' शब्द पूर्वोक्त चारों प्रकारों से भगवान को ग्रलग करता है। ईश्वर गोपि-काग्रों का प्रति भजन करेंगे। इसकी संभावना 'सख्य' पद देकर मिटा दी। क्योंकि गोपिकायें तो सिखयां हैं-रस में तृल्य हैं तथा उनका ग्रिभिनिवेश ग्राग्रह एक ही पदार्थ में है। 'ग्रहं' शब्द से बताया, कि मैं जीव नहीं हूं, ग्रपितु भगवान् हूं। यों न तो भगवान् ग्रात्माराम हैं न ग्राप्तकाम, न स्रकृतज्ञ स्रौर न गुरुद्रोही । भगवान् तो राम हैं स्रात्माराम नहीं, क्योंकि, देह एवं स्रात्मा जिनमें ग्रलग-ग्रलग हों, वे देह रमगा से हटकर ग्रात्माराम बन सकते हैं, भगवान में तो देह देही भाव है ही नहीं, ग्रतः केवल राम हैं। जिसे कुछ कामनाएं हों ग्रौर वे पूर्ण हो गई हों, तो वे ग्राप्तकाम कहलाते हैं, भगवान में तो काम है ही नहीं, उन्हें ग्राप्तकाम भी नहीं कहा जा सकता। ग्रतः भगवान की बात ही ग्रौर ढंग की बनेगी, जीव की तुलना या व्यवस्था भगवान पर लागू नहीं हो सकती।

उसी व्यवस्था को समभाते हैं, कि मैं-भगवान भजन करने वालों का भी भजन नहीं करता, क्योंकि इससे प्राणि मात्र की चित्तवृत्ति मुभ में लगी रहती है। भगवान् के लिए किसी का भी कुछ भी उपयोग नहीं है, जबिक, भगवान फलरूप हैं, ग्रतः सभी को भगवान का उपयोग तो है ही। ग्रतः उन्हें, या तो भजन इष्ट है अथवा इष्ट साधन। अब यदि मैं ही वहां साधन के रूप में प्रवेश करूं, तो भजन ही नष्ट हो जाएगा ग्रौर ग्रागे चलकर यदि भजन में प्रतिबन्ध उत्पन्न होना ही है, तो पहले किए गए भजन की सार्थकता नहीं रह जाती।

भगवान का उपयोग चार प्रकार से संभव है: (१) भगवान हमारी कामना पूर्ण करते हैं, ग्रत: भोग्य के रूप में (२) स्वतंत्र रूप में भी, हम भगवान को भोग्य बना सकते है 💥 (३) भगवान का उपयोग भोक्ता के रूप में भी संभव है क्यों कि भक्त भक्ति सहित जो भी निवेदन करता है उसे भगवान् स्वीकारते हैं ग्रतः भोक्ता हुए (४) सभी व्यक्ति या वस्तु भगवान् के लिए विषय हैं ग्रतः भोग्य हैं श्रीर भगवान उनके भोक्ता हैं। यों दो तरह भोग्य एवं दो तरह से भोक्ता के रूप में भगवान का उपयोग हो सकता है।

प्रथम पक्ष में भजन नष्ट हो सकता है, क्योंकि ग्रल्प फल का दान है क्योंकि स्वरूपत: फल महान है, तो भी काल में सीमित-परिछिन्न है 0।

द्वितीय पक्ष में, ग्रित भजन द्वारा भगवान को भोग्य बनाया जा सकता है परन्तु वह ग्रित भजन गोपिकाओं ने नहीं किया और इसे कराने के लिए ही भगवान प्रति भजन नहीं करते हैं।

त्तीय पक्ष में भक्ति के लिए, तो प्रति भजन अपेक्षित ही नहीं है 🌑।

चतुर्थ पक्ष में भी, विषय न्याय के अनुसार भगवान भोक्ता नहीं बनते, क्योंकि भगवान को कुछ भी अपेक्षित ही नहीं है।

चुके हैं ॥२०॥

भजन न करने से, जैसे चित्त भगवान में लगा रह सकता है उसका उदाहरए। बताते हैं, 'यथाधन' से । पहले कोई निर्धन हो, फिर उसे धन मिले ग्रौर फिर नष्ट हो जाए, तो वह व्यक्ति उस धन की चिन्ता में डब जाता है और सारी सुध बुध खो बैठता है। यह लोक प्रसिद्ध है, इसी तरह, गोपिकाभ्रों को भी भगवान मिलें ग्रौर मिलकर तिरोहित हो जाए, तो वे फिर ऐसी खो जाएगी भगवान् में, कि फिर कभी प्रपंच की सुध नहीं ग्राएगी। इसका प्रयोजन तो पहले ही बता

### योजनाकार लालुभट्टजी-

ईश्वर भी तो फलदान ग्रादि से प्रति भजन कर सकता है, ग्रतः गोपियों की प्रति भजन की अपेक्षा उपयक्त नहीं हैं, इस आशंका का समाधान यह है, कि गोपियों ने फल के उद्देश्य से तो भजन किया नहीं है, किन्तू पृष्टि की रीति से किया है ग्रतः भगवान् ने भी फलदान नहीं किया। ग्रन्य एक यह बात भी है, कि गोपिकायों की भगवान में ईश्वर होने की बुद्धि नहीं है, किन्तु सख्य बुद्धि से ही रम्ण किया है ग्रतः प्रति भजन की ग्रपेक्षा भी नहीं ठहरती।

अकभी संयोग तो कभी विष्रयोग यों ग्रहनिश भगवान का भजन करते रहने से स्वतंत्रतया हम भगवान को भोग्य बना लेते हैं। इस ग्रहानिश भजन को ही 'ग्रति भजन' भी कहा गया है।

- कामना पूर्ण होते ही भोग्य के भजन का कोई प्रयोजन नहीं रहता ग्रतः भजन नाश होता है। स्वरूपतः भगवान् अनन्त हैं फिर भी कामना पूरक भोग्य के रूप में जो भी फलदान करेंगे वह कामना के स्वभाव वश सीमित काल में ही होगा।
- 'भक्ति के लिए' यानि निरन्तर भक्ति की सिद्धि के लिए भगवान ने प्रति भजन नहीं किया, ग्रतः जब निरन्तर भक्ति हो जाएगी, तब भगवान भोक्ता बन जायेंगे, ग्रथीत् भक्ति पूर्वक दिए हए पदार्थ के भोक्ता बन जायेंगे। ग्रतः ग्रभजन ठीक ही है ग्रौर विषय न्याय से, तो ग्रपेक्षा रहित होने के कारण भगवान् भोक्ता बनते ही नहीं, यह चतुर्थ पक्ष में कहा जाएगा।

# ग्राभास-एवं स्वस्याभजने हेतुमुक्त्वा प्रकृते तदभावमाह एविमिति ।

ग्राभासार्थ इस प्रकार भगवान ने गोपीजनों को ग्रपने भजन न करने का मर्यादानुसार जो कारगा था वह बताया, चलते प्रसंग में बताते हैं, कि मैं ग्रापका भजन कर रहा है जिसका स्पष्टी-करण "एवं मदर्थी" श्लोक में करते हैं-

### श्लोक-एवं मदर्थोजिभतलोकवेदस्वानां हि वो मय्यनुवृत्तयेऽबलाः । मया परोक्षं मजता तिरोहितं मासूयितं माहंथ तित्रयं प्रियाः ॥२१॥

श्रोकार्थ-हे ग्रबला गोपिकाग्रों इस प्रकार मेरे लिए लोक वेद ग्रौर स्वजनों का त्याग करने वाली जो तुम हो, उनकी वृत्ति मुभ में लगी रहे, जिसके लिए परोक्ष भजन करता हुआ, मैं अन्तर्द्धान हो गया हूँ, इसीलिए प्रिया का प्रियतम से ईर्घ्या करना योग्य नहीं है ॥२१॥

सुबोधिनी-यद्क्तं ताभिरण्ये स्त्रियो रात्रौ कथं त्यक्तव्याः । तदर्थमेवमुच्यते । द्वयमत्र कर्तव्यम् । भजनानुव्यावृत्त्यर्थमभजनम्, रात्रौ रक्षार्थं भजनं च। तत् परोक्षभजनेन सिध्यतीति मया परोक्षं भजता तिरोहितम्। भजने हेतुमाह एविमिति। मदर्थमेव उज्भिता लोकवेदस्वा याभिः। वृथापरित्यागव्यावृत्त्यर्थं मोक्षार्थपरि-त्यागव्यावृत्त्यर्थं च मदर्थमुज्भितेत्युक्तम् । ग्राद्ये त्यागोनिष्टहेतुः । द्वितीये न मम भारः । त्रयः पदार्थास्त्यक्तव्याः । लोको दुस्त्याज्यः । स्रार्यमार्गो वैदिकः । प्रकारस्ताहश इति । मयैव लोके तथैव प्रतीतिजननात्। पतिपुत्रादयो दुस्त्याज्याः। तत्रापि न मिय प्राप्ते, किन्तु मदर्थे मत्कामनायामेव। तदा मे विचिकीषितो भवतीति। 'सर्वधर्मान् परित्यज्ये'ति ताहश एव मम भाव इति त्रितयप-रित्यागे मया भजनं कृतम् । (वस्तुतस्तु स्वपदं स्वात्मपरम् । ग्रन्यथा पतिपुत्रादीनामपि लोकवेद-

मध्यपातात्तोनैव तत्प्राप्तेः स्वपदमनर्थकं स्यात् । तथा च स्वात्मत्वेन स्नेहविषयत्वाभाव एव तत्त्यागः । एतासां भगवदर्थत्वेन प्रीतिविषय-त्वादात्मादीनामिति सारम्।) युक्तश्चायमर्थः। श्रनन्याः पालनीया इति । वःयुष्मान् । मय्यनु-वृत्तय इत्येकं फलम् । ग्रबला इति सम्बोधनात् न सतामिव प्रत्यक्षेण भवतीनां भजनं सिघ्यतीति ज्ञापितम्। परोक्षं भजता ग्रतिरोहितं वा। भजनं भोगो वा। भोक्त्रैव मया भोगं कूर्वता तिरोहितम्। भवती भिनं दृष्ट इत्यर्थः। स्रनेना-भजनपक्षो व्यावतितः । तस्मिन् सत्यसूया सम्भ-वति । अकृतज्ञत्वादिदोषारोपरोन मा मां अस्यितं नाईथ । यतः प्रियम् । प्रिये दुष्टे स्वस्यापि तथा-त्वस्यावश्यकत्वात् त्यक्त् मशक्यत्वात् । किञ्च, प्रिया यूयम् । कृतज्ञत्वादयो हि धर्मा न प्रीति-विषये भवन्ति । श्रौदासीन्यसामनाधिकरण्यात्।२१।

व्याख्यार्थ-भगवान् गोपी जनों के ( ग्ररण्य में रात्रि के समय स्त्रियों को कैसे त्यागते हैं ? वे रात्रि के समय रक्षा के योग्य हैं, न कि, त्यागने के योग्य हैं ) इन शब्दों के उत्तर में यह श्लोक कह रहे हैं, तुमने जो कहा है, उसके लिए दो कर्तब्य हैं, एक तुम्हारा भजन मुक्त में प्रतिक्षग्। बना रहे, जिसके लिए ग्रभजन ही कर्तव्य है, ग्रौर दूसरा रात्रि के समय, रक्षार्थ भजन कर्तव्य है, रात्रि के समय की रक्षा तथा मुक्तमें वृत्ति बनी रहे, ये दोनों परोक्ष भजन करने से सिद्ध होते हैं। इसलिए मैं परोक्ष भजन कर रहा हूँ, मेरे इस ग्रन्तिहत होकर भजन करने का ज्ञान तथा यों छिपकर परोक्ष भजन किसलिए कर रहा हूं उसका भी ज्ञान तुमकों नहीं है, यदि कहो, कि हमारा भजन ग्राप क्यों करते हैं ? जिसके उत्तर में भगवान कहते हैं, कि तुमने मेरे लिए लोक, वेद श्रौर श्रात्मा का भी त्याग कर दिया है, अतः मैं तुम्हारा भजन करता हूं, तुम्हारा यह परित्याग वृथा नहीं है तथा मोक्ष प्राप्ति के लिए भी नहीं है, किन्तु विशेषतया मेरे लिए ही है। यदि यह त्याग वृथा होवे, तो उसका परिगाम भ्रनिष्ट होवे, भ्रौर यदि यह त्याग मोक्ष के लिए किया गया है, तो मुभ पर भार नहीं, किन्तु त्याग उन दोनों प्रकार का नहीं है, मेरे लिए है, ग्रतः मुक्त पर भार है। गोपीजनों का यह तीन प्रकार का त्याग है, जो ग्रति कष्ट साध्य है, कारगा कि इस प्रकार का ज्ञान मैंने ही उत्पन्न किया है। लोक में ग्रासिक, वेद धर्म में श्रद्धा से उनका पालन तथा देह पुत्रादि की रक्षा करना धर्म है, उसका भी मेरे लिए, मुक्तको प्राप्त करने के लिए त्याग किया है। इस प्रकार त्याग करने वाले भक्त ही, सबसे अधिक प्रिय हैं, उनके लिए, मैं लीला करता

हूँ। 'सर्व धर्मान् परित्यज्य' श्लोक के कहने का यह ही ग्राशय है, ग्रतः लोक, वेद ग्रौर ग्रात्मा तीनों का परित्याग करने वाले इन गो ीजनों का मैंने भजन किया। मूल श्लोक में 'हि' शब्द इसिलए है, कि यह अर्थ योग्य है, अर्थात् जो इस प्रकार सर्व त्याग कर एक भगवान् को ही चाहते हैं, वैसे अनन्य भक्त भजनादि से पालन के योग्य हैं। 'वः' पद का भावार्थ है, कि तुम लोगों (गोपियों ) के चित्त की वृत्ति मुभ में लगी रहे, यह एक फल है, 'ग्रबला' यह सम्बोधन देकर गोपियों को सावधान किया है, कि ग्रापका जो भजन मैं कर रहा हूं, वह सत्पुरुषों के समान प्रत्यक्ष नहीं देखने में ग्राएगा ग्रथवा श्लोक में 'भजता तिरोहितम्' वहां 'भजता ग्रतिरोहितम्' पदच्छेद कर ग्रर्थ करो, मैं परोक्ष भजन करते हुए, तिरोहित नहीं हुम्रा हूं। किन्तु भजन का मर्थ यहां भोग है, मैं भोक्ता हूँ म्रतः भोग करते करते तिरोहित हुम्रा हूँ, वह तुमने देखा नहीं, यों कहकर भगवान ने गोपियों को यह समभाया है, कि मैं तुम्हारा भजन कर रहा हूँ। यों भजन करते हुए भी, मुभ पर कृतध्न ग्रादि दोष क्रोध से लगा रही हो। यह मत लगाग्रो, कारण, कि मैं तुम्हें प्रिय हूँ, यदि प्रिय दोषी है, तो तुम्हारा भी वैसा होना स्रावश्यक है, समान में ही मैत्री रहती है। प्रिय का त्याग नहीं हो सकता है, तुम प्रियाएं हो, प्रीति के विषय में कृतज्ञत्व भ्रादि धर्म नहीं देखे जाते हैं, प्रेम सम्बन्ध में, जैसे उदासीनता नहीं की जाती है, वैसे ही कृतज्ञता ग्रादि की ग्रावश्यकता नहीं है, वहां निरुपाधि प्रेम के सिवाय किसी प्रकार का अन्य धर्म नहीं है ॥२१॥

श्राभास-एवं तासां मनोमार्जनमुक्त्वा भत्तिमार्गविरोधं परिहर्तुं ताः स्तौति न पारयेऽहमिति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार गोपियों के मन का भ्रम मिटाकर, भक्ति मार्ग के विरोध को मिटाने के लिए (न पारयेऽहं) श्लोक में स्तुति करते हैं---

श्लोक — न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः। या मामजन् दुर्जरगेह श्रृङ्खलाः संवृथय तद्वः प्रतियातु साधुना ॥२२॥

श्लोकार्थ - तुम उपाधि रहित भजन कर मेरे साथ मिली हो, जिस उपकार का प्रतिकार' मैं ब्रह्मा की श्रायु से भी नहीं कर सकता हूं, तुम लोगों ने गृह की कठिन शङ्खला को तोड़कर मेरा भजन किया है, जिसका प्रत्युपकार तुम्हारे से ही संभव है ॥२२॥

सुबोधिनी-निरवद्यसंयुजां निर्दृष्टभजनयुक्ता- । वा। विशेषेण बुधानां ज्ञानिनामनन्तायुषा वा। स्वप्रत्युपकारकर्राम्। न पारये। भजनप्रत्युपकारयोर्वेसादृश्यात्। नाम् । स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषा ब्रह्मायुषा । मन्वन्तरपरिमितायुषा भवतीनां भजनं निष्कपटम् । ग्रस्मद्भजनं

#### 

सकपटिमिति । न ह्यल्पजलस्यापि तुल्यं बह्विपि महमरीचिकाजलं भवति । सत्यभजनं तु ब्रह्माणो-ऽशक्यमेव, जीवधर्मत्वात् । तत्रापि विशेषमाह् या माभजिन्निति । दुर्जरा हि गेहश्रृङ्खला, या जीर्यतोऽपि न जीर्यत इति । तां संवृश्चय छित्वा । याः भवत्यः प्रसिद्धाः । मा मामभजन् । यैः पूर्वं बद्धाः स्थिताः स्वार्थं तेषामर्थमात्मानं च मय्येव समिप्तवत्यः । बहिःश्रृङ्खला त्यक्तुमिष शक्या । न तु सर्वत श्रावृते गृहं श्रृङ्खला । एवमलौकिक-कत्रींगां यद् भजनं तद् भवतीनामेव । साधुना । भावप्रधानो निर्देशः । साधुत्वेन प्रतियातु, प्रत्यु-पकृतं भवतु । साधवो हि महत् कर्म कृत्वा स्वय-मेव तुष्यिन्ति, न तु प्रत्युपकारमपेक्षन्ते । ग्रतो मिय भजनं नास्ति । भजनस्य जीवधर्मत्वात् । ग्रतो-ऽग्रेऽपि यदि स्वत एव सन्तुष्टाः, तदा भजत, नो चेत्, यथासुखं विधेयिमिति भावः । न ह्यशक्यं कश्चित् कर्तुं शकनोतीति ।।२२।।

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमल्लक्ष्मण भट्टात्मज श्रीमद्वल्लभदोक्षित विरचितायां दशम-स्कन्धविवरणे एकोर्नात्रशाध्यायविवरणम् ॥

व्याख्यार्थ — निर्दोष भजन कर तुमने मुक्ते प्राप्त किया है, ख्रौर इस उपकार का प्रत्युपकार मैं ब्रह्मा की ग्रायु, वा मन्वन्तर की ग्रायु ग्रथवा ग्रनन्त ग्रायु वाले ज्ञानियों की ग्रायु पा लूं तो भी नहीं कर सकू गा, कारण कि तुम्हारे भजन ग्रीर प्रत्युपकार में समानता नहीं है। तुम लोगों का भजन बिना कपट के है जब कि मेरा कपट वाला है। मरु मरीचिका का बहुत जल भी स्वल्प सत्य जल की समानता नहीं कर सकता है। भजन करना जीव का घर्म है, ग्रतः ब्रह्म सत्य भजन नहीं कर सकता है। उस भजन में भी विशेषता बताते हैं कि गृह की शृङ्खला जो पुरानी होने पर तोड़ने पर भी नहीं दूटती है, वैसी कठोर शृह्वला को तोड़कर मेरा भजन तुमने किया है। प्रथम स्वार्थ के लिए जिनसे बद्ध हो बैठी थी उन सब को मुक्तमें विनियोग कर मेरे लिए भजन करने लगी, बाहर की जंजीर तोड़नी वा निकाल देनी सरल है, किन्तु गृह के चारों तरफ की शृङ्खला को तोड़ना महा कठिन है, उनको जिन्होंने तोड़ दिया है वैसी अलौकिक कार्य करने वालियों का भजन तुम्हारा हा है। अतः तुम्हारा यह भजन साधु पुरुषों जैसा हो, अर्थात् जैसे साधु पुरुष भजन कर उसका प्रत्यूपकार नहीं मांगते हैं, भजन से ही स्वयं प्रसन्न हो जाते हैं। वैसे ही तुम भी, भजन से प्रसन्न चित्त होकर ग्रपने को कृत कृत्य समभो । यदि तुम चाहती हो, कि मैं भजन करूं वह नहीं होगा, कारण, कि मैंने कह दिया है, कि भजन करना जीव का धर्म है ग्रतः जीव ही सत्य भजन कर सकता है। ग्रतः तुम यदि ग्रागे भी भजन करने से सत् पुरुषों की भांति प्रसन्न चित्त रह सको, तो भजन करो, नहीं तो जैसे तुम्हारा जी चाहै वैसे करो, जगत् में कोई भी जो ग्रशक्य है, वह करने में समर्थ नहीं है ॥२२॥

इति श्री मद्भागवत महापुराण, दशमस्कन्ध (पूर्वार्ध) २६ वे अध्याय की श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण कृत श्री मुबोधिनी (संस्कृत टीका) 'तामस फल' ग्रवान्तर प्रकरण, का "श्री" धर्म निरूपक चौथा ग्रध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

इस अध्याय में वर्गित भगवल्लीला का सारांश, भक्त शिरोमिण श्री नन्ददासजी कृत रास पंचाध्यायी के चतुर्थ अध्याय का अवलोकन कीजिए:-

यह विधि प्रेम सुधानिधि मग्न ह्वे करत कलोलें। तब तिनही में प्रकट भये नँदनंदनिपय यों। पीतवसन वनमाल घरे मंजूल मूरली हथ। पियहि निरख त्रिय वृंद उठी सब एक बेर यों। महाक्ष्वितकों जिमि भोजनसों प्रीत सूनी है। कोउ चटपट सों कर लपटी कोउ उरवर लपटी। कोउ नागर नग घर की गहि रहि दोउ कर पटकी। दोर लपट गई ललित लाले सुख कहत न आवे। कोउ पिय भूज गिह लटक रही नव नार नवेली। कोउ कोमल पदकमल कुचन पर राख रही यों। कोउ पिय रूप नयन भर उरमें घरघर ग्रावत। कोउ दशन दिये ग्रधर बिंब गोविंद हि ताडत। बैठे पुनि तिहिं पुलिनमां भ ग्रानंद भयो है। एक एक हरिदेव सबे ग्रासन पर बेसे। जो अनेक योगेश्वर हिय में ध्यान जु धरही। कहुँ कज्जल कहुँ क्ंकुम कहुँ पीकलीक वर। योगीजन बन जाय यत्न कर कोटि जन्म पिंच। कछु छिन तहाँ नहिं जात नवलनागर सुन्दर हरि। कोटि कोटि ब्रह्मांड यद्यपि इकली ठकूराई। ज्यों नवदल मंडल मधि कमल करिंगुका भाजे। बुभन लागी नवलवाल नँदलाल पियहि तब। एक भजते को भजे एक विन भजते भज ही। यद्यपि जगत गुरु नागर नगधर नंद दुलारे। तब बोले व्रजराज कुंवर हों रिग्री तिहारो। कोटि कल्प लग तम प्रति ग्रति उपकार करूँ जो। सकल विश्व ग्राप वस कर मोहि माया सोहत है। तुम जो करी सो कोउ न करे सुन नवल किशोरी।

बिव्हल ह्वे गई बाल लाल सों ग्रलवल बीलें ॥१॥ दृष्टि बंधकर दुरे बहुर प्रकटे नटवर ज्यों ॥२॥ मंद मधुर मुसकाय निपट मन्मथके मन्मथ ।।३।। फिर ग्रावे घट प्राण बहुरि इन्द्री उभकत ज्यों ॥४॥ ताही ते सतग्रा सहस्र किघों कोटि गृनी हे ॥ ४॥ कोउ गरे लपटी कहत भले जू भले कान्हर कपटी।।६।। जानो नव घन ते सटकी दामिनी दामिनी ग्रटकी ॥७॥ मीन उछर कें पूलिन परे पूनि पानी पावे ॥ ॥ ॥ मानो सुंदर शृङ्गार विटप लपटी छवि वेली ॥६॥ परम कृपन धन पाय छाती सों लाय रही ज्यों ॥१०॥ मधुर मिष्ट जों वृष्ट दशों दिश ग्रति छवि पावत ॥११॥ कोउ एक नयन चकोर चारु मुखचंद निहारत ॥१२॥ छ्बीली अपनी छालन छ्बिसों बिछाय दयो है ।।१३॥ किये मनोरथ पूरन जिनके उपजे जेसे ॥१४॥ एकही बेर एक मूरत सबनकों सूख विस्तरही ॥१४॥ जहां राजत नँदनंद कोटि कंदर्प दर्प हर ॥१६॥ ग्रति निर्मल कर राखे हियमें ग्रासन रचि रचि ॥१७॥ युवतिन के ग्रासन पर बैठे सुन्दर रुचि करि ॥१८॥ व्रजदेविनकी सभा सांवरे ग्रति छवि पाई ॥१६॥ यों सब त्रियनके सनमुख सुन्दर श्याम विराजे ॥२०॥ प्रीतिरीत की बात मन में मूसकात जात सब ॥२१॥ कहो कान्ह ते कवन आहि जो दोहुन त्यजही ॥२२॥ तदपि गोपिनके प्रेमविवश ग्रपने मुख हारे।।२३॥ अपने मन ते दूर करो यह दोष हमारो ॥२४॥ हे मन हरगा तरगा अविन ग्रहगी न होऊ तो ॥२४॥ प्रेम मई तिहारी माया सो मोहि मोहत हे ॥२६॥ लोक वेदकी सुदृढ श्रुंखला तृगा सम तोरी ॥२७॥

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥
॥ श्री गोपीजनवल्लभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

श्रीमद्वल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'पश्चमी अध्याय'

स्कन्धानुसार त्रिंशतमो ग्रध्याय

महा-रास

कारिका—त्रिंशत्तमे हरिः प्रीतो लीलां कामकृतामि । इन्द्रादिदुर्लभां चक्रे स्वानन्दार्थमितीर्यते ॥ १ ॥

कारिकार्थ — प्रसन्न हरिने इस तीसवें ग्रध्याय में जो, कामकृत लीला इन्द्र ग्रादि देवों को भी दुर्लम है, वह ग्रपने ग्रानन्द लेने के लिए प्रकट की है, इस कारण से यहां उसका वर्णन किया जाता है ॥ १ ॥

कारिका—ग्रस्याः सर्वोपकाराय फलश्रुतिरुदीयंते । लौकिक्यपि यदा दृष्टिस्तदा सिद्धान्त ईयंते ॥ २ ॥

कारिकार्थ — ग्रध्याय के ग्रन्त में इस लीला के श्रवण से जिस फल की प्राप्ति होगी उसका वर्णन किया गया है, क्योंकि यह लीला सर्व प्रकार के मनुष्यों का उपकार करने वाली है, जब इस लीला में लौकिकी हष्टि हुई तो सिद्धान्त भी कहा गया ॥ २ ॥ व भारतिकार्यकार्यका विश्व व

कारिका-रसात्मकस्तु यः कामः सोत्यन्तं गूढ एव हि । श्रतः शास्त्रं प्रवृत्तं हि तृतीयं भारतं तथा ।। ३ ।।

कारिकार्थ-यहां जिस काम की लीला का वर्णन है वह काम 'रसात्मक' है ग्रीर ग्रत्यन्त गूढ है, ग्रतः तीसरा काम शास्त्र भरत मुनि ने बनाकर प्रवृत किया है ॥ ३ ॥ ( क्षेत्र ) सन्तर कारह

कास्कि - ग्रतोत्र भगवांश्चके नृत्यं कारितवांस्तथा । सर्वाङ्केषु तु यो लीनः स यथा व्यक्ततां वजेत् ॥ ४ ॥

कारिकार्थ-इस कारण से भगवान ने सर्व ग्रङ्गो में छिपे हुए गूढ रसात्मक काम को प्रकट करने के लिए स्वयं नृत्य किया और गोपियों से करवाया ।। ४ ।।

कारिका-जलं वायुश्च सामग्री श्रमात शीताच जायते । ग्रत्रैव लोके प्रकटमाधिदैविकमुत्तमम् ॥ ४ ॥

कारिकार्थ-नृत्य से श्रम तथा गरमी होती है जिनके निवारण के लिये जल तथा वायु की सामग्री प्रकट हुई, इस पृथ्वी लोक पर ही सब ग्राधिदैविक उत्तम कामादि प्रकट हुए हैं ॥ ५ ॥ अवस्त्र का कि कि कि अवस्ति के विकास करिए

कारिका-कामाल्यं सुखमुत्कृष्टं कृष्णो भुङ्कते न चापरः ।।

कारिकार्थ —वह प्रकट उत्तम ग्राधिदैविक काम का उपभोग कृष्ण के सिवाय कोई अन्य नहीं कर सकता है।। ५३।।

व्याल्यार्थ-यद्यपि यह काम लीला प्रकट नहीं करनी चाहिए, किन्तु प्रभु ने प्रकट होकर जिस लीला कां प्राकटच कर दिखाया है ग्रतः उसको यहां (३० ग्रध्याय में ) वर्गान किया जाता है। इस ग्रध्याय में काम लीला का वर्णन है वहां फल श्रति क्यों कही गई है ? इस शङ्का को मिटाने के लिए दूसरी कारिका में कारण बताया है कि यह लीला, सर्व प्रकार के ज्ञानी, भक्त ग्रौर विषयी ग्रादि मनुष्यों का उपकार करने वाली है ग्रथित इसके श्रवरा से ज्ञानी तथा भक्तों का तो हुद्रोग नाश होगा ही किन्तू विषयी जनों की भी काम वासना नष्ट हो जाएगी, इसलिए प्रत्येक को निशङ्क होकर सननी चाहिए, जिसके श्रवएा से किसी प्रकार की भी हृदय में दूर्वासना उत्पन्न हो तो वह भी ग्रवश्य नष्ट होगी।

यदि किसी मनुष्य की बुद्धि लीला के श्रवण से भगवान में विपरीत भावना वाली हो जाय तो प्रश्नोत्तर द्वारा सिद्धान्त समभा कर उसका निवारण किया है, तीसरी कारिका में काम का 'रसात्मक' स्वरूप समभाकर कहा है कि भगवान सर्वोद्धार प्रयत्नात्मा है श्रतः दोष बुद्धि वालों की बुद्धि को भी बदल कर इस प्रकार श्रलौकिक कर देते हैं, भरत मुनि कृत तथा वात्स्यायन मुनि कृत काम शास्त्र की सार्थकता के सिद्धचर्थ उसकी श्रलौकिक गूढता को प्रकट करने के लिए उसमें कहे हुए नृत्यादि कर श्रौर गोपियों से करा के गूढ़ रसात्मक काम को प्रकट किया है तदनन्तर स्वयं उस रस का गोपी पात्र द्वारा पान किया है क्योंकि श्रापके सिवाय उस उत्कृष्ट श्राधिदैविक रस का भोक्ता श्रन्य कोई नहीं है।

ि अपन क्षेत्र है। विशेष टिप्पगीजी का स्रवलोकन कीजिए।

श्रामास—एवं पूर्वाध्याये तासां सर्वभावेन प्रमागोन प्रमेयेन दुःखं दूरीकृतवान्। तद् दुःखमज्ञानतश्चेत्, तदैव दूरीकृतं भवति । ग्रन्यथा भगवतैव दुःखं दत्तं स्यात्। ग्रतो भगवता त्यक्त्वा न गतमिति न भगवान् दुःखे हेतुः, किन्त्वज्ञानमेव। ग्रतो भगवद्वाक्यादज्ञाने गते तन्मूलकं दुःखमिष गतिमत्याह इत्थिमिति।

uni to in the in the fact of the first

ग्राभासार्थ—इस प्रकार २६ ग्रध्याय में भक्तों में सर्वात्म भाव सिद्ध कर, प्रमाण तथा प्रमेय से उनके दुःख दूर किए, वह दुःख यदि भगवान् ने दिया होता तो इस प्रकार दूर न होता किन्तु यह दुःख ग्रज्ञान के कारण था इसलिए मिट गया। भगवान् तो गोपियों को त्याग कर नहीं गए थे, ग्रतः भगवान् दुःख का कारण नहीं थे, ग्रतः भगवद्ववचनों से ग्रज्ञान के नष्ट होने पर उससे उत्पन्न दुःख भी नाज्ञ हो गया, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'इत्थं' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—श्रीशुक उवाच—इत्थं भगवतो गोप्यः श्रुत्वा वाचः सुपेशलाः । जहुिवरहजं तापं तदङ्गोपचिताशिषः ॥१॥

श्री शुकदेवजी कहते हैं कि—इस प्रकार भगवान के श्री ग्रंग के स्पर्श से पूर्ण मनोरथ वाली गोपियों ने, भगवान के सु मधुर वाणी को सुनकर, विरह से उत्पन्न ताप का त्यांग किया ॥१॥

(निकार्य) है का अवाह जाना है क्या है कही स्थाप कर है जाते हैं

सुबोधिनी—भगवतो वाचः श्रुत्वा विरहजं तापं जहुः। भ्रमादेवास्माकं विरहो जात इति। ननु वचनमात्रे एा कथमज्ञाननिवृत्तिः, तत्राह भगवत इति। गोप्य इति विपरीतभावनानि- वृत्त्यर्थम्। ननु ता वाचः कथं न मनसि सन्देह-

थी. उनसे विस्ताहर अस्तान

मुत्पादितवत्यः, तत्राह सुपेशला इति । ग्रितम-नोहरा इति । मनिस विचिकित्सायामेव सन्देहः । शब्दस्वाभाव्यादेव मनिस सन्देहो न जातः । ग्रतो विरहजं तापं जहुः, नास्माकं विरहो जात इति ज्ञातवत्यः। यथा स्वप्नादुत्थितः स्वाप्निकं दुःखं न मन्यते । तस्य भगवत ग्रङ्गै रुपचिता ग्राशिषो | सर्वमनोरथाः पूरिताः ॥१॥ यासाम् । भगवत्कार्यव्यतिरेकेरगैव भगवदवयवैरेव

व्याख्यार्थ - भगवान् के वचन सुनकर गोपियों ने विरह से उत्पन्न दुःख का त्याग किया कारण कि उन्होंने समभ लिया कि भगवान तो कहीं गए नहीं थे हमारे पास ही थे ग्रज्ञान से हमने समभ रखा था कि भगवान हमको छोड गए हैं। केवल वचन से ग्रज्ञान की निवृत्ति कैसे हो गई +? इस राङ्का के मिटाने के लिए कहते हैं, कि वचन बोलने वाला साधारण मनुष्य नहीं था किन्तु षड् ऐइवर्य स्रादि गुरा वाले प्रभु थे 🗆 । स्रतः मूल में 'भगवान्' नाम दिया है । वचन सुनने वाली भी गोपियाँ थीं, ग्रतः कहने वाले शर्व शक्तिमान् ग्रौर सुनने वाली योग्य पात्र, इसलिए विपरीत भावना नष्ट हो गई। भगवान के वचनों से मन में सन्देह क्यों उत्पन्न नहीं हुए ? जिसके उत्तर में कहा गया है कि वे वचन 'सुपेशलाः' अर्थात् अति मनोहर थे, मन में दो बातें हों तो संदेह होता है, शब्दों के भ्रपने स्वभाव से ही संशय उत्पन्न नहीं हुवा । अतः विरह से उत्पन्न दुःख को गोपियों ने त्याग दिया ग्रर्थात् गोपियाँ समभ गई कि हमको विरह था ही नहीं तो दुःख काहे का ? दृष्टान्त देकर समभाते हैं कि जैसे स्वप्न से जागृत पुरुष जागृत ग्रवस्था में स्वप्न के दु:ख को दु:ख नहीं मानता है वैसे गोपियों ने स्रज्ञान से उत्पन्न दु:ख को दु:ख ही न समभा। भगवान के कुछ भी करने के सिवाय उनके श्रवयवों के स्पर्श मात्र से गोपियों के सर्व मनोरथों की पूर्ति हो गई ।।१॥

श्रामास-एवं दु:खाभावसुखयोः प्रतिबन्धकं रूपेण वाचा च निवार्य स्वकर्तव्य-मारभते तत्रारभतेति।

म्राभासार्थ - दुःख दूर होकर सुख मिलने में जो कुछ प्रतिबन्ध थे उन्हें भगवान ने स्वरूप-दर्शन तथा वागी से मिटाकर अपना कर्तव्य प्रारम्भ किया, जिसका वर्गन 'तत्रारभत' श्लोक में करते हैं।

श्लोक--तत्रारमत गोविन्दो रासक्रीडामनुवर्ते :। स्त्रीरत्नैरन्वितः प्रीतैरन्योन्याबद्धबाहुभिः ॥२॥

श्लोकार्य - जिस रस को भगवान चाहते हैं उसको चाहने वाली स्त्री रतन गोपियां वहां प्रसन्न चित्त से परस्पर हाथ मिलाकर जोड़ी बन के खड़ी थी, उनसे मिलकर भगवान ने रासक्रीङा के रमगा का प्रारम्भ किया ॥२॥

<sup>+</sup> विरह का न होना अनुभव विरुद्ध है (टिप्पणी) 🛘 म्राप्त वचन प्रमाग होता है तथा भगवान म्राप्ततम हैं (टिप्पगी)

सुबोधिनी गोविन्द इति । एतदर्थमेवेन्द्रो जातः। ग्रतोऽसाधारगो भोगश्च तस्यावश्यक इति च। ग्रनुवतैः स्त्रीरत्नैरन्वितः रासक्रीडा-मारभत । बहनर्तकीयक्तो नृत्यविशेषो रासः। रसस्याभिव्यक्तिर्यस्मादिति । रसप्राद्रभीवार्थमेव हि नृत्यम् । रासे क्रीडा लीला स्वस्य । क्रीडायां मनसो रसस्योद्गमः । नृत्ये देहस्य । कामस्तु भोक्तनिष्ठ इति स्वप्राधान्यम् । समाजेनापि रस उत्पद्यत इति एकवचनम्। तदा ही अरसवद भक्तिरसवद्वा कामरसोऽप्यूत्पद्यते। गोपिकानां रसयोग्यतामाह अनुवतेरिति । अनुवतं यासाम् तासामपि रसोत्पादनमावश्यकमिति । याहशो भगवतोऽभिप्रेतः, ताहश एवेति च। नन्वयं रसः अलौकिकः, न लौकिकेषूत्पद्यते, अतो व्यर्थं आर-म्भः। न हि सिकतासमुहात् तैलम्त्पद्यत इति चेत्, तत्राह स्त्रीरत्नेरिति । स्वभावतः स्त्रियस्त्रिविधाः, लोकभेदेन । तत्रापि मानुषीषु जातिभेदाश्चत्वारः, पद्मिन्यादयः। वासनाभेदाश्चतुर्दश यादयः । सर्वास्वेवैता रत्नभूताः । स्वासाधारगा-धर्में स्तद्धमं प्रकाशिकाः । श्रतः सर्वभावेन रसोत-पत्तियोग्यता । तैरन्वित इति । स्वयं नायक-मिंगः। तद्योग्या एते मगाय इति । एकरसत्वाय च मेलनम् । ग्रनेन रसप्रकटनार्थं शूल्कदासिका भगवते दत्ता इति यदुक्तम्, तदिप समिथतम्। नन्वेते जीवाः, भगवानानन्दमयः, कथं वैषम्याद्र-सोत्पत्तिरिति चेत्, तत्राह प्रीतैरिति । ता ग्रपि भगवत्सहरूयो जाताः । सर्वतः प्रीता इति । तासामभिनिवेशप्रकारमाह ग्रन्योन्याबद्धबाहुभि-रिति । ताः परस्परमासमन्तादुभयतः बद्धौ बाहू यासाम् । न तू भगवता सह ।। २ ।।

व्याख्यार्थ - श्लोक में भगवान् का नाम 'गोविन्द' दिया है जिसका ग्राशय यह है कि भगवान् भोग के लिए ही 'इन्द्र' बने हैं ग्रतः उन्हें ग्रसाधारएा भोग ग्रवश्य करना है। ग्रपनी (प्रभु की) इच्छानुसार कामना करने वाली स्त्री रत्नों से विष्टित होकर भगवान ने रास क्रीड़ा ग्रारम्भ की। 'रास' ग्रौर 'क्रीड़ा' दोनों के स्वरूप का वर्गान करते हैं। बहुत नर्तकियों ' के साथ जो खास नाच किया जाता है उसको 'रास' कहते हैं। 'नाच' उसको कहा जाता है कि जिसके करने से 'रस' प्रकट हो ग्रतः रस को जागृत करने के लिए ही 'नृत्य' किया गया है। 'रास' में स्वयं ग्रपनी क्रीड़ा लीला हैं। क्रीड़ा में मन को ग्रानन्द देनेवाला रस प्रकट होता है ग्रीर नृत्य करने से देह का ग्रानन्द + उद्भूत होता है। क्रीड़ा में नायिका की प्रधानता न दिखाकर नायक की प्रधानता दिखाई गई है, जिसका कारए। यह है कि काम तो भोक्ता-नायक में रहता है इसलिए भोक्ता की प्रधानता है। यहां नायक भगवान् हैं वह भोक्ता हैं ग्रतः उन्हें प्रधानता दी गई है। 'रास कीडाम्' यह एक वचन इसलिए दिया है कि समाज में जो रस उत्पन्न होता है वह रस एक ही है, इस विषय को दृष्टान्त देकर समभाते हैं कि जैसे गन्नों के समूह से जो रस निकलता है वह 'रस' एक ही प्रकार का होता है। ग्रनेक भक्तों के समाज में जो भक्ति रस उद्भूत होता है वह एक ही प्रकार का होने से एक ही गिना जाता है। इस प्रकार काम रस भी एक ही पैदा होता है। श्लोक में 'ग्रनुवर्तः' पद देकर यह बताया है कि गोपियां रस ग्रहण के योग्य हैं, ग्रतः उनमें रस का उत्पादन करना ग्रावश्यक है, भगवान् को जो रस अभिप्रेत है वह उनको भी ईप्सित है।

<sup>+</sup> यद्यपि रास तथा क्रीड़ा में भेद है तो भी भगवान की भांति उनके सर्व पदार्थ तथा किया सिवदानन्द रूप हैं जिससे सर्वत्र सर्व पदार्थ एवं क्रियाग्रों में 'रस' ही है।

यदि कहो कि यह रस ग्रलौकिक है जिससे लौकिक स्त्रियों में उत्पन्न नहीं होगा इसलिए ग्रापका यह कार्यारम्भ व्यर्थ है, क्योंकि बालू से तेल नहीं निकलता है, तो इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि ये साधारण स्त्रियाँ नहीं है बल्कि स्त्रियों में रत्न हैं। लोक के स्त्रभावानुसार स्त्रियां तीन प्रकार की होती हैं, उसमें भी मनुष्य जाति की स्त्रियों के पद्मिनी ग्रादि चार भेद हैं, ग्रव्व प्रकृति वाले वासना भेद से चौदह भेद हैं। इन सर्व प्रकार की स्त्रियों में से ये गोपियां स्त्री रतन हैं, भ्रपने ग्रसाधारण धर्मों से उन धर्मों को प्रकाश करने वाली हैं ग्रतः उनमें सर्व भाव से रस की उत्पत्ति की योग्यता हैं। वैसी स्त्री रत्न गोिपयों से ग्राप युक्त हुए हैं। ग्राप स्वयं नायक मिए। हैं ग्रौर ये सकल गोपियां भगवान् के योग्य मिएायाँ हैं। एक ही रस के लिए परस्पर मिले हैं, इस प्रकार ग्रापस में मिलने से उस कथन को भी सार्थक बनाया जो ग्रागे कहा गया है कि काम ने रस प्रकट करने के लिए खरीदी हुई दासियां भगवान् को दी है।

यदि कहो कि ये गोपियाँ जीव हैं स्रौर भगवान स्रानन्दमय हैं स्रतः दोनों में वैषम्य है स्रतः विषमता में रस की उत्पत्ति कैसे होगी ? इस शङ्का को मिटाने के लिए श्लोक में कहा है कि 'प्रीतैः' ये गोपियाँ भी सर्वतः प्रेम युक्त होने से भगवान के समान स्वरूप वाली—ग्रानन्दमय होगई हैं। पर-स्पर भाग्रह पूर्वक मिल्न का प्रकार बताते हैं। उन्होंने परस्पर हाथों को जोड़कर अपनी जोड़ियां बना दी हैं ये जोड़ियां परस्पर गोपियों की बनी थी न कि भगवान् से मिलकर बनी थी।

श्राभास-भगवान् पुनः हस्तमण्डलाद्बहिःस्थितो यथा सम्बध्यते, तथा सन्निवेश-माह रासोत्सवः सम्प्रवृत्त इति ।

श्राभासार्थ-भगवान् उस मण्डल से बाहर स्थित होते भी उनसे संबन्धित हो रहे थे जिसका वर्गान 'रासोत्सवः सम्प्रवृत्तो' श्लोक में करते हैं-

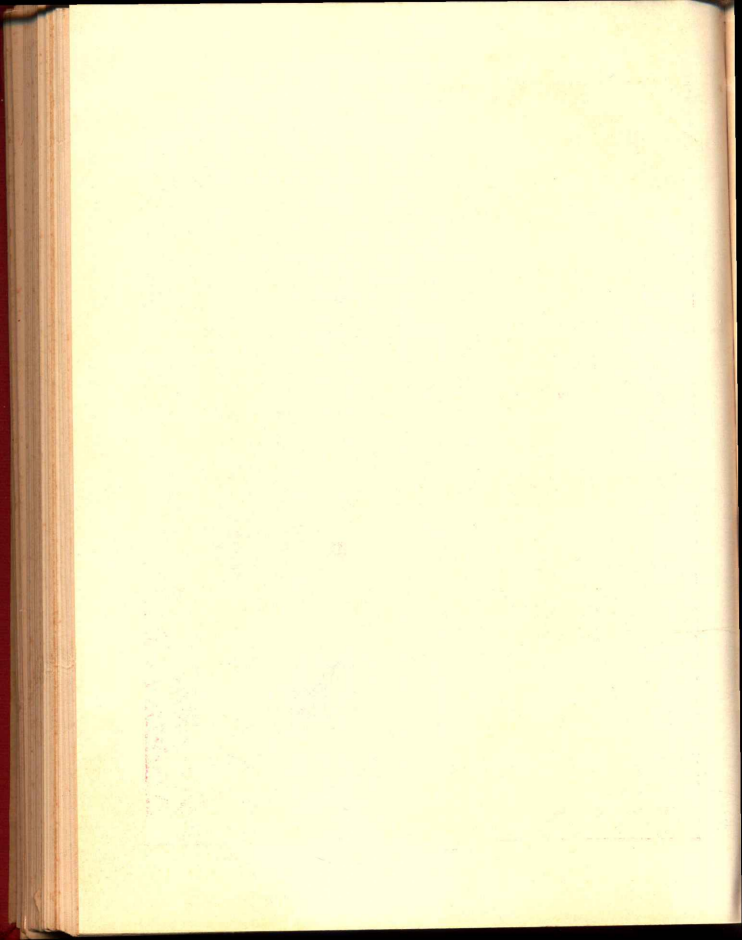
श्लोक—रासोत्सवः सम्प्रवृत्तो गोपीमण्डलमण्डितः। योगेश्वरेग कृष्णोन तासां मध्ये द्वयोर्द्वयोः। प्रविष्टेन गृहीतानां कण्ठे स्वनिकटं स्त्रियः ॥ ३ ॥ यं मन्येरन्, नमास्तावद्विमानशतसङ्कलम् । दिवौकसां सदाराणामौत्सुक्यापहृतात्मनाम् ॥ ४ ॥

श्लोकार्थ-गोपियों के मण्डल से मण्डित रासोत्सव प्रारम्भ हुआ, दो दो गोपी-जनों के बीच प्रविष्ट योगेश्वर कृष्ण ने उनके गले में ग्रपने हस्त डाले, जिससे प्रत्येक ग्रपहृत चित्त गोपियां समभने लगी कि कृष्ण मेरे पास है, उस समय उत्सुकता वाली देवताग्रों एवं उनकी स्त्रियों के सैकड़ों विमानों से ग्राकाश भर गया था ।३-४।



महारास समय भगवान्की अन्तरङ्गलीला

मुद्रक-गीताप्रेस, गोरखपुर



सुबोधिनी-सर्वेषामेव गुराभावात् रसप्रा-धान्यात् रासोत्सव एव सम्यक् प्रवृत्तः । उत्सवो नाम मनसः सर्वविस्मारक ग्राह्मादः। उत्सवत्व-सम्पादनाय सजातीयानेकरसोत्पादनार्थं विशेष-माह गोपीमण्डलमण्डित इति । गोपीनां मण्डलैर-नेकविधर्मण्डितः । उत्सवोऽप्यनेकविधर्बाह्मणा-दिमण्डलेर्मण्डितो भवति । ग्रत्रापि तुल्यस्वभावाः रसार्थमेकीकृताः पृथङ्मण्डलभाजः । तैरपि मण्डितः । पोषकाश्च रसास्तत उत्पादिता इति उत्तरोत्तरमण्डलैः पूर्वपूर्वरसः पोष्यत इति नायं रसोन्यत्र भवितुमर्हति । सम्यक्प्रवृत्तिरिन्तर-माविर्भावः । नन् कालकर्मस्वभावानां प्रतिबन्ध-कत्वादनेकत्र जायमानो रसः कथमेकीभवति. तत्राह योगेश्वरेशोति। स हि सर्वोपायवित्। सर्ववस्तूषु विद्यमानं भगवदैश्वयादिकं एवोद्घाटयतीति साधनेषु योगः प्रधानम्। तत्रैश्वर्ये सर्वत्रेव मूलभूतो रस उत्पादयितं शक्यत इति सिद्धमेव। किञ्च। कृष्णोऽयमिति। स्वयमेव सदानन्दः । उद्गतोऽग्निः सर्वत्रेवाग्नि जनयितं शक्नोति । तस्य भगवतस्तासु सन्निवेश-प्रकारमाह तासां मध्ये द्वयोर्द्वयोरिति । मण्डली-कृता यावत्यो गोप्यः तासां द्वयं द्वयं भिन्नतया भावनीयम् । द्वित्वद्वयस्य नैकाधिकरराता भाव्या । श्रतो मण्डलमध्ये यत्र हस्तद्वयग्रन्थः, तत्र भगवदूदरं यथा भवति, तथा भगवानृत्थितो जातः । तथोद्गतस्योभयत्र सम्बन्धमाह, द्वयोर्द्ध-योर्मध्ये प्रविष्टेन भगवता कण्ठे गृहीतानामिति। हस्तद्वयेन पार्श्वस्थितयोः कण्ठे ग्रहणम्। एवं षोडशगोपिकानामष्ट कृष्णा भवन्ति । ग्रन्यथा रसाभासः स्यात् । कृष्णाद्वै विध्यप्रतीतेः । इममे-वार्थमाह स्वनिकटं स्त्रियः यं मन्येरित्रिति। स्वस्यैव निकटे, न त्वन्यासाम् स्वसम्म्खस्थित-गोपिकाकण्ठालिङ्कितभगवदृशंनमपि भगवदिच्छया

तासां न जायत इति । प्रयोजनार्थं हि रूप-करएाम्। तदर्धसङ्ख्ययैव प्रयोजनं भवतीति न समसङ्ख्या मृग्या। 'यावतीर्गोपयोषित' इत्यग्रे समसङ्ख्यां भगवतो वक्ष्यति । यत्पृनः कैश्चिद्वतं 'अङ्गनामङ्गनामन्तरे माधव' इति, तत्रापि सविसर्गः पाठो ज्ञेयः । द्विवचने बहुवचनप्रयोगश्च। श्रन्यदेव वा तन्मण्डलम्, न भागवतोक्तम् । मध्ये वेरग्नादस्योक्तत्वात् । स्रत्र त् रसार्थे नृत्यमिति । गानार्थमपेक्षायामपि देवैरेव तित्सिद्धः 'मध्ये मग्गीनां हैमाना'मित्यत्र तु दर्शनार्थमुक्तत्वात् गोपिकानां देवानां च दर्शनं तथैवेति नानुपपन्नं किञ्चित्। एवं रसार्थं सर्वसामग्र्यामुक्तायां स रसः प्रादुर्भूतः सर्वेषां भविष्यतीति देवादयः सर्वे श्रलौकिकज्ञानयुक्ता दर्शनार्थमागता इत्याह नभस्तावदिति । तावन्नभो विमानशतसङ्खुल-मासीत्। मण्डपे हि नृत्यं रसजनकम्। ग्रन्यथो-परि वैचित्र्यं न स्यात् । तदर्थमपि विमानशतेन सङ्कुलम् । यथा रसोत्पादनार्थं स्त्रियः पुरुषाश्च सम्बद्धाः नानाबन्धयुक्ताः चित्रे स्थाप्यन्ते । तदर्थं भगवता ते चित्रप्रायाः स्थापिताः । स्रत एवाग्रे 'ग्रौत्सुक्यापहृतात्मना'मिति वक्ष्यति । स्वलीलार्थं सर्वं तथा प्रेरयतीति न ग्रौत्सुक्येनान्यथासिद्धिः। तासां रसग्रहणार्थमागमनम्, भगवदिच्छा त चित्रार्थम् । विमानस्थितान् तत्सम्बन्धिनो वर्णयति दिवौकसामिति । स्वर्ग एव स्थानं येषाम् । सदाराएगामिति तेषां भावान्तरव्युदा-सार्थम् । स्त्रीगामुपसर्जनत्वं तासां भावार्थम् । स्वर्गस्थिता रसाभिज्ञा रसयोग्याश्च भवन्तीति । नन्वीश्वरलीला न द्रष्टब्येति कथं तेषां दर्शनार्थं प्रवृत्तिः, तत्राह ग्रौत्स्वयापहृतात्मनामिति । श्रौत्सुक्येन विचाररहितलीलाक्षिप्तमनसा श्रपहत ग्रात्मा स्वरूपं बुद्धिवी येषाम् । ग्रतः स्वधमदिव प्रवृत्ताः, न तु भगवद्धमं विचारितवन्तः ॥ ४॥

व्याख्यार्थ-रामलीला में रस ही प्रधान है ग्रन्य सर्व वस्तु ग्रर्थात् मिलन ग्रादि क्रियाएं गौरा हैं, वैसा रस प्रधान रासोत्सव श्रेष्ठ प्रकार से प्रारम्भ हुग्रा । केवल रास न कहकर उसके साथ 'उत्सव' शब्द दिया है, जिसका तात्पर्य है कि वैसा रास हुग्रा कि जिससे ग्रन्य सर्व विषयों को भुलाने वाला ग्रानन्द उत्पन्न हुग्रा । उत्सव को पूर्ण रीति से सम्पादन करने के लिए, सजातीय म्रनेक रस उत्पन्न करने के कारए। ग्रनेक प्रकार के गोपियों के मण्डलों से रासोत्सव को मण्डित बनाया, जैसे उत्सव भी अनेक प्रकार के ब्राह्मणादि के मण्डलों से शोभित होते हैं, यहां भी समान स्वभाववाली अनेक गोपियां रस के लिए इकठ्ठी की गई हैं जिन्होंने जुदे जुदे मण्डल बना लिए हैं, उन मण्डलों से यह रासोत्सव शोभायमान हो रहा है। रासोत्सव को पोष्ण करने वाले रस भी रासो-त्मव से उत्पन्न किए गए हैं, इस प्रकार उत्तरोत्तर क्षरण में ग्राने वाले मण्डलों से, पूर्व क्षरण वाले मण्डल के रस का पोषण होता है वैसा रस दूसरे स्थान पर ग्रर्थात् ग्रन्य उत्सव में हो नहीं सकता है। रासोत्सव की प्रवृत्ति श्रेष्ठ हो रही है जिसका ग्राशय है कि उसका सदैव ग्राविर्भाव है ग्रर्थात् रासोत्सब सवा ही होता रहता है । यहां काल, कर्म ग्रीर स्वभाव ये तीन रुकावट करने वाले हैं ग्रतः बहुत स्थलों पर उत्पन्न 'रस' एक कंसे हो सकेगा ? इस शङ्का का निवारण करने के लिए श्री शुक-देवजी ने भगवान् को योगेश्वर कहकर यह बता दिया है कि वह निश्चय ही समस्त उपायों को जानने वाले हैं। योग ही है जो समस्त वस्तुओं में मौजूद ऐइवर्यादिक को प्रकट करता है ग्रतः साधनों में 'योग' ही प्रधान है, योग में भी ऐश्वर्य द्वारा सर्वत्र ही मूलभूत रस उत्पन्न किया जा सकता है यह बात तो सिद्ध ही है। यह योगेश्वर कृष्ण स्वयं ही सदानन्द स्वरूप हैं, प्रकट हुई ग्रग्नि छिपी हुई श्राग को प्रकट करने में समर्थ होती है।

भगवान ने गोपियों के मध्य में स्थिति किस प्रकार की जिसका वर्गन करते हैं कि दो दो के मध्य ग्राप विराजे थे । मण्डल हो के खड़ी हुई जितनी गोपियां थी उनमें दो दो जुदी हैं वैसी भावना करनी । दो की दो जोड़ियों में भगवान एक हैं यों न समभना चाहिए किन्तु एक जोड़ी में एक भग-वान् हैं। वह किस प्रकार है जिसका स्पष्टीकरण करते हैं कि मण्डल के मध्य में जहां दो गोपियों के हस्त मिले हुए हैं वहां भगवान् इस प्रकार खड़े हो गए जैसे ग्राप श्री का उदर दोनों के हस्तों को स्पर्श करता रहे, इस प्रकार प्रभु ने दो दो के गले में अपनी बाह डाल दी जिससे १६ गोपियों में आठ कृष्ण होगए। ग्रतः प्रत्येक गोपी ग्रपने २ पास एक कृष्ण देखने लगी। यदि यों नहीं होता ग्रर्थात् दो दो कृष्ण देखती तो रसाभास हो जाता था। इस माव को प्रकट करने के लिए कहते हैं कि प्रत्येक गोपी समभने लगी कि कृष्ण मेरे पास ही है दूसरे के पास नहीं है। ग्रपने सामने गोपियों से गलबाहु होकर खड़े हुए कृष्एा का दर्शन भी भगवान की इच्छा से न कर सकी थी । भगवान एक निश्चित प्रयोजन के लिए निश्चित स्वरूप धारण करते हैं, वह प्रयोजन ग्रष्ट स्वरूप प्रकट करने से सिद्ध हो जाता है तो गोपियों की संख्या १६ के समान १६ कृष्ण दूंडने की यहां कोई आवश्यकता नहीं है। श्री शुकदेवजी 'जितनी गोपियाँ उतने कृष्ण स्वरूप हैं' यह आगे कहेंगे।

यह जो किन्होंने कहा है कि जितनी गोपियां थी उतने, १६, कृष्ण थे वह मण्डल दूसरा कोई होगा भागवत का नहीं है तथा वहां जो 'ग्रङ्गनामङ्गनामन्तरे माधवः' पाठ दिया है वह प्राचीन नहीं

श्चर्यात् चार गोपियों के बीच में एक हैं यो नहीं, किन्तु दो के बीच में यहां (○ △ △ ग्रौर न  $(\bigcirc \triangle \bigcirc \triangle \bigcirc \triangle \bigcirc)$  ये दो प्रकार ।

१-एक ही जाति के, २-क्रमशः एक के पीछे दूसरा, ३-सदैव रस रूप

है उसमें फेर है शुद्ध पाठ "ग्रंगना ग्रंगना ग्रंगना ग्रंगतरे माधवः" यों है। तथा बहुवचन का ग्रभिप्राय भी द्विवचन में ही है। उसके सिवाय वहां मण्डल के मध्य भगवान वेग्णुनाद कर रहे हैं किन्तु भागवत में कही हुई लीला में यों नहीं है। यहां तो रस के लिए नृत्य किया गया है, गाने के लिए ग्रंपेक्षा मानने पर भी वह काम देवताग्रों से चलाया जा सकता है। "मध्ये मग्गीनां" इस ७ वें श्लोक में जो वर्णन श्रीशुकदेवजी ने किया है वह तो जैसे कि गोपियों एवं देवों को दर्शन हुए उसका है न कि वस्तुस्थित का। इस तरह सारी रस सामग्री के संपन्न होने पर वह रस भी प्रादुर्भूत होगा यह ग्रलौकिक बात जानने वाले देवताग्रों ने समभ लिया ग्रतः वे भी दर्शन के लिए दौड़ ग्राए। यों ग्राकाश सैंकड़ों विमानों से भर गया।

मण्डप में नाचने से रस उत्पन्न होता है और मण्डप में ऊपर का भाग ही यदि आकर्षक न हो तो मण्डप ही क्या ? और वह विचित्रता यहां देवताओं के आने से हुई, अतएव विमानों से आकाश भर दिया गया। मण्डप में जैसे रस उत्पन्न करने के लिए स्त्री पुरुषों के युगल नाना बन्धों में चित्रित किए जाते हैं, वैसे ही भगवान ने उन देवों को चित्र प्रायः अवस्था में वहां स्थापित किया। अतएव आगे चलकर "औत्सुक्यापहृतात्मनाम्" कहा जाएगा। भगवान अपनी लीला के लिए सभी में यथायोग प्रेरणा कर देते हैं अतः उत्सुक होने पर भी वे दौड़कर यहां नीचे नहीं आ पाए। वे उत्सुकतावश रसप्रहणार्थ आए थे परन्तु भगवान की इच्छा उनके चित्र के रूप में उपयोग की थी। विमान में स्थित मिथुन रस के संबन्धी देवताओं का "दिवौकसां" में वर्णन है। देवताओं का स्थान स्वर्ग ही है। "सदाराणां" पद से देवपत्नियों की गौणता दिखलाई गई क्योंकि देवों में यहां भगवान की लीला के दर्शन से अतिरिक्त अन्य कोई भी भाव नहीं है। स्वर्ग में रहने वाले रस को जानते हैं और रस के योग्य भी हैं।

यह लीला साधारण मनुष्य की नहीं है किन्तु स्वयं ईश्वर की लीला है ग्रतः वह नहीं देखनी चाहिए, तब देवों को देखने में प्रवृत्ति कैसे हुई ? इस शङ्का का उत्तर श्री शुकदेवजी ने यह दिया है कि उत्सुकता के कारण लीला में मन ग्रासक्त होने से देवों की बुद्धि वा ग्रात्मा का ग्रपहरण हो गया जिससे ग्रपने घम से ही इसमें प्रवृत्त हुए हैं ग्रर्थात् लीला देखने ग्राए हैं, भगवान् के धम का विचार, बुद्धि के हरण हो जाने से नहीं कर सके थे, ग्रतः ग्रागए मूलतः यहां भी कारण तो भगवान् ही हैं (ग्रनुवादक) ॥ ३-४॥

योजना:-देवताश्रों को गोपिकाश्रों के मण्डल के बीच में नाचते हुए एक ही स्वरूप के दर्शन हुए। मानों चारों श्रोर बिखरे हुए सोना के मोतियों के बीच में एक मरकतक-मिएा रख दी गई हो। उन्हें केवल इतने ही दर्शन हुए श्रौर श्रन्य कुछ भी दिखलाई नहीं पड़ा ग्रर्थात् गोपिकाश्रों के साथ की श्रन्त-रंग लीला के दर्शन देवों को नहीं हुए। जबिक गोपिकाश्रों में से प्रत्येक को भगवान उसी के साथ हैं यह बोध हुग्रा।

प्रकाशः-"जिस उत्सुकता के कारण उन्हें भगवान के दर्शन हो रहे हैं उसी उत्सुकता के कारण ग्रात्मापहार कैसे संभव है ?" इस प्रश्न का उत्तर दे रहे हैं।

श्राभास-ततो नृत्यारम्मे यद भाव्यम्, तज्जातमित्याह तत इति ।

श्राभासार्थ—नृत्य श्रारम्भ करने पर जो कुछ होना था वह हुग्रा जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'ततो दुन्दुभयो' श्लोक से करते हैं—

श्लोक—ततो दुन्दुभयो नेदुनिपेतुः पुष्पवृष्टयः । जगुर्गन्धर्वपतयः सस्त्रीकास्तद्यज्ञीऽमलम् ॥१॥

मुबोधिनी—ग्रादौ दुन्दुभिवादनम् । 'परमा वा एषा वाग् या दुन्दुभा'विति श्रुतेः । ततः प्रथमतः पुष्पवृष्टिमं ङ्गलार्था । पुष्पाञ्जलिः प्रसिद्धः ग्रागतो रसः तदधिष्ठाता वा पूज्यत इति । नाना-विधानां पुष्पागां भिन्ना वृष्टय इति बहुवचनम् । ततो गानं साधारगं जातमित्याह जगुर्गन्धवर्षतय इति । भगवान् श्रोष्यतीति उत्तमैरेव गानम् । गन्धवंपतयो विश्वावसुप्रभृतयः । ते ह्यधिकारिगा

इति नटानामिव तेषां दर्शनं न दोषाय । अन्यथा भगवद्धस्तस्थितेन्द्रादीनामिष दोषत्वं स्यात् । 'अर्थद्रव्यविरोधेऽर्थो बलीया'निति न्यायात् । तथापि तेषामन्यथाबुद्धिः सम्भाव्येतेति विशेषण्-माह सस्त्रीका इति । वैषयिकदोषव्यावृत्त्यर्थमाह अमलं तद्यशं इति । तद्धि मलनिवर्तकम् । अतो न तासां तेषां वा तत्कालोपयोगिपदार्थादतिरिक्तो भाव उत्पद्यते ॥५॥

व्याख्यार्थ-ग्रादि में दुन्दुभि बजने लगे, 'दुन्दुभि' में जो यह वागी है वह शुभ है, ग्रतः प्रारम्भ में शुभ शब्द हुए, अनन्तर पहले पृथक पृथक अनेक प्रकार के पृथ्पों की वृष्टि हुई। 'पृष्प-वृष्टयः' श्लोक में बहुवचन देने का भाव यह ही है कि वर्षा में विविध पुष्प बरसाए गए। पुष्पों की वर्षा करने का कारए। यह है कि शस्त्रानुसार देव को पुष्पांजलि दी जाती है, यह प्रसिद्ध ही है स्रतः यहां भी प्रकट होने पर रस ग्रथवा रस के ग्रधिष्ठाता को पुष्पांजलि देकर पूजा गया है। उसके बाद साधारण गान हुआ। वह गान भगवान सुनेंगे अतः उसको उत्तम गायकों को ही करना चाहिए, वे उत्तम गान करने के ग्रधिकारी, विश्वावसु प्रभृतिगन्धर्व पति ही हैं। वे भगवान् की लीला के दर्शन करे जिसमें किसी प्रकार का दोष नहीं है जैसे नट नृत्य ग्रादि सीखने वाली स्त्री का नृत्य देखे तो उसमें कोई दोष नहीं है। वैसे गान करने वाले लीला के दर्शन करे तो दोष नहीं है। यदि गान करने वाले गन्धर्व देवों को लीला के दर्शन करने में दोष होता है तो भगवान के श्री हस्त में स्थित इन्द्रादि देवो + को भी दोष लगेगा। "ग्रर्थ द्रव्य विरोधे ग्रर्थी बलीयान" 🗆 इस न्याय से भी यह सिद्ध होता है कि गन्धर्व भगवान की लीला के दर्शन करें तो कोई दोष नहीं है। तो भी यदि लीला देखने से उनकी विपरीत बृद्धि हो जाए तो ? इस शंका का निवारए करने के लिए श्री शुकदेवजी 'सस्त्रीका' विशेषएा देकर बताते हैं कि वे अकेले नहीं थे जो उनकी बुद्धि विपरीत होवे किन्तु स्त्रियां भी साथ में है। स्त्रियों को साथ में लाने का ग्राशय यह है कि जैसे हम लीला के दर्शन करते हैं ये वैसे भी दर्शन करे, जिससे हमारी भांति इनका भी भगवल्लीला में उपयोग हो। इस प्रकार का भाव भक्ति मार्गीय के सिवाय ग्रन्य के मन में कभी नहीं स्फूरते हैं ग्रतः वैसे भक्ति मार्गीय भक्तों के हृदय में विपरीत भावना का उदय हो नहीं सकता है। उनमें (स्त्री ग्रीर पुरुषों में ) परस्पर विषय सम्बन्धी दोष का जाना ग्रसम्यव दिखाने के लिए श्री शुकदेवजी 'ग्रमलं तद्यशः जगः' कहते हैं।

का नास-सन संस्था (स्थे यह आडयम, मज्जान किया कि

कामजाना - वास रक अ (स्वाधिको) ३० वो प्रकास

### 

वे भगवान का यह यश गाने लगे थे जिससे मल की निवृत्ति हो जावे, उस प्रकार के यश गान से देवों में ग्रथवा देव स्त्रियों में उस समय में उपयोगि पदार्थ से ग्रवितिरक्त कोई ग्रन्य भाव उत्पन्न हो नहीं सकता है, ग्रथित दोनों में भगवद्भाव ही उद्भुत हो रहा है।।।।।

+ टिप्प्णीजी में प्रभुचरणः - भगवान् की एकान्त लीला मात्र में उपयोगी एवं क्रिया शक्ति वाले इन्द्र म्रादि दिक्पालों से भिन्न हैं, वे तो भगवान् के भुज दण्ड ही म्रवलम्बन करते हैं। भगवान् के भुजदण्ड रसरूप हैं मृतः रसात्मिका क्रिया शक्ति इन लीला-इन्द्रों का प्रधान रूप है, मृतः इनकी उपस्थित दोषावह नहीं है, जैसे वेसे ही विश्वावसु प्रभृति की भगवान् की लीला में उपयोगी नट हैं। यतः इनकी भी उपस्थिति में दोष नहीं।

△ सभी क्रियाएं किसी न किसी साधन या द्रव्य से संपन्न होती हैं। कभी-कभी क्रिया में उपयोगी द्रव्य एवं स्वयं क्रिया में विरोध उठ जाता है, जैसे जलपान की क्रिया में उपयोगी पात्र तूटा हुआ या इतना गन्दा हो कि जल पिया ही न जा सके तो ऐसी स्थिति में हम जलपात्र का त्याग करते हैं न कि जलपान की क्रिया का। यहां पात्र द्रव्य है तथा पान अर्थ। स्पष्ट ही अर्थ बलवान होता है, द्रव्य की अपेक्षा। यहां अर्थ है भगवल्लीला तथा द्रव्य हैं विश्ववसु, इन्द्र आदि। अब यदि इनमें परस्पर विरोध होता तो इन इन्द्र आदि का ही त्याग होता न कि लीला का परन्तु इन्द्र आदि का त्याग नहीं हुआ अतः विरोध भी नहीं है। जैसे इन्द्र का अत्याग उसकी लीला में अविरोधिता का हेतु बनता है वैसे ही विश्ववसु का अत्याग भी अविरोध में हेतु है। (अनुवादक)

कराम श्राभास—एवं बाह्यगीतवाद्यादिकमुक्त्वा नृत्यमध्ये रसोपयोगिवादित्राण्याह वलयानामिति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार वाह्य गीत श्रौर वाद्य ग्रादि का वर्णन कर श्री शुकदेवजी 'वलयानां' इस श्लोक में नृत्य के मध्य जो वादित्र रस में उपयोगी हैं उनका वर्णन करते हैं।

## श्लोक—वलयानां नुपुराणां किङ्किणीनां च योषितास् । सप्रियाणामभूत् शब्दस्तुमृलो रासमण्डले ॥६॥

श्लोकार्थ — रास मण्डल में, श्रीकृष्ण सहित स्त्रियों के कंकण, तूपुर ग्रौर किंकिणियों का भारी शब्द हुग्रा ॥६॥

मुबोधिनी—स्थानत्रये हि वादित्राण्यपेक्ष्यन्ते। नीचस्थाने भूमाविव मध्ये उपरि च। तथैव तालभेदाः। ग्रतोऽत्रापि उपरि वलयानां शब्दः। ग्रधो नूपुराणाम्। मध्ये किङ्किणीनाम्। ग्रन्योन्याबद्धबाहव एव मध्ये मध्ये हस्तद्वयं योजयन्तीति वलयानां शब्दः। ग्रथवाग्रे शब्दोत्पत्त्यर्थं प्रकारं वक्ष्यति 'पादन्यासै' रिति। सिप्रयाणां कृष्णा-

सहितानाम् । ग्रत एव सर्वलास्यसम्पत्तिः सर्वासां भगवत्सम्बन्धार्थम् । चकारात् ग्रन्येऽपि क्रजित-शब्दा मुखशब्दाश्चोक्ताः । सर्वः एकीभूय तुमुलो भूत्वा यथा दूरस्थानामवान्तरग्रहणां न भवति । तथा सति कि स्यात्, ग्रत ग्राह रासमण्डल इति। रसानां समूहमण्डले । यथानिधकारित्वेन शूद्रस्य वेदश्रवणे तद्येतुर्मन्त्रस्य च शक्तिहासः, शूद्रे च पापसम्भवः, तथैत-द्भक्तातिरिक्तानामेतच्छवगोऽप्य-निधकारादस्य रसस्यालौकिकत्वादेतच्छवगो पापरूपम् ॥६॥ मण्डले सर्वेषां रसो गच्छेत । श्रवगो सति तदन्वे-

व्याख्यार्थ — रास में तीन स्थानों पर नीचे, मध्य में ग्रौर ऊपर वाद्यों के शब्द की ग्रावश्यकता रहती है, इस प्रकार ताल के भी तीन निम्न, मध्य ग्रौर उच्च भेद होते हैं, ग्रतः यहां भी ऊपर कङ्करणों का शब्द, नीचे तूपुरों की ध्वनि तथा मध्य में किंकििएयों की ध्वनि हो रही है। वहां गोपियां परस्पर हाथ मिलाकर खड़ी थी, कभी कभी बीच में दो हाथों को मिलाती थी जिससे कङ्करणों का शब्द होता था, ग्रथवा ग्रागे शब्दोत्पत्ति का प्रकार 'पादन्यासै' (श्लोक ६) में कहेंगे। वे गोपीजन ग्रकेली नहीं थी किन्तु उनके साथ श्रीकृष्ण भी थे, इस कारण से ही सभी प्रकार की सभी के पास लास्य की सम्पत्ति थी, कारण कि यदि सर्व के पास सर्व सम्पत्ति न होती तो भगवत्सम्बन्ध प्रत्येक के साथ कैसे होता ?

श्लोक में 'च' शब्द देने का भाव बताते हैं कि ऊपर कहे हुए तीन प्रकार के सिवाय ग्रन्य भी मधुर कूजित शब्द तथा मुख से शब्द होते थे। ये सभी प्रकार के शब्द मिलकर तुमुल ध्विन होने लगी, जिससे जो दूर खड़े थे उनको पूरी तरह समभ में न ग्रावे। यों होने का क्या भावार्थ है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'रासमण्डल' यह वाद्य ग्रादि की ध्विन रासमण्डल' वाले ही मुनें क्योंकि उसके सुनने के ग्रधिकारी वे ही हैं। जैसे शूद्र वेद के श्रवण के ग्रधिकारी नहीं है यदि वह सुने तो उसको पाप लगता है ग्रौर सुनाने वाले तथा मन्त्र में जो शक्ति है वह उनकी चली जाती है, ग्रर्थात् सुनाने वाले में जो विद्या का तेज है वह उससे लोप हो जाता है, तथा मन्त्र में जो सिद्धि देने की शक्ति है वह तिरोहित हो जाती है। इसी भांति भक्तों के सिवाय इस के श्रवण का किसी को ग्रधिकार नहीं है कारण कि यह रस ग्रलौकिक है ग्रतः इसको ग्रनाधिकारी सुनें तो मण्डल में से सबों का रस चला जावे, ग्रौर सुनने वाले उसको ढूं ढने लगे, वह ढूं ढना उनके लिए ग्रनिष्ट करने वाला है, वह ही उनके वास्ते पाप रूप है।। ६।।

श्रामास—एवं नृत्यमध्ये प्रविष्टो भगवान् गुराभावात् कदाचिन्न भासेतेत्याशङ्कच सर्वजनीना भगवच्छोभा तदा जातेत्याह तत्रेति ।

श्राभासार्थ—इस प्रकार रास में प्रविष्ट भगवान् गौगा हो जायेंगे, जिससे कदाचित् वे जानने में नहीं ग्रावे वा न शोभें ? इस शङ्का निवारगा के लिए श्री शुकदेवजी 'तत्राति' इस श्लोक में वर्णन करते हैं कि जब भगवान् रास के मध्य प्रविष्ट हुए उस समय भगवान् की शोभा सर्व जनों को जानने में ग्राई, कोई रुकावट नहीं हुई।

श्लोक—तत्रातिशुशुभे ताभिर्भगवान् देवकीसुतः । मध्ये मर्गीनां हैमानां महामरकतो यथा ।। ७ ॥

१—'रसानां समूहो रास' जहां रसों का समूह है वह रास है उस मण्डल में जो स्थित हैं।

श्लोकार्थ — सुवर्ग की मिर्गियों के मध्य जैसे महान् नीलम मर्गी शोभती है वैसे भगवान् देवकी पुत्र गोपियों के बीच शोभा पाने लगे ॥ ७॥

सुबोधिनी—स्वभावशो भातोऽप्यतिशयेन शुशुभे। तदुक्तं 'शक्तिभिः सहितोऽधिकां शोभां प्राप्नोती'ति। कदाचित् स्वत एव शोभां प्रकट-येदिति तव्द्यावृत्त्यर्थं ताभिरित्युक्तम्। ननु सहज-शोभायुक्तस्य कथं ताभिरितशोभा, तत्राह भगवा-मिति। यथा गुएौः। ननु गुएगाः सर्वोत्तमाः, न तथैता इति चेत्, तत्राह देवकीमुत इति। भनत्या यथ। देवक्या ग्रिप पुत्रो जातः । स्त्रोगामेवोप-कारायाविभू तः । ग्रतस्तास्विप स्वसामर्थ्यमेव दत्वा शोभां प्राप्तवान् । सहजस्य कृत्रिमैः शोभा न भविष्यतीत्याशङ्कच हष्टान्तमाह मध्ये मगी-नामिति । महामारकतो गरुडोद्गारी स मिगः सहजः । सुवर्णमगायः कृत्रिमाः । तथापि ते परितः क्लृप्ताः सहजमिगामप्यतिशोभयन्ति ॥७॥

व्याख्यार्थ — भगवान् स्वभाव से ही शोभित हैं तो भी ग्रब विशेष शोभा पाने लगे। यदि कहों कि यह ग्रधिक शोभा स्वयं ग्रापने ही बढाई है, तो उसके निवारण के लिए श्री शुकदेवजी ने मूल श्लोक में कहा है कि 'ताभिः ग्रति शुनुभे' ग्रथांत् यह ग्रधिक शोभा ग्रापने नहीं प्रकट की है किन्तु ग्रापकी शक्तियां जो गोपियां है उन्होंने प्रकट की है। जो सहज शोभा से युक्त हैं वह दूसरों से शोभित कैसे होगा? जिसके उत्तर में कहते हैं कि ग्राप भगवान् हैं, ग्रतः जैसे गुणों से ग्रापकी ग्रधिक शोभा प्रकटती है वैसे ही इन शक्तियों से भी ग्रधिक शोभा होती है। वे गुण तो सर्वोत्तम हैं जिससे शोभा को बढाते हैं ये तो वैसी नहीं है, इसके उत्तर में कहते हैं कि 'देवकी सुतः' जैसे भिक्त से देवकी के भी पुत्र बने हैं, वैसे यहां भी भिक्त के कारण गोपियों के उपकार के लिए ही प्रकट हुए हैं ग्रतः उनको भी ग्रपनी सामर्थ्य दी है जिससे ग्रधिक शोभा प्राप्त की है। यदि कहो कि जिसमें स्वाभाविक ग्रपनी शक्ति से शोभा है उसमें कृत्रिम पदार्थों से शोभा न होगी, तो हष्टान्त देकर इस शङ्का को मिटाते हैं, जैसे गरूड़ोद्गारी महा मरकतमिण में स्वाभाविक शोभा है तो भी सुवर्णकार से बनाई हुई सुवर्ण की मिणियों के मध्य में जब वह ग्राती है तब ग्रधिक सुशोभित होती है वैसे भगवान् भी शक्तियों से ग्रधिक सुशोभित होते हैं।। ७।।

ग्राभास-एवं पूर्वपीठिकामुक्तवा मुख्यं नृत्यमाह पादन्यासैरिति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार रास क्रीड़ा की पूर्व पीठिका का वर्णन कर अब श्री शुकदेवजी पादन्यासै:' श्लोक से मुख्य नृत्य का वर्णन करते हैं—

श्लोक —पादन्यासैर्भु जिवधुतिभिः सिस्मितैश्रू विलासैः भज्यन्मध्यैश्वलकुचपटैः कुण्डलैर्गण्डलोलैः । स्विद्यन्मुख्यः कबररज्ञनाऽग्रन्थयः कृष्णवध्वो गायन्त्यस्तं तिडत इव ता मेघचक्रे विरेजुः ।। ६।।

श्लोकार्थ—सकल गोपियों के प्रत्येक चरण को एक ही समय साथ में रखने से, तथा हाथ को हिलाने से, स्तनों के वस्त्रों की चश्चलता से, कपोलों पर चंचल कुण्डलों की जमक से श्रीकृष्ण की गोपियां जिनके मुख पर स्वेद बिन्दु शोभा दे रहे हैं, जिनकी चोटी ग्रौर नाड़े की ग्रन्थियां शिथिल हो रही हैं, वे भगवान् के गुणों को गाती हुई ज्यों मेघ मण्डल में बिजली शोभती है त्यों रास मण्डल में शोभा देने लगी ॥द॥

सुबोधिनी - पादन्यासाः सर्व एव चारीकर्गा-रूपाः । भुजानां विधुतयश्च सर्वहस्तकभेदाः। एकेनावयवेन शिष्टावयवाः तथा संविधानयुक्ता इति ज्ञेयम् । मन्दहाससहिताः सर्व एव कटाक्षा उक्ताः। भूभेदाश्च। तत्तद्रसे हृदयाविष्टे तथैव भवन्तीति । भज्यः भङ्गयुक्तानि मध्यानि उप-रिभागपरिवर्तनात्मकानि । रसाभिनिविष्टानां तासां सर्वावयवातिभ्रमगोन रस एकीभवतीति। परिवर्तनादिभिरेव वा चलेषु कुचेषु पटा इति सर्वाण्येव कम्पनान्युक्तानि । कुण्डलेर्गण्डलोले-रिति । सर्व एव शिरोभेदा उक्ताः । शिरोभे-वक्तव्येषु कुण्डलानां यञ्चलननिरूप-ग्गम्, तद्विद्युतामिव शोभार्थम्। गण्डलोल-रिति सर्वा कान्तिस्तत्रोपक्षीरोति ज्ञापनार्थम् । गण्डे हि केव लो रसः। पेयो रसस्तत एव पीयत इति । विद्योतनं तस्यैवाभिव्यक्त्यर्थम् । ततोऽन्तः स्थितो रसः पृष्टोऽभित्यक्त इति ख्यापनार्थमाह

स्विद्यनमुख्य इति । स्विद्यत् स्वेदयुक्तानि मुखानि यासामिति । कबररशनास् च अग्रन्थयो जाताः । रसेन सर्वावयवस्थेन एकीभूतेन देहः सूक्ष्मतामा-पन्नः। ग्रतः केशपाशे रशनायां च ग्रन्थिः शिथिलः, नन्वेवं कथं श्रमः, तत्राह कृष्णवध्व इति । सदा-नन्दस्य हि फलस्य ता उपभोक्त्यः। ग्रतः क्रियायां श्रमो भवत्येव । एताहश्योऽप्यन्तःसन्तोषेण गाय-न्त्यो जाताः । एवं कायादिश्रमैरपि ता विरेजूः। श्रतिशोभायुक्ता जाताः। ननु लोकानां दर्शन-सापेक्षा शोभा, तास्तदा कथं सर्वेर्ह ष्टा इति, तत्राह तडित इव ता इति । नहि तडित् बहकालं दर्शनयोग्या भवति । मेघचक्रे शोभामेव परं सम्पादयति । तथा कृष्णसमूहे भगवता श्राच्छा-दिताः। परितः कदाचिदेवोद्रताः केनचिदंशेन हुष्टा भवन्ति । ग्रतस्तासां शोभा न दोषावहा जाता, किन्तू विशिष्टैव जाता ॥६॥

व्याख्यार्थ—'पाद न्यासं' नृत्य समय में चरणों का पृथ्वी पर रखना, इतना कहने से समक लेना चाहिए कि, पृथ्वी पर पैर घरने के जितने प्रकार +हैं वे सब उस समय गोपीजनों ने किए थे। इसी भांति मुजाग्रों का हिलाना कहा है जिससे भी नाट्य शास्त्र में जो प्रकार हाथों के चलाने वा घुमाने के कहे हैं वे सब तरीके समक्षने चाहिए। एक ग्रवयव से शेष ग्रन्य ग्रवयव इस प्रकार जुड़े हुए हैं जैसे एक ग्रवयव कार्य करे तो ग्रन्य ग्रवयव भी स्वतः उस प्रकार ग्रपनी क्रिया कर रहे हैं, ग्रथीत् गोपियां जब नृत्य के समय ग्रपने चरणों को जिस प्रकार घुमाती हैं उस समय ग्रन्य हस्त, नेत्र ग्रादि सर्व ग्रवयव भी नाट्य शास्त्र के संगीतानुसार ग्रपनी क्रिया स्वतः करते रहते हैं कारण कि सर्व ग्रलौकिक हैं। मन्दहास ग्रथीत् स्मित सहित कटाक्ष ग्रौर भौंहों के भेद भी कहे हैं, जब उस प्रत्येक का रस हृदय में प्रविष्ट होता है तब उनकी भी सर्व क्रियाएं तदनुकूल स्वतः होती हैं।

<sup>+</sup> नृत्य के समय पैर कैंसे घरने जिसके लिए नाट्य शास्त्र में दो 'प्रकार' बताए हैं, घरने के समय एक पैर को फिराया जाय तो उसको 'चारी' कहते हैं, यदि दो पैरों को घुमाना पड़े तो उसको 'करएा' कहते हैं।

जब गोपीजन नृत्य करती हुई ग्रपनी किट को मोड़ कर टेढ़ी करती हैं तब शरीर के ऊपर के भाग को चारों तरफ फेर सकती हैं, इस प्रकार सर्व ग्रवयवों को बहुत घुमाने से रसाभिनिविष्ट गोपियों का ग्रवयवों में रहा हुग्रा रस एक हो जाता है। ग्रथवा गोपियों के शरीर के ऊपर के भाग के घूमने से स्तनों पर जो वस्त्र थे वे भी कम्पन के कारण स्तनों से उड़ जाते थे।

नृत्य करने के समय में वे शिर के फिराने की भी सर्व क्रियाएं करती थी, किन्तु मूल श्लोक में शिर के घुमाने को न कहकर 'कुण्डलेंगण्डलोलैंं!' पद में कपोलों पर कुण्डलों के भ्रमण को कहा है जिसका भाव यह है कि यहां श्री शुकदेवजी को भगवान के कपोलों की शोभा दिखानी है, भगवान के कपोल श्याम हैं ग्रीर कुण्डलों की चमक का तेज गौर है जब वे दोनों परस्पर मिलते हैं ग्रर्थात् जब कुण्डलों का गौर तेज ग्रीर भगवान का श्याम स्वरूप मिलता है तब वहां मेघों में बिजली के समान शोभा होती है, जिससे कुण्डलों की शोभा से कपोलों की शोभा बढ़ जाती है, ग्रीर ग्रन्य सर्व शोभा कम हो जाती है। उस शोभा का कारण यह है कि कपोलों में सभी के लिए पान करने योग्य जो रस है वह प्रकट होता है। जिस रस का पान पिता ग्रादि भी बिना संकोच करते हैं, कपोलों से जो रस प्राप्त होता है वह शुद्ध प्रेमात्मक रस है तथा ग्रधर के रस के समान कामात्मक स्त्री पेय नहीं है।

गोपीजनों के मुख पर मुक्ता समान पसीने की बूंदे शोभा देने लगी, जिसका कारण बताते हैं कि अन्दर जो गुप्त रस स्थित था वह पुष्ट होकर प्रकट हुवा है। सर्व अवयथों में रहा हुवा रस उनमें से निकलकर जब एक स्थान पर इकट्ठा हो गया तब शरीर सूक्ष्म हो गया जिससे चोटी तथा नीवी की ग्रन्थियां ढीली पड़ गई।

रस क्रीड़ा करने से इतना श्रम क्यों वा कैसे हुग्रा? इस प्रश्न का उत्तर शुकदेवजी देते हैं कि 'कृष्ण वध्वः', ये गोपीजन तो कृष्ण की पित्नयां हैं, जिससे वे सदानन्द स्वरूप श्रीकृष्ण के ग्रानन्द रस का भोग करनेवाली हैं, ग्रतः इस क्रिया में श्रम होता ही है, श्रम होते हुए भी ग्रन्तः करण में सन्तोष होने से गान करती रहती थी, इस पर कायादि से श्रमित होते हुए भी गोपियां ग्रतिशय शोभा युक्त देखने में ग्राती थी।

गोपियां सुशोभित हो रही थी, जब कोई मनुष्य देखकर कहे तो माना जाय जबिक इस लीला को तो किसी ने देखा नहीं है, इस शङ्का को मिटाने के लिए श्री शुकदेवजी ने श्लोक में कहा हैं कि 'तिडित इव ताः' वे गोपियां बिजलो के समान हैं ग्रर्थात् जैसे बिजली स्वल्प काल ही दिखती हैं किन्तु मेघों के चक्र में शोभा ही बढ़ाती है, वैसे कृष्ण रूप मेघ के समूह में भगवान् से ग्रच्छादित होने से कभी ही देखने में ग्राती है ग्रतः उनकी शोभा दोष युक्त नहीं हुई बिलक विशेष ही हुई है।।।

# म्राभास-गाढनृत्यमुक्त्वा मध्यनृत्यमाह उच्चैर्जगुरिति ।

ग्राभासार्थ—ऊपर के द श्लोक में गाढ नृत्य कहने से नृत्य की मुख्यता कही, जिससे गान की गौराता हुई है, ग्रब इस 'उच्चैर्जगुः' श्लोक से मध्य गान कह कर यह बताया है कि गान तथा नृत्य दोनों समान हैं।

# श्लोक—उन्चेर्जगुर्नृत्यमाना रक्तकण्ठ्यो रतिप्रियाः । कृष्णाभिमशंमुदिता यद्गीतेनेदमावृतम् ॥६॥

श्लोकार्थ — जनता को ग्रानन्द देने वाले सुरीले स्वर वाली तथा रित से ही प्रेम करने वाली, श्रीकृष्ण के स्पर्श से मोद युक्त गोपियां नृत्य करती हुई उच्च स्वर से गाने लगी जिससे यह जगत् व्याप्त होगया।।६॥

सुबोधिनी - नृत्यमाना नृत्यं कुर्वन्त्य एव उच्चेर्गानयुक्ता जाताः। स्रथवा स्रादावुच्चेर्जगुः। ततो नृत्यमाना नृत्यन्त्यो जाताः। उभयत्र हेतु-माह रक्तकण्ठ्यो रितिष्रया इति। रक्तः रञ्जक-स्वरेण युक्तः कण्ठो यासामस्तीति। रितिरेव प्रिया यासामिति। गानेन व्यामोहनं नृत्येन च तासां प्रसिद्धम्। ननु पूर्वनृत्येन जातश्रमाः कथ-मेवं कृतवत्य इत्यत स्राह कृष्णाभिमर्शमुदिता इति । भगवतः ग्रभितोमर्शः प्रोञ्छनादिविशेष-रूपः, तेन मुदिताः ग्रन्तःपूर्णानन्दाः । इतर-विस्मारणार्थं नादाधिक्यमाह यद्गीतेनेदमावृत-मिति । यासां गीतेनेदं जगद् व्याप्तम् । ग्रथवा । यद्थंमेतन्नृत्यादिकम्, तत् सफलं जातमित्याह यद्गीतेनेति । लोकैः क्रियमाणेन गीतेन एतत्प्र-काशकेन एतज्जगद् रसेन व्याप्तमित्यर्थः ॥६॥

व्याख्यार्थ—गोपियां नृत्य करती हुई जोर से गाने लगी, प्रथवा प्रथम ऊंचे स्वर से गाने लगी, पश्चात् नृत्य करने लगी, दोनों प्रकार में हेतु कहते हैं कि वे सुरीले स्वर वाली थी तथा रित भी उनको प्रिय थी, + ग्रतः दोनों साथ भी किया हो ग्रथवा पृथक् पृथक् भी किया हो। यह तो प्रसिद्ध ही है कि उनका गान तथा नृत्य दोनों व्यामोह करने वाले हैं। जब गोपियां प्रथम नृत्य से ही श्रमित हो गई थी तब फिर इस प्रकार नृत्य तथा गान दोनों कैसे किए ? इसके उत्तर में श्री शुकदेवजी कहते हैं कि 'कृष्णाभिमशंमुदिता' श्रीकृष्ण ने हस्त से जो उनका प्रोञ्छन किया जिससे हस्त स्पर्श के कारण गोपियां प्रसन्न हुई अर्थात् ग्रन्तः करण में पूर्ण ग्रानन्द युक्त हो गई जिससे उनका वह श्रम शान्त हो गया ग्रौर पुनः नृत्य तथा गान करने में विशेष रुचि हुई जिससे ऊंचे स्वर से गाने लगी। जोर से इसलिए गाने लगी कि भगवान् दूसरी नायिकाग्रों का नाद भूल जावे। यह गान ऐसा किया जिससे यह जगत् व्याप्त हो गया, ग्रथवा यह जो हमने नृत्यादिक जिस फल के लिए किया वह फल मिल गया, इसलिए श्लोक में 'यद्गीतेन ग्रावृतम्' कहा है। यह रस भक्त कियों के इसी रसका प्रकाशन करने वाले गीतों द्वारा लोक में भी व्याप्त हो गया है।।।।

+ लेखः -गोपिकाभ्रों को रित प्रिय है श्रतएव रितकर्ता भगवान् के व्यामोहनार्थ नृत्य किया।

श्रामास——लोके रसप्राकट्यार्थमेवैतत् कृतिमिति । उत्पन्नस्य नादस्यामृतमयत्वाय भगवतापि नादः कृतः । स च मधुर एव कर्तव्यः । तेन च जगत् पूरग्गीयम् । ततोऽघट-मानमेतिदिति तदर्थमाह काचिदिति ।

म्राभासार्थ - लोक में रस को प्रकट करने के लिए ही यह सब किया गया है ग्रतः (स्वामिनियों

द्वारा) उत्पन्न किए गए नाद को स्रमृत मय बनाने के लिए + भगवान् ने भी नाद किया। स्रब जब करना ही है तो वह नाद मधुर ○ ही करना पड़ेगा स्रौर फिर उस मधुर नाद से जगत को भर भी देना है, △ परन्तु यह संभव कैसे होगा ? इस प्रश्न का उत्तर देते हैं "काचित्" से।

सप्रकाशिटप्पणीजी:—नाद के दो भेद होते हैं। (१) ग्राहत एवं (२) ग्रनाहत। ग्रनाहत नाद प्राणघोष रूप होता है तथा ग्रालहादक भी नहीं होता। ग्रात्मा, मन, देहस्थ विल्ल एवं वायु की क्रिमिक प्रेरणा की प्रकिया से ग्राहत नाद की ग्रिभिव्यक्ति होती है। प्रक्रिया की ग्रान्तिम कड़ी वायु ब्रह्मग्रन्थी से नाभि में ग्रिभिव्यक्त होने पर ग्रित सूक्ष्म ध्विन, हृदय में सूक्ष्म, कण्ठ में ग्रपुष्ट, मूर्घा में पुष्ट एवं मुख में कृत्रिम ध्विन कहलाती है। किन्तु व्यवहार में हृदय में मन्द, कण्ठ में मध्य एवं मूर्घा में तार ध्विन भी कहा जाता हैं। ये क्रमशः उत्तरोत्तर द्विगुणित होती जाती हैं। इस ध्विन के बाईस भेदों को श्रुति कहा जाता है। इन्हीं रूपों में ग्रिभिव्यक्त नाद ग्रालहादक बनता है। वैसे तो यह नाद ग्रासन्य प्राण का ग्रंश ही है ग्रतः लौकिक है ग्रीर ग्रतएव ग्रमृत प्रचुर भी नहीं, फिर भी जब वह ग्रंशी का रूप ले लेता है तो मूल रूप में ग्रा जाने के कारण वह ग्रपहतपाप्मा तथा पूर्ण होकर ग्रमृत प्रचुर भी हो जाता है।

यहां "स्वामिनियों द्वारा उत्पन्न किए गए नाद ग्रर्थात् गानकी ग्रमृतमयता भगवान् के नाद से होती है" का प्रभु चरण ने यह तात्पर्य दिखलाया है। यह नाद न तो लौकिक है ग्रौर न पूर्व सिद्ध । इस नाद की ग्रलौकिकता इसके कार्य को देखने पर समक्त में ग्राती है। इसके दो ग्रलौकिक कार्य हैं (१) भगवान् के ग्रन्य भावों को दूर करना एवं गान करने वाली स्वामिनियों में भगवान् के भावों को केन्द्रित करना (२) स्वकेन्द्रित भगवान् के भाव के ग्रनुरूप स्वयं स्वामिनियों के सारे भावों को भगवान् में केन्द्रित कर देना। इन दो कार्यों को उत्पन्न करने के लिए प्रत्येक स्वामिनी ने गान किया ग्रौर जब ये दो कार्य उत्पन्न होंगे तो रसानुभव तो होना ही है। इसके ग्रलावा भगवान् के गान का कारण भी यही स्वामिनीगान है। यों इन दो कार्यों को उत्पन्न करने के कारण ही इसे 'ग्रमृतमय' कहा गया है। यों दो कार्यों से कारण नाद की ग्रलौकिकता का ग्रनुमान होता है।

'अमृतमयत्व' की व्याख्या के अनुसार भगवान् के नाद की प्रधानता सिद्ध होती है अतः स्वामिनी के गान की अमृतमयता या प्रधानता नहीं रहेगी, यह शंका उठ सकती है अतः प्रभुचरण इसका समाधान करते हैं।

स्वरजाति विस्तार के उन्नयन (तारसप्तक तक ले जाने) में स्वामिनी की प्रधानता कही जाती है, जहां कि प्रभु का तो केवल साथ देना मात्र अपेक्षित है। यो उसके कारण इसका माधुर्य लिक्षत होता है। ग्रन्थथा प्रभु स्वयं यदि तारसप्तक तक प्रथम पहुँच जायें तो स्वामिनी का नाद ग्रभिभूत होकर गान में रसाभास एवं व्यर्थता ला देगा। समान भी मानने पर दोनों के स्वर स्वतंत्र होकर एक दूसरे के पूरक न हों तो परस्पर अनुपयोगी बन सकते हैं। यदि स्वामिनी स्वयं नादस्वरूप को न जानती हों ग्रौर केवल भगवन्नाद सुनकर उसका अनुकरण करें तो भी वही गित होगी। ग्रतः भगवान् के विचारित कम के अनुसार स्वयं स्वामिनी ने स्वरोन्नयन किया। नायिका की प्रधानता तो इस रसका स्वभाव ही है ग्रतः भगवान् में भी यहां पूर्ण रस का प्रादूर्भाव हुग्ना है, ग्रौर यों वे स्वामिनी के ग्रधीन हो गए हैं, यह दिखलाना ही इस सारी बात का ग्राश्य है (ग्रंथीत् ऊंचे स्वर न लगाकर मधुरवाद ही प्रभु ने किया इस तथ्य का)।

यों नायिका-स्वामिनी के नाद की प्रधानता सिद्ध होती है ग्रतः उसी के कार्य पूर्वोक्त दोनों भाव हैं।

सप्रकाश एवं सलेख टिप्पणीजी:-ग्रब प्रभु के गान का मुख्य कार्य क्या है, यह प्रभु चरण बताते है: ग्रमृतमयता के लिए भगवान् ने जो नाद किया वह तो स्वामिनियों को रसानुभव कराने के लिए ही ग्रतएव वह नाद मधुर ही करना पड़ा। ग्रब मधुर नाद से जगत को कैसे व्याप्त किया -भर दिया- जा सकता है, अर्थात् भगवान् को तो साथ देने के लिए मधुर नाद ही करना है तो फिर कवियों को कैसे सुनायी देगा, ग्रीर उनके न सूनने पर यह रस जगत् में व्याप्त कैसे हो पाएगा, यों यह ग्रसंभव बात हो गयी ! ग्रन्य धर्म निवृत्त होने पर ही इससे जगत् व्याप्त हो सकता है । ग्रतः जगत् को इससे व्याप्त करने के लिए इस स्वरूप के रस को जानकर निरूपए कर सकने वाली ये गोपिकाएं ही हैं। जैसे "तंत्वोपनिषदं पुरुषम्" कहा अर्थात् उपनिषद् में विश्ात ही ब्रह्मस्वरूप ज्ञातव्य है-यथार्थ है, उसी तरह इन स्वामिनियों ने जो रूप गुरा या धर्म दिखलाए हैं, वे ही पुरूषोत्तम के ज्ञातव्य एवं यथार्थ रूप हैं। ग्रतः इनका गान उपनिषद्-वाक्य रूप है। इनके वाक्यों को सुनने से जाना जा सकता है कि भगवान में प्राकृत धर्म नहीं हैं ग्रीर उन ऐसे भगवान से संबन्ध होने पर श्रोताग्रों का भी ग्रन्य विषयों में भटकना बन्द हो जाता है, (यह, कवियों से इस रस के जगत् में व्याप्त होने पर इस रस के कीर्तन के श्रोताग्रों को ज्ञान हो तथा ग्रन्य विषयों में उनका भटकना बन्द हो एतदर्थ है ) तब फिर भगवदानन्द का अनुभव होता है। यह सब प्रभु के गान का कार्य है। इस तरह इस रस से जगत् व्याप्त कर दिया जाएगा।

श्लोक - काचित समं मुकुन्देन स्वरजातीरिमिश्रिताः। उन्निःये पूजिता तेन प्रीयता साधुसाध्विति ।। तदेव ध्रवमुक्तिन्ये तस्यै मानं च बह्वदात् ॥ १०॥

श्लोकार्थ - किसी गोपी ने भगवान् के नाद के साथ मेरे स्वर तथा जाति का मेल न होवे इस प्रकार स्वर को ऊपर ले गई जिससे भगवान् ने प्रसन्न होकर उसकी पूजा' की दूसरी ने उसी ध्रुव स्वर को ऊँचे ले नाद में मिला दिया, भगवान् ने उसका भी बहुत ग्रादर किया ।। १० ।।

सुबोधिनी-मूकून्देन समं ग्रमिश्रिताः स्वर-जातीः काचिद्त्रिन्ये। काचित् सम्यग् भगवद्भावं प्राप्ता । भगवतो नादकरणे हेतुः मुकुन्देनेति । मोक्षदानार्थमेव उपनिषदि स्वनादं पूरितवान्। उभयोरेकता। नादे तुल्यता। मोक्षे कार्यद्वयम्। पूर्वसङ्घातान्निवर्तनं ब्रह्मप्रापगं च । तदर्थमितर-निवारगार्थमुपनिषदामुपयोगः। स्वराः षड्जादयः। तेषां जातिभेदाः यथा मयूरः षड्जं वदति । तथा ग्रन्वेऽपि पक्षिराः मनुष्या ग्रन्वेऽपि जीवाः षडजं

वदन्ति। तथापि तेषामवान्तरजातिरस्ति। ते चेद्यथाक्रमेगा यथारसाभिव्यक्तिः यदभिप्रायेगा मुष्टावृत्पादिता: तथैव योजिताश्चेत्, तदा स्वरजातयः ग्रमिश्रिताः भवन्ति।तद्भगवता कर्तु शक्यम्, नान्येन । तासां चेदुन्नयनम्, तदा युक्त एव सन्तोषः। तदाह पूजिता तेन भगवतेति। स्वस्य ब्रह्मत्वात् स्वविचारितानुपूर्वीति स्वस्य तथा गानं नाश्चर्यहेतुः । ग्रन्ये तु तत्स्वरूपमेव न जानन्ति, कृतः पुनः करिष्यन्तीति तेनैव पूजिता।

किञ्च, कार्यमिप उन्नयनेन जातिमिति । साधुसा-ध्वित । प्रीयता प्रीति कुर्वता भगवता । स्वरूपतः फलतश्च साधुत्वाय द्विरुक्तिः । प्रीतिश्च तुल्यत्वात् सर्वथा कार्यानुगुरात्वात् । ग्रन्या पुनः उन्नीतमेव यावद् भगवता पुनर्गृ ह्यते, तावत्तथैवोन्नयनं कृतवतीत्याह तदेवेति । तदेवोन्नीतं ध्रुव निश्चलं यथा भवति, तथा उन्निन्ये । तं नादं ध्रुवनादे योजितवति । ध्रुवनादः काररानादः स्थायी स्वरः । 'यत्रोपविशते रागः स्वरः स्थायी स कथ्यते'। भगवन्नाद एव वा। भगवता तथैव गीतमिति । ध्रुवतालादिषु योजितवतीति केचित्। तन्न विचारक्षमम्। एवं ध्रुवयोजनायां भगवांस्तस्यं बह्नंव सन्मानमदात्। चकाराद-भीष्टमपि । एवं तासामन्तःसामध्यं जातमिति बहिःसामध्यं किं वक्तव्यमिति भावः। बह्निति सर्वगोप्यधिकम्। ऐरवर्यवीर्यं रूपे चैते निरूपिते। ग्रन्याश्चतस्रः कमेगा बोद्धव्याः। १०।।

व्याख्यार्थ — जो गोपी श्रेष्ठ प्रकार से भगवद्भाव को प्राप्त हुई थी उसने समक्क लिया था कि भगवान की इच्छा इस स्वर जाति को ऊंचे करने की है ग्रतः वह गोपी भगवान के साथ शुद्ध स्वर के भेदों को ऊंचा करने लगी।

भगवान् ने नाद किस हेतु से किया है जिसको स्पष्ट समभाने के लिए मुकुन्द का नाम दिया है। भावार्थ यह है कि भगवान् ने मोक्ष दान देने के लिए ही उपनिषद रूप गोपीजनों के नाद में ग्रपना नाद भर दिया है। दोनों भें एकता हैं, दोनों नाद मोक्ष रूप कार्य करते हैं ग्रतः दोनों नाद तुल्य हैं। मोक्ष में दो कार्य होते हैं, पूर्व देह से छुटकारा ग्रौर ब्रह्म की प्राप्ति करानी। भगवान् के सिवाय ग्रन्य पदार्थों का निवारण कर के भगवान् की प्राप्ति करानी यह उपनिषदों का उपयोग है ग्रर्थात् उपनिषद्र प गोपिकाग्रों के नाद रूप वचनों की ग्रावश्यकता है। सारांश यह है कि गोपीजनों के नाद से संघात की निवृत्ति हो जाती है ग्रौर ब्रह्म की प्राप्ति होती है।

गान में सात स्वर ग्रौर उनके जाित भेद होते हैं—१-षड़ज्, २-ऋषभ, ३-गान्धार, ४-मध्यम, ४-पंचम, ६-धंवत ग्रौर ७-निषाद है, इनके १८ जाितयां हैं उनमें से ७ शुद्ध हैं ग्रौर ११ मिश्र हैं। ये सात पृथक् पृथक् जाितयों के स्वरों के समान होते हैं जैसे मोर की केकावाणी का स्वर षड़ज् है, रस प्रकार ग्रन्य भी पक्षी ग्रादि बोलते हैं, किन्तु उनमें थोड़ा सा भेद रहता है, जिससे उनके ग्रवान्तर भेद ग्रन्य भी प्रतीत होते हैं।

इन स्वरों का ब्रह्मा ने रस उत्पन्न करने के लिए जिस क्रम से गाने का ढंग रचा है यदि उस तरीके से गाए जाय तो स्वर तथा उनकी जाित शुद्ध रहे, किन्तु इस प्रकार शुद्ध गाने की शिक्त भगवान् के सिवाय ग्रन्य में नहीं है। गोपीजन इन स्वरों को यथाक्रम ऊंचे से गा सकी हैं इसिलए भगवान् उन पर प्रसन्न हुए हैं यह योग्य ही है। जिसकी सत्यता श्री शुकदेवजी ने 'पूजिता तेन' कह कर प्रकट की है। भगवान् ने उस गोपी का सन्मान किया, कारगा कि भगवान् ने देखा कि मैं ब्रह्म हूं यदि मैं इस प्रकार गान करूं तो कुछ भी ग्राश्चर्य नहीं है किन्तु ग्रन्य तो जिसके स्वरूप को भी नहीं जानते हैं वे कैसे कर सकेंगे? यदि उन्होंने किया है तो पूजा के योग्य है यों समक्ष विचार कर उसका पूजन किया। उन्हें स्वर से गोपीजनों का कार्य भी सिद्ध हो गया इसिलए श्री शुकदेवजी ने 'प्रीयता साधु साध्वित' कहा है। वह स्वरोन्नयन ग्रपने ग्रापमें तथा ग्रपने फल के विचार से यों दोनों

१-भगवान् के नाद ग्रौर गोपीजनों के नाद में ग्रभेद हैं (कोई भेद नहीं है) २-पंचभूतों से बनी देह

तरह श्रेष्ठ था स्रतः भगवान् ने भी प्रेमपूर्वक दो बार उसकी 'वाह-वाह' की । गोपियां तुल्य हैं ग्रीर कार्य के लिए सर्व प्रकार योग्य हैं ग्रतः गोपियों पर भगवान् का प्रेम हुग्रा है।

दूसरी गोपी जो पास में खडी थी उसने क्या किया कि जब तक भगवान उस ऊँचे स्वर को स्वयं ग्रहरण करे जिससे पहले उसने वहां से ही उस नाद स्वर को ऊंचे ले लिया ग्रथीत् वह स्वर ध्रुव स्थान पर स्थित हो वैसे उनको ऊंचा लेकर उसको ध्रुव नाद में मिला दिया। नाद का कारए। जो स्थायी स्वर है उसको 'ध्रुवनाद' कहते हैं, जहां राग ग्रौर स्वर जाकर ठहरता है उसको 'स्थायी' कहा जाता है ग्रथवा भगवान् का नाद ही स्थायी स्वर है। भगवान् ने इस प्रकार गान किया। कोई कहते हैं कि गोपी ने अपना स्वर ध्रुव ताल ग्रादि से मिला दिया, उनका यह कहना विचार में लाने लायक नहीं है। जब गोपी ने श्रपने ऊँचे स्वर को स्थायी स्वर वा उस भगवान के नाद में मिला दिया, तब भगवान ने उसको बहुत मान दिया और अभीष्ट भी दिया, इस प्रकार गोपियों में जब अन्तः सामर्थ्य होगया तब बाहर के सामर्थ्य का क्या कहना है। बहुत मान दिया कहने का भाव यह है कि यह गोपी सर्व गोपियों से ग्रधिक है, ये दोनों गोपियां ऐक्वर्य तथा वीर्य रूप हैं दूस री चार क्रम से समभनी, भगवान के छः धर्मों में से ऐक्वर्य ग्रौर वीर्य ये दो धर्म इन दो गोपियों में स्थापित किए शेष ४ धर्म अन्य ४ गोपियों में स्थापित करेंगे वे आगे के श्लोकों में जानने ॥१०॥

श्राभास-कीर्तिहि भगवन्तमेवावलम्बते । ग्रतः कायिकं व्यापारं द्वयोराह काचिदिति।

ग्राभासार्थ — कीर्ति निश्चय से भगवान् का ही ग्राश्रय लेती है ग्रतः दो गोपियों का काया से की हुई क्रिया का वर्णन ११-१२ श्लोक में करते हैं, उनमें से एक कोई स्कन्ध पर हस्त रखती है जिसका इस ११ श्लोक में वर्णन करते हैं -

## श्लोक-काचिद्रासपरिश्रान्ता पार्श्वस्थस्य गदाभृत:। जग्राह बाहुना स्कन्धं श्लथद्वलयमिललका ।।११।।

श्लोकार्य - रास में रमण करने से श्रान्त कोई गोपी, जिसकी कंकण सम मिल्लका की माला शिथिल हो गई है उसने बाजु में स्थित गदाभृत भगवान् के कन्धे को बाहु से ग्रहरा किया ग्रर्थात् ग्रपनी भुजा कन्धे पर धर दी ॥११॥

मुबोधिनी-रासेन परितः श्रान्ता स्वस्येक-स्मिन् पार्वे विद्यमानस्य स्कन्धं स्वबाहुना जग्राह, गदामृत इति भगवतः स्थिरत्वाय । स्रधिकप्रयत्ने ग्रन्यथा क्रियमागो रासो भज्येत । परिश्रमो रसाधिक्यात् । अन्यथा रसार्थं प्रवृत्तिर्नं स्यात् ।

मण्डलपरित्यागे मण्डलसिद्धचर्थं हस्तग्रहणं सम्भवति । ग्रत एकस्मिन् पार्खे भगवानेव । पाइवंभागे विद्यमानस्य भगवतः कण्ठग्रहराां वृक्षाधिरूढालिङ्गनं भवति । भगवता पुर्वं कण्ठे सा गृहीता, तयापि भगवान् गृहीत इति

माला बद्धा । सा च शिथिलां जातेति वैकल्यं प्रदर्शितम् । ग्राप्तता च प्रदर्शिता ॥११॥

व्याल्यार्थ — रास से परिश्रान्त किसी एक गोपी ने ग्रपने पाइर्व में एक ग्रौर स्थित भगवान् का कन्धा ग्रपनी बाहु से थाम लिया।

भगवान गदाधारी हैं अतः गोपी के कन्धा थामने पर भी अर्थात् कन्धे का सहारा लेने पर भी स्थिरता से मण्डल एवं नृत्य यथावत् बनाए रख सकते हैं (स्वभावतः)। अन्यथा कन्धे का सहारा लेने के कारण अधिक प्रयत्न करना पड़ता होता तो रास बन्द हो जाता।

यह परिश्रम देहिक नहीं है किन्तु रस के वृद्धिगत होने के कारण हुग्रा है। यदि यह परिश्रम दैहिक होता तो गोपिका की रस के लिए प्रवृत्ति नहीं रह जाती + मण्डल छोड़कर भगवान् का कन्धा पकड़ने पर मण्डल तूट न जाए इसलिए ग्रर्थात् मण्डल को बनाए रखने के लिए भगवान् को भी ग्रन्य स्वामिनी का हाथ पकड़ना पड़ा हो यह संभव है। ग्रतः एक ग्रौर भगवान् ही रह जाते हैं (ग्रर्थात् गोपी नहीं)। ग्रपने पार्श्व भाग में खड़े हुए भगवान् के कण्ठ में हाथ डालकर जो गोपी ग्रालिंगन कर रही है ऐसे ग्रालिंगन को शास्त्र में 'वृक्षाधिरूढ़ालिंगन' कहा जाता है। भगवान् ने पहले गलबांही दी ग्रारे बाद में गोपी ने भी वैसे ही किया तावता दोनों की केवल मित्रवत् स्थिति का बोध होता है, किन्तु वस्तुतः केवल इतना नहीं है यह "इलथद्वलयमिल्लिका" से दिखलाते हैं। गोपी ने ग्रपने जुड़े में जो बेनी लगायी थी वह शिथिल हो गई, यों उसकी विकलता यहां दिखलाई गई है। ऐसे ग्राप्तता भी यहां दिखलाई गई है।

प्रकाशः—दैहिक परिश्रम होने पर भगवान् के कन्धे का सहारा लेने के बजाय बैठ जाना ग्रौर ग्रिधिक उचित होता किन्तु रस ग्रहरा की इच्छा से वैसे न करके कन्धे को थाम लिया।

लेख, प्रकाश एवं योजना क्रमश:— (१) रसातिमाद में कभी-कभी जुड़े पर हाथ रखकर भी चुंबन किया जाता है ग्रौर यों ग्रंगुलियों के स्पर्श से बेनी के फूलों का शिथिल होना स्वाभाविक ही है यों रसदान के कारण ग्राप्तता दिखलाई (२) यथा दृष्ट लीला का वर्णन के कारण ग्रुकदेवजी ग्रप्नी ग्राप्तता दिखला रहे हैं (३) ग्राप्तिमत्त को गलबांही दी जाती है ग्रतः गोपी गलबांही से भगवान की ग्राप्तता दिखला रही है।

## श्लोक—तत्रैकांसंगतं बाहुं कृष्णस्योत्पलसौरभम् । चन्दनालिप्तमाघ्राय हृष्टरोमा चुचुम्ब ह ॥ १२॥

श्लोकार्थ — मण्डल में उसी समय किसी एक गोपी ने ग्रपने कन्धे पर धरे हुए कमलों की सुगन्धि वाले ग्रौर चन्दन से लिप्त बाहु की सुगन्ध ली, जिससे रोमांच खड़े होते ही उसने भगवान् के बाहु को चूम लिया ।। १२।।

मुबोधिनी-ग्रन्या पुनः स्वस्य एकांसगतं बाहुं उत्पलापेक्षया ग्रधिकपरिमलयुक्तं चन्दने-नालिप्तं बाहुमाघ्राय ग्रन्तःप्रविष्टामोदा पुर्गानन्दा सती हुष्टरोमा बाहुमेव चुचुम्ब । रूपस्पर्शो पूर्व-मेव स्थितौ । गन्धरसयोरप्यनुभवं कृतवतीति । हेत्याश्चर्ये। तत्रेति। तस्मिन्नेव समये, तत्रैव भगवति वा । उभयपार्श्वस्थयोर्गोपिकयोस्तथा सति विनियोग उक्तो भवति । एकांसगतिमिति वा । सैव तथा कृतवतीति केचित् । सदानन्दत्वात्

सर्वत्रैव समरसता। उत्पलं हि रात्रिविकासि। तत् स्त्रीगां मनोज्ञम् । ग्राघ्रागो चन्दनजसौरभ-मेव न हेतु:, किन्तु ततोऽपि विलक्षगां साधारगा-जनावेद्यं तदपेक्षयापि सौरभयुक्तत्वेनात्यलौकिक-भाववतीनामेव वेद्यम् । सहजसौरभमित्यपि ज्ञाप-नायेदं विशेषगाम् । चन्दनालेपः विवेकधैर्यना-शनार्थः । घ्रागोनान्तःप्रवेशनमस्या विशेषः। एषा श्रीरूपा ॥१२॥

व्याख्यार्थ — दूसरी गोपी ने अपने एक कन्चे पर घरे हुए, कमल से भी विशेष सुगन्धि वाली, ग्रौर चन्दन से लिप्त भगवान् के बाहु को सूंघने से उसमें ग्रामोद भर गया तथा पूर्ण ग्रानन्द से युक्त होने से उसके रोमाञ्च खड़े हो गए जिससे उसने बाहु का ही चुम्बन किया। भगवत्स्वरूप का दर्शन तथा स्पर्श तो गोपियों को प्रथम ही था अब गन्ध और रस का भी अनुभव कर लिया। श्लोक में 'ह' ग्राश्चर्य ग्रथं में दिया है। श्लोक में 'तत्र' शब्द का ग्रथं दो प्रकार से होता है। (१) उसी समय में ग्रौर (२) 'भगवान् में'। इस प्रकार कहने से दोनों बाजुग्रों में स्थित + गोपियों का विनियोग सिद्ध हुग्रा समभा जाता है।

इलोक में 'एकांसगतं' पद का ग्रर्थ दो तरह संभव है (१) एक कन्धे पर धरी हुई बाहु को, तथा (२) एक अन्य गोपी ने कन्धे पर घरी हुई बाहु को। जिससे स्पष्ट हो जाता है कि पहले ११ श्लोक वाली गोपी से यह अन्य है वह कीर्ति रूप थी और यह श्री रूप है। अतः अन्य कोई जो कहते हैं कि इस क्लोक वाली गोपी भी वही है वह उनका कहना ग्रसंगत है।

रस तो ग्रधर में रहता है तो गोपी ने बाहु का चुम्बन क्यों किया ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि 'सदानन्द' होने से भगवत्स्वरूप में सर्वत्र जो रस है वह समान है।

मूल में 'उत्पल' शब्द दिया है उसका भावार्थ यह है कि 'उत्पल' रात्रि में विकसित होता है ग्रतः वह स्त्रियों के मन को हरण करने वाला है। गोपी के बाहु को सूंघने में चन्दन की सुगन्धि कारण नहीं थी, किन्तु जिसको साधारण जन नहीं जान सकते हैं उससे भी विशेष सुगन्ध, जिसको अतिशय अलौकिक भाव वाली ही पहचान सकती है वह हेतु है।

यह विशेषगा इसलिए भी दिया है कि भगवान के श्री ग्रंग में स्वाभाविक सौरभ है । चन्दन का लेप तो विवेक और धैर्य के नाशार्थ किया गया है क्योंकि चन्दनादि के लेप से भगवान् में विशेष भाव बढ़ने से विवेक धैर्य नाश होने से गोपी को यह घ्यान न रहा कि अन्य सिखयों के सामने बाहु का चुम्बन कैसे करूं ?

बाहु सूंघने से वह घ्राण गोपी के अन्तः करण में प्रविष्ट हो जाती है यह इस गोपी में विशेषता है। यह गोपी श्री रूप है।।१२॥

+गो० वल्लभलालजी लेख में इस विषय को समभाते हैं जिससे सब शङ्काएं िमट जाती हैं, यद्यपि भगवान् गोपियों के बाजू में स्थित थे किन्तु दोनों का विनियोग पृथक् पृथक् काल में हुग्रा है, ग्रातः भगवान् पार्श्व में थे उससे कोई विरोध नहीं है, ग्रीर यदि एक ही समय में दोनों का विनियोग है तो भी भगवान् के प्रभाव से एक दूसरे को किसी ने नहीं देखा जिससे भी दोनों का विनियोग सिद्ध है।

## श्राभास-कयाचिद्भगवद्गृहीतताम्बूलं ज्ञानवद्गृहीतिमित्याह कस्याश्चिदिति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् ने, जो ताम्बूल ग्रहण किया वह र्चाबत ताम्बूल किसी गोपी ने वैसे ग्रहण किया जैसे शिष्य प्रथम सेवा कर पुनः गुरू से ज्ञान ग्रहण करता है, ग्रर्थात् जिस गोपी ने प्रथम भगवान् को ताम्बूल ग्रर्पण कर सेवा की उस गोपी को भगवान् ने ग्रनुग्रह कर ज्ञान रूप र्चावत ताम्बूल देकर ज्ञानवती ग्रर्थात् ज्ञान रूपा बना दिया जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'कस्याश्चित्' श्लोक में करते हैं—

## श्लोक—कस्याश्चित्रटचिविक्षप्तकुण्डलित्वषमण्डितम् । गण्डं गण्डे सन्दधत्या श्रदात्ताम्बूलचितम् ॥१३॥

श्लोकार्थ—नृत्य से चिलत कुण्डल की चमक से भूषित ग्रपने कपोल को भगवान् के कपोल पर धर, बाजू में खड़ी हुई किसी गोपी को भगवान् ने ग्रपना चबाया हुग्रा ताम्बूल मुख में दिया ॥१३॥

सुबोधिनी—कस्यैचित् ताम्बूलचित्तमदा-दिति । स्वगण्डं भगवद्गण्डं सन्दघत्या इति तस्या ग्रपेक्षा लाघवं च सूचितम् । सम्मुखत्वाभावेऽपि लाघवेनैव प्रादात् । ग्रनेन तस्यै स्वविद्या दत्ते ति ज्ञापितम् । तेनेयमेवोपदेष्ट्री भगवदसन्निधाने सर्वासां भविष्यति । तस्याः विद्यायोग्यतां वक्तं लौकिकित्रयाज्ञानशक्तिमत्वमाह नाट्यविक्षिप्त-कुण्डलत्विषमण्डितमिति । नाट्येन विक्षिप्तस्य कुण्डलस्य त्विषा मण्डितं गण्डम् । नाट्ये क्रिया- शक्तिः प्रतिष्ठिता । कुण्डले ज्ञानशक्तिः । क्रिया-शक्त्या विक्षेपोऽत्यभ्यासः । योगात्मकत्वात् साधनानि वा । तस्य कान्तिरनुभवः । तेनालङ्कृता भक्तिः । भगवत्प्रेम्णा सम्बद्धा । यथा सा भग-वति रता, एवं तस्यामपि भगवान् रतः । तत्रापि गण्डमिदं साध्यरूपा भक्तिरुच्यते । तां लक्ष्मीं प्रति मूलपर्यटनमिति । लक्ष्मीवन्तं प्रति पुनः पुनरावर्तत इति ज्ञानताम्बूलयोस्तुल्यता । चिंवत-मिति साधनप्रयासाभावेन सिद्धदानम् ॥१३॥

व्याख्यार्थ-किस गोपी को भगवान ने चर्बित ताम्बूल दिया, जिस गोपी को भगवान की

<sup>\*</sup> मूल श्लोक में ग्रदात्ताम्बूलचिंवतम्' पाठ छपा है किन्तु श्री सुबोधिनीजी में 'प्रदात्' तथा 'ग्रदात्' दोनों पाठ लिए हुए हैं, ग्रतः गोलोकवासी प० गोविन्द भट्टजी ने मूल में 'प्रादात्' पाठ लिया है, लेखकार ने लेख में 'प्रदात्' ग्रौर 'ग्रदात्' दोनों दिए हैं—ग्रनुवादक

म्राकाङ्क्षा थी उसने म्रपना कपोल भगवान् के कपोल से लगाया, जिससे भगवान् ने सन्मुख न होते भी सरलता से उसको चर्बित ताम्बूल दे दिया, 'प्रादात्' शब्द का विशेष भाव यह है कि भगवान् ने ताम्बूल द्वारा ग्रपनी विद्या का दान किया है। विद्या दान करने का ग्राशय यह है कि जब गोपियां मेरे विरह में संतप्त हो तब यह गोपी उनको ज्ञानोपदेश देकर शान्ति कराने के साथ उनके जीवन की भी रक्षा करेगी तथा ब्रह्मविद्या + के समान मेरी प्राप्ति भी कराएगी। अन्य को विद्यादान न कर इसको विद्यादान इसलिए किया है कि यह ज्ञान ग्रहएा करने के योग्य है, क्योंकि इसमें लौकिक क्रिया ग्रौर ज्ञान शक्ति दोनों है जिनको श्री शुकदेवजी 'नाट्यविक्षिप्त कुण्डलित्वषमण्डितम्' पद से सिद्ध करते हैं। नाट्य से उसका कुण्डल विक्षिप्त हो रहा था ग्रौर ग्रतएव कुण्डल की कान्ति से उस गोपिका के कपोल शोभित हो रहे थे।

यहां तीन बातें कही गई हैं।

- (१) नृत्य से कुण्डल का विक्षिप्त होना।
- (२) कुण्डल की कान्ति।
- (३) उस काप्ति से कपोल की शोभा।
- (१) नृत्य में क्रिया शक्ति प्रतिष्ठित है तथा कुण्डल में (यदि उसे सांख्यरूप माना जाए तो ) ज्ञान शक्ति प्रतिष्ठित है। ग्रतः ''वृत्य से कुण्डल के विक्षिप्त होने'' का तात्पर्य होगा : क्रिया शक्ति से ज्ञान शक्ति का खूब अभ्यास। परन्तु कुण्डल योगात्मक भी हो सकता है अतः तब अर्थ होगा: क्रिया शक्ति से योग साधन-शम दम ग्रादि का खूब ग्रभ्यास।
- (२) "कुण्डल की कान्ति का ग्रर्थ होगा: ज्ञान का प्रकाश ग्रथवा योग के फल चित्त की एकाग्रता का अनुभव।
- (३) "इस कान्ति से कपोल की शोभा" अथवा कपोल का श्रृङ्गार का तात्पर्य होगा: उक्त प्रकाश ग्रथवा ग्रनुभव के श्रृङ्गार में सजी हुई भक्ति (क्योंकि कपोल भक्तिरूप है)।

यों कूल मिलाकर संपूर्ण वाक्य, "नृत्य से विक्षिप्त हो रहे कुण्डल की कान्ति से शोभित, गोपी ने अपने कपोल को भगवान के कपोल से जोड़ दिया" का तात्पर्य होगा : क्रिया शक्ति से ग्रत्यिक ग्रभ्यास पूर्वक ज्ञान के; ग्रथवा शमदम श्रादि के ग्रत्यिक ग्रभ्यास पूर्वक साधित योग के, श्रृंगार से ग्रलंकृत गोपिका की भगवद् भक्ति भगवान् के ग्रपने ऊपर के स्नेह से मिल गई। ग्रर्थात् जैसे भगवान में गोपिका अनुरक्त है वेसे ही भगवान गोपिका में अनुरक्त हो गए हैं। भक्ति में भी भगवान् का यह कपोल साध्यरूपा भक्ति है। उस चंचल कुण्डलों की कान्ति से युक्त कपोल की लक्ष्मी के शोभा के प्रति भगवान् के स्वामिनी प्रेम रूप कपोल ने (मूल ने) खूब पर्यटन किया। ज्ञान जैसे लक्ष्मीवान की स्रोर पुनःपुनः स्रावृत्त होता ही रहता है ऐसे ताम्बूल भी होता रहा स्रतः ज्ञान एवं ताम्बूल की समानता सिद्ध होती है। चिंवत ताम्बूल देकर भगवान् ने यह दिखलाया कि साधन प्रयास के बिना ही सिद्धदान किया गया है ॥१३॥

१-इच्छा, जरूरत

टिप्पगीजी:—सारे वेदान्त वाक्यों का निचोड ब्रह्म विद्या हैं 'उपनिषद् ग्रादि सारी वागियों के ग्रिधिपति रक्षात्मक भगवान् ने ग्रपने भक्तों के स्नेह वश निचोड़ कर जो चिंवत ताम्बूल रखा था वह इसे दिया। देने का प्रयोजन यह था कि विरह दशा के ग्रसह्म होने पर ब्रह्मविद्या रूप इस चिंवत ताम्बूल को लेनेवाली यह गोपिका ग्रपनी सिखयों का जीवन निर्वाह कर पाएगी। ब्रह्मविद्या से ब्रह्म की प्राप्ति होती है। यहां भी यह स्वामिनी ग्रपने प्रियतम को पाएगी।

श्राभास—ग्रपरा पुनः वैराग्यात्मकं क्रियारूपमिच्छद्रं ज्ञाने सहायर्थं भगवद्धस्तं स्वहृदये स्थापितवतोत्याह नृत्यतीति ।

ग्राभासार्थ—भगवान की दूसरी बगल में स्थित ग्रन्य गोपी ने वैराग्य ग्रौर क्रिया रूप तथा छिद्र रहित भगवान के श्री हस्त को ग्रपने हृदय पर धरा जिसका वर्णन 'नृत्यती श्लोक में करते हैं—

श्लोक-नृत्यती गायती काचित् कू जन्तूपुरमेखला । पार्वस्थाच्युतहस्ताज्वं श्रान्ताधात् स्तनयोः शिवम् ॥१४॥

श्लोकार्थ — जिसके नूपर तथा मेखला से भनकार ध्विन ग्रा रही है वैसी भगवान् के पाइवें में स्थित एक ग्रन्य गोपी ने, नृत्य एवं गान से श्रमित होने से भगवान् के कल्याएं स्वरूप हस्त कमल को ग्रपने स्तनों पर धरा ।। १४।।

मुबोधिनी—सा नृत्यं गानं च कुर्वती स्थिता। तत्राभिनये यथान्यहस्तः स्थाप्यते, स्वहस्तो वा, तथा भगवद्धस्तमेव स्थापितवती। शाब्दं ज्ञानं तदर्थानुष्ठानं च तस्या वर्तत इति ज्ञापनार्थं नृत्यगानयोः कथनम्। कूजती नूपुरे मेखला च ्यस्याः। उपरि गानाभिनयनम्। पादयोर्नृत्यम्। ग्रत एव नूपुरयोर्मेखलायाश्च शब्दः। स च भावोद्दीपकः ग्रनेन तस्याः पूर्वस्थिता सर्वेव क्रियाशक्तिः सफनेति सूचितम्। एकस्मिन्ने व पार्क्वे विद्यमानस्य भगवतः श्रान्ता सती तत्ताप-

हरणार्थं स्तनयोरधात् । तापहारकत्वमब्जस्य प्रसिद्धम् । श्रमो निर्वृतिसूचकः । स्वस्याः पूर्व-क्रियापरित्यागः बाह्यत एवेति भगवत एकस्मिन् भागे स्थितिरुक्ता । भगवित्क्रयाशक्ते रक्षयत्व-सूचनायाच्युतेति । ग्रग्ने सम्बन्धस्यापि करिष्य-माणत्वात् तदिवधातार्थं च । तस्य पुनः कामा-द्युद्बोधकत्वेन तापानाशकत्वमाश ङ्क्र्याह शिव-मिति । तदेव कल्याण्रूपम्, ग्रानन्दरूपत्वाच्य भगवतः ॥१४॥

द्याख्यार्थ — वह गोपी नृत्य तथा गान करती हुई स्थित थी, नाट्य क्रिया के समय छाती पर अपना वा दूसरे का हस्त रखा जाता है वैसे ही इसने भगवान का हस्त कमल छाती पर धरा। नृत्य के अवसर कौनसे गीत को गाना चाहिए एवं गान के अनुरूप कैसे नाचा जाता है यह इस गोपी को बराबर मालूम है। ऊपर के अंग से गान का अभिनय करती थी और पैरों से तदनुकुल नृत्य किया करती थी जिससे उसके तूपर तथा मेखला की भनकार ध्विन हो रही थी। उसका यह नृत्य और गान तथा नूपर एवं मेखला की ध्विन रस को उद्दीप्त करती थी, जिससे यह सूचित हुआ कि उसकी प्रथम की हुई सर्व ही क्रिया शक्ति सफल हो गई है।

नृत्य तथा गान करते हुए गोपी को श्रम हुग्रा ग्रर्थात् रस के उद्दीप्त होने से मिलने की चाह बढ़ी जिससे विरह ताप हुम्रा, अतः पाइवं में स्थित भगवान के हस्त कमल को ग्रपने छाती पर घरा, हस्त में कमल जैसी ताप हारक क्रिया शक्ति है जिससे ताप की शान्ति हुई। गोपी ने जो नृत्यादि क्रिया बन्द की वह केवल बाहर से थी ग्रन्दर तो उसके करने की इच्छा थी इसलिए ही भगवान एक बाजू में स्थित थे। यहाँ मूल श्लोक में भगवान् को 'ग्रच्युत' कहा है जिसका तात्पर्य यह है कि भगवान् की क्रिया शक्ति ग्रक्षय है। ग्रागे सम्बन्ध करना है ग्रीर वह कदापि दूटे नहीं, भगवान् का श्री हस्त काम को उत्पन्न करने वाला है ग्रतः वह ताप को शान्त कसे करेंगे ? इस शङ्का के निवा-रणार्थ 'शिवम्' विशेषण दिया है जिसका ग्राशय है कि भगवान् ग्रानन्द रूप हैं जिससे उनके सर्व श्रङ्ग ग्रानन्द रूप होने से ताप को मिटाने में समर्थ हैं। यह गोपी वैराग्य रूपा है ॥१४॥

श्री प्रभुचरण टिप्पणीजी में ग्राज्ञा करते हैं कि-भगवान् के हस्त कमल को छाती पर धरा जिससे इसमें (गोपी में ) वैराग्य उत्पन्न हुआ और प्रथम दिए हुए ज्ञान के कार्य की सिद्धि के लिए ग्रक्षय क्रिया शक्ति का संचार हुम्रा एवं फल सिद्धि हुई। यदि वैराग्य उत्पन्न न होता तो विरह ताप को सहन नहीं कर सकती थी। उसको न सहन करने पर ग्रन्थों को ग्राश्वासन कैसे देती? ग्रतः वैराग्य तथा क्रिया शक्ति से ज्ञान का उपयोग करने में समर्थ हुई, अन्यों को उपदेश दे सकी, श्रौर फल भी प्राप्त किया, इसलिए हस्त को छाती पर धरा जिससे ग्रपने सर्व कार्य सफल किए।

धर्म से गोपियों में भेद है किन्तु धर्मी स्वरूप से भेद नहीं है कारण कि ऐश्वर्यादि षड् धर्म युक्त स्वरूप ही तो भगवान् है अतः यहां कुछ भी अयोग्य नहीं है, कि ज्ञानरूपा गोपी अन्य है और वैराग्य रूपा अन्य है तो दोनों के बारे में एक बात कैसे संभव हैं।

ध्राभास-एवं षण्मां स्वरूपमुक्त्वा स्वरूपेण सर्वासां साधारणीं लीलामाह गोप्य इति ।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार छ गोपियों के स्वरूपों का वर्णन कर ग्रव समस्त गोपीजनों की भगवान के साथ की हुई साधारएा लीला का वर्णन 'गोप्यो लब्ध्वा' श्लोक से करते हैं।

# श्लोक - गोप्यो लब्ध्वाच्युतं कान्तं श्रिय एकान्तवल्लभम् । गृहीतकण्ठ्यस्तद्दोभ्यां गायन्त्यस्तं विजहिरे ॥१५॥

श्लीकार्थ-गोपियों ने लक्ष्मीजी के अतीव वल्लभ अच्युत प्रभु को कान्त रूप में प्राप्त किया: भगवान् ने गोपियों के कण्ठ में ग्रपनी भुजा धरली, इस प्रकार गल-बाहीं बनकर गोपियां प्रभु का गुरगगान करती हुई क्रीड़ा करने लगी ॥१५॥

भवति । अन्तर्विहिश्च नित्यानन्ददायी । अत एव विजल्लिरे । ननु परमानन्दे प्राप्ते क्रियाया अप-सर्वस्त्री गां मूलभूतायाः श्रिय एकान्ततो वल्लभः गम एवोचितः, न तु पुनः क्रिया, तत्कथं विहार

सुबोधिनी - ग्रच्युतः कान्तो भगवानेव परमः प्रियः। ताहशं लब्ध्वा तमेव गायन्त्यो

इति चेन्, तत्राह तहोभ्यां गृहीतकण्ड्य इति । | सम्भवतः । इयं क्रिया शक्तिरूपेति स्वातन्त्रयं भगवित्क्रययैव व्याप्ताः, न तु स्विक्रया काचित्।

कण्ठे क्रियायाः स्थापितत्वाद्गानं क्रिया च

तासां निरूपितम् ॥१५॥

व्याख्यार्थ-एक भगवान ही अच्यूत कान्त हैं, प्रभु अन्दर और बाहर नित्य ग्रानन्द देने वाले हैं, इस कारएा से ही सर्व स्त्रियों की मूलभूत लक्ष्मीजी को एकान्तः प्रिय हैं परम प्रिय हैं। वैसे पति को प्राप्त कर गोपिकायें उनका ही गुरगगान करती हुई क्रीड़ा करने लगी। जब परमानन्द प्राप्त होता है तब क्रिया का बन्द करना ही उचित है, नहीं कि फिर क्रिया करनी योग्य है तब विहार कैसे करने लगी ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि भगवान् ने स्वयं कण्ठ में भ्रपनी भुजा डाल इनको स्विक्रिया शक्ति से युक्त कर दिया है श्रतः यह क्रिया भगवान् की क्रिया शक्ति है, नहीं कि गोपियों की वह क्रिया भी कण्ठ में स्थापित की है अतः गान एवं क्रिया दोनों होती है, इसलिए इनको स्वतन्त्रता है ।।१४॥

श्राभास-ग्रतः परं राधादामोदरवद्भयोर्न्त्यमाह कर्गोति ।

म्राभासार्थ-इसके बाद भगवान् ग्रौर गोपियों ने जो राधा वामोदर नृत्य के समान नृत्य किया, उसका वर्णन कर्गोत्पलालक' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-कर्गोत्पलालकविटङ्ककपोलघर्मवक्त्रश्रियो वलयतुषुरघाषवाद्यैः। गोप्यः समं मगवता ननृतुः स्वकेशस्रस्तस्रजो भ्रमरगायकरासगोष्ठ्याम् ।१६।

श्लोकार्थ-कर्ण में घरे हुए कमल तथा अलकों से सुशोभित कपोल एवं पसीने की बूंदो से जिनके मुखारविन्द की श्री वृद्धिगत हो रही है, श्रीर श्रपने केशो में लगाई हुई माला के पूष्प जिनके गिर रहे हैं वैसी गोपियां, जिस रास गोष्ठी में भ्रमर गान कर रहे हैं, कङ्करग तथा नूपरो के शब्द रूप वाद्य बज रहे हैं उसमें भगवान् के समान नाचने लगी ॥ १६॥

सबोधनो-रासार्थमेवैतदपि, परं प्रत्येकं रस उत्पद्यत इति गोष्ठीमात्रमुक्तम् । उभयोर्गा-ढनृत्ये विनियोगात्। भ्रमरो गायकः। वाद्यं त् पूर्ववदेव भविष्यति । तदाह वलयनु प्रघोषवाद्य-रिति । वलयानां नूपुराएगां घोषशब्देन किङ्कि-गीनां शब्दा एव वाद्यशब्दाः । ग्रत्यन्तं नृत्या-भिनिवेशार्थं स्वकेशात् स्रस्ताः स्रजो यासामित्यु-क्तम्। (यद्वा। गायकास्तु भ्रमरा निरूपिताः, ते च मकरन्दाधिनः। स च पुष्ठोष्त्रेव तिष्ठति।

तानि च वियुक्तानि तद्रहितानि च भवन्तीति स्वनृत्यानुरूपगानकरणादितप्रसन्नास्तेभ्यः स्रज एव दत्तवत्यः । अन्यथा रसार्थं स्वकेशेषु शोभा-हेतुत्वेन धृतानां तासामुपेक्षा न भवेत् । तेन भ्रमराणां गाननैपूण्यं प्रभुप्रियाणां च तदभिज्ञत्वं च ध्वन्यते।) नृत्यारम्भे तासां शोभामाह कर्णेति । अन्यथा पूर्वोक्तनृत्येन श्रान्तानां पून-र्नृत्यमनुचितमेव स्यात् । न वा रसालम् । कर्गो उत्पलस्थापनं तस्य ग्रपातने चातूर्यार्थम् ।

#### 

तत्सहिता ग्रलकाः भ्रमरा इव रसपातारः । तेषां विटङ्कः ग्रलङ्करएारूपं स्थानम् । एताहशौ कपोलौ । तत्र यो धर्मः ग्रन्तरुग्दतश्रमजलं नृत्या-भिनिवेशाज्जातम् । तैः कृत्या वक्त्रे श्रीरलौकिकी काचित् सम्पन्ना । यथ । मुक्ताभिर्मण्डितं भवति कपोलद्वयम् । ग्रनेन मुखे श्रमो निवारितः । ताभिः सह भगवतो नृत्ये अतुभावकश्च भवति । स्वतो वा क्रीडानिवृत्तिरनेन सूचिता । गोण्य इति । भगवत एव तासामेतावत्त्वम्, न स्वत इति ज्ञापितम् । अतो भगवता समम्, यथा यथा भगवान् नृत्यति, तथा तथा ता अपि नृत्यन्तीति ॥१६॥

व्याख्यार्थ — यह नृत्य + भी रस के समूह को उत्पन्न करने के लिए किया गया है, किन्तु इस नृत्य में प्रत्येक गोपी को रसदान मिला है, इसलिए यहां विहार वा क्रीड़ा न कहकर मूल श्लोक में 'गोष्ठी' पद दिया है, जिसका ग्राशय है कि इस गाढ नृत्य में भगवान् ग्रीर गोपी साथ में है, पूर्व किए हुए नृत्य में दो दो गोपिकाग्रों के बीच में कृष्ण एक ही थे इस नृत्य में भ्रमर गायक हैं, वाद्य तो पहले की भांति होगा, जिसका वर्णन 'वलय नूपर वाद्य शब्दें:' पड़्कि से किया है। कङ्कण ग्रीर नूपरों के शब्द ही वाद्यों के शब्द हैं, इस प्रकार वादन एवं गायन करते हुए जो नृत्य हुग्रा उसमें ग्रत्यन्त ग्रासिक्त के कारण ग्रपने [(गोपियों के) केशों से मालाएं गिरती जा रही है।

(श्री प्रभुचरण यहां स्वतन्त्र लेख में आज्ञा करते हैं। गोपियां गाने के रस की जानकार थी इसलिए भ्रमरों की गान में निपुणता देखकर पुष्पों के मकरन्द रस को चाहने वाले भ्रमरों को रस पानार्थ पारितोषिक रूप में ग्रपनी मालाएं ग्रिपित करने लगी, ग्रन्यथा शोभा के लिए घारण की हुई मालाग्रों की उपेक्षा कभी भी नहीं करती।)

नृत्य के समय गोपीजनों की शोभा का वर्णन करते हैं कि यदि गोपीजन इस प्रकार सुशोभित नहीं होती तो पहले किए हुए नृत्य से श्रमितों का पुनः नृत्य करना अनुचित ही होता । अथवा रस जनक न होवे, कान पर शोभार्थ कमल इस प्रकार घरा जैसे वह गिरे नहीं जिससे अपनी चतुराई प्रकट की है, कमल के ऊपर जो अमर रूप अलकें लटक रही हैं वे मानो रस पान कर रही हैं। केशों को भी शोभा देने वाले अलङ्कार रूप कपोल हैं, जिन पर नृत्य के समय उनमें आसक्ति होने से नृत्य करते रहने के हठ से अन्तर में उत्पन्न श्रम जल स्वेद हिप में कपोलो पर ग्राके अलौकिक कोई शोभा दिखाने लगे, मानो मोतियों से दोनों कपोल सजाए गए हैं, जिससे श्रम की निवृत्ति हो गई है यों दीखता है। उनके साथ नृत्य करते समय यह रसानुभावक बन जाता है। स्वामिनी अपने सामर्थ्य से कीड़ा को निवृत्त नहीं कर सकती यह सूचित हीता है।

गोपोजनों ने जो इतना वैसा नृत्य किया है, वह भगवान साथ में थे उनके प्रभाव से ही उनके तुल्य नृत्य कर सकी हैं, ग्रर्थात् जैसे जैसे भगवान् नृत्य करते हैं वैसे वैसे वे भी नृत्य करती हैं।।१६॥

<sup>+</sup> १४ वें श्लोक में किए हुए नृत्य ग्रौर इस नृत्य में भेद है ग्रतः पुनरुक्ति दोष नहीं है, विशेष टिप्पणीजी देखिए।

१-पसीना,

लेखः - पहले समुदाय नृत्य था ग्रौर ग्रब प्रत्येक नृत्य है। प्रत्येक गोपी के साथ एक एक भगवान् ने नृत्य किया यही इसकी समुदाय नृत्य से पृथकता है।

श्राभास—एवं प्रादुर्भूते रसे श्रत्यन्तोद्गमनार्थं साक्षात्कामशास्त्रोक्ताइचेष्टा निरूपयति एवमिति ।

ग्राभासार्थ—इस उपरोक्त प्रकार के विलासों से जो, रस प्रकट हुग्रा उसको विशेष ग्रवस्था में पहुचाने के लिए ग्रर्थात् ग्रत्यन्त बढाने के लिए भगवान् काम शास्त्र में कही हुई सब चेष्टाएं करने लगे जिसका वर्णन 'एवं' परिष्वञ्ज' श्लोक में करते हैं—

श्लोक — एवं परिष्वङ्गकराभिमर्श्वास्तिग्वेक्षणोद्दामिवलासहासैः । रेमे रमेशो व्रजमुन्दरीभियंथार्भकः स्वप्रतिबिम्बविश्रमः ॥१७॥

श्लोकार्थ — जैसे बालक ग्रपने प्रति बिम्ब के साथ खेलता है वैसे लक्ष्मी के पित भगवान ग्रालिङ्गन, हस्त स्पर्श, स्नेह युक्त कटाक्ष, स्वतन्त्र विल स ग्रीर हास्य ग्रादि चेष्टाग्रों को करते हुए गोपीजनों के साथ रमण करने लगे ॥१७॥

सुबोधनी-ग्रालिङ्गनादयस्तत्र निरूपिताः। एवमेव रसोद्गमनार्थं परिष्वङ्गः, ग्रालिङ्गनम्। ततः कराभिमर्शः, तत्तदवयवेषु भगवद्धस्तस्पर्शः। ततः स्निग्धेक्षणां भावोद्गारि । तत उद्दामो विलासः, ग्रमयादो भोगः । ततो हास्यानि पूर्णम-नोरथानाम् । एवं परिष्वङ्गादिहासान्ताः सर्वास् । नन् प्राकृतीभिः कथं रेमे, तत्राह रमेश इति। रमाया ईशः। सर्वत्र तासु रमापि भगवदाज्ञया निविष्टा । ता ग्रपि ग्रधिष्टानयोग्या इत्याह वजसुन्दरीभिरिति । नन्वातमारामः कथमेताभी रेमे, लक्ष्मीस्तु ब्रह्मानन्द इति रमग्ममुचितमपि। एतास्वावेशोऽप्यनुचितः, ब्रह्मभावाभावादिति चेत्, तत्राह यथार्भक इति । बालको हि दर्पगा-जलादिकं पूरतः स्थापयित्वा, तत्र तत्रात्मानं पद्यन् रमते । तथा भगवानिप स्वसामर्थ्यं स्वरूपं वा तत्र स्थापियत्वा, ब्रह्म ब्रह्मानन्दं चाविभीव-

यित्वा रेमे । नन्वेतदप्यनुचितम्, किमनेनेति चेत. तत्राह यथाभंकः। यथा बाललीलां कृतवान, तथैतदपि कृतवानित्यर्थः। (यद्वा। कदाचित्प्रकार-साम्येऽपि नैतद्रसानुभवो लक्ष्म्यां भवितुमहिति, किन्त्वेतास्वेवेति ज्ञापयित पदद्वयेन, रमेशो व्रज-सुन्दरोभिरिति। रमाया ईशः स्वामी भर्तेति यावत् । एतास्त् व्रजसम्बन्धिन्योऽन्यसम्बन्धिन्यः सुन्दर्यो, न तु विवाहिता इति । रमारमगादशायां एताहग्रसानुभवो नोभयोरपि सम्भवति । रसस्व-रूपस्यैव ताहशत्वादिति भावः । नन्वीश्वरे नेद-मूचितमित्यत ग्राह यथार्भक इति । 'सम्मूष्णान् नवनीतमन्तिकमिए।स्तम्भे स्वबिम्बोद्गमं हृष्ट्रे'-त्यादिवाक्यनिरूपितमुग्धलीला वान्यथा निरूप्यते पूर्णज्ञानोऽपि तद्रसंस्वरूपस्य तथात्वात्। तथेहापि 'रसो वै स' इति श्रुतेरिदं सर्वं रसमध्यपातित्वेन स्वरूपात्मकमेवेति तदुच्यत इति नानुपपत्तिः

काचित् । शङ्काया एवानुदयादिति भावः ।) एतेन यथा प्रभुस्त द्भवो वा, तथैता एत द्भावोपीति ज्ञापितं भवति । तथा प्रतिबिम्बस्वभावात् । स्रत

रमगां बहूनामप्येकदा भवति द्वयोश्च। अग्रे तु प्रत्येकपर्यवसानं वक्ष्यति ॥ १७ ॥

व्याख्यार्थ-कामशास्त्र में रस को बढ़ाने के लिए ग्रालिंगन ग्रादि क्रियाग्रों का निरूपण है, इसलिए प्रभु ने प्रथम ग्रालिंगन ही किया। पश्चात् श्री हस्त से उन उन ग्रवयवों का स्पर्श किया। भाव को उद्बुद्ध करनेवाले स्नेह युक्त कटाक्ष किए । पुनः उद्दाम विलास अमर्यादित भोग किया । मनोरथ पूर्ण होने पर हास परिहास का क्रम है । ऋालिंगन से लेकर हास पर्यन्त की क्रिया सभी के साथ प्रत्येकतया की । प्राकृत स्त्रियों के साथ रमरा कैसे संभव है ? उत्तरः क्योंकि भगवान रमा के पित हैं अतः सर्वत्र उन गोपिकाओं में भगवान् की आज्ञा के अनुसार रमा ने भी प्रवेश किया। अतः स्वरूपानन्द के रसकी पात्रता उनमें ग्रा गई यह "व्रज सुन्दरी" कह कर दिखलाया गया है। लक्ष्मी तो ब्रह्मानन्द का रूप है ग्रतः भगवान् ग्रात्माराम होने पर भी उससे रमगा करते हैं जब कि इनमें तो ब्रह्मरूप न होने के कारण ग्रावेश भी ग्रनुचित है, इसका उत्तर देते हैं "यथार्भक" से। बच्चे जल या काच में ग्रपने प्रतिबिंब को देखकर खेलते है ऐसे ही भगवान भी उनमें ग्रपना सामर्थ्य ग्रथवा स्वरूप स्थापित करके, ब्रह्म और ब्रह्मानन्द को ग्राविर्भूत करके रमएा करने लगे। यदि कहो कि फिर भी यह है तो अनुचित ही तो उसका उत्तर भी "यथार्भक" से ही मिल जाता है। जैसे भगवान ने बाललीला की वैसे ही यह लीला भी की। ( ग्रथवा-गुंसाईजी के अनुसार-प्रकार समान होते हुए भी यह रस लक्ष्मी के अनुभव में नहीं आया किन्तु इन गोपिकाओं के अनुभव में ही आया। यह 'रमेश' ग्रौर 'व्रजसुन्दरीभिःः' इन दो पदों से स्फुट होता है। रमा के तो भगवान ईश स्वामी या पित ही हैं जब कि ये तो वज-ग्रन्थों से विवाहित सुन्दरियां हैं, कम से कम नन्दनन्दन से तो विवाहित नहीं हैं। रमा के माथ रमरा में यह रस न तो रमा और न रमेश ही अनुभव कर सकते हैं क्योंकि रस स्वरूप ही ऐसा है। यदि कहो कि ईश्वर के लिए इस स्तर पर ग्राना उचित नहीं तो उसका उत्तर "यथार्भकः" से दिया गया है। "सम्मुष्णन् नवनीतमन्तिक मिण्स्तम्भे स्विबबोद्गं हष्ट्वा'' ग्रर्थात् माखन चोरते हुए मिएामय खंभे में ग्रपनी परछाई देखकर-यहां मुग्ध लीला का वर्गान पूर्ण ज्ञान स्वरूप से विपरीत भी उपलब्ध होता है क्योंकि रस-बाललीलारस-का स्वरूप ही ऐसा है। इसी तरह "रसो वै स" इस श्रुति के ग्रनुसार सभी कुछ रस मध्यपाती होकर स्वरूपात्मक ही ठहरता है तो फिर अनुपर्वति किस बात की ? शंका ही उदित नहीं हो सकती यह आशय है ) इस तरह जैसे प्रभु ग्रथवा प्रभु के भाव हैं वैसे ये ग्रौर ईनके भाव भी हैं यह सिद्ध होता है; प्रतिबिंब का स्वभाव ही वैसा है। यहां बहुतों के साथ रमएा एक ही साथ किया हुआ है और दो के साथ भी। ग्रागे चलकर प्रत्येक में रमगा पर्यवसित होगा ।।१७।।

लेख:-जैसा कि पहले कहा गया यहां नृत्य तो प्रत्येक के साथ ही है किन्तु रमएा समुदाय के साथ है। परन्तु ग्रागे चलकर रमएा भी प्रत्येक के साथ किया जाएगा, यह विंगत होगा।

म्राभास-एवं सर्वभावेन भगवद्धमिवेशे तासां देहादिविस्मररापूर्वकं महारसाभि-नवेशमाह तदङ्गिति।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार गोपियां भगवान् के स्वरूपानन्द तथा धर्मों के स्रावेश से जब देहादि

को भूलकर महारस में लबालब होगई तब जो फल उनको मिला, जिसका वर्णन 'तदङ्ग सङ्ग' श्लोक में करते हैं -

श्लोक-तदङ्गसङ्गप्रमदाकुलेन्द्रियाः केशान् दुकूलं कुचपट्टिका वा । नाञ्जः प्रतिच्योद्वमलं वनस्त्रियो विस्तस्तमालामरगाः कुरूद्वह ॥ १८ ॥

श्लोकार्थ-भगवान् से अङ्गसङ्ग होने के कारण बढे हुए मद से व्याकुल इन्द्रियों वाली, तथा जिनकी मालाएँ एवं ग्राभरण खसक गए हैं वैसी गोपियां ग्रपने केश, वस्त्र तथा कंचुकिस्रों को स्रपने स्थान पर संभाल न सकी ।। १८।।

सबोधिनी - तस्य भगवतः श्रङ्गसङ्गोन यः प्रकृष्टो मदः देहादिविस्मारको भाव उत्पन्नः । तेन म्राकुलानीन्द्रियागि यासाम्। सर्वा इतिकर्तव्य-तामुढा जाताः । ततः केशपाशं परिहितदुक्तलं कुचपट्टिकां वा स्वयमञ्जसा सामस्त्येन प्रति सम्मूखतया विशेषेगा वोढ्मलं न जाताः। पूनरल्पेनैव तथाविधा जाता इत्यत्र हेत्माह वजस्त्रिय इति । श्रमोऽपि जात इत्याह विस्ननस्त-मालाभरगा इति । म्राकुलेन्द्रियत्वान्न विचारो लौकिकः । गोपिकात्वान्न पारमार्थिकः । श्रमान्न दैहिकः । ग्रत ग्राद्यन्तमध्येषु तासु युक्ता भगवतैव घृताः, न ताभिरित्यर्थः । यद्यप्यन्यप्रतीत्या ध्रिय-मागा इव, तथापि न स्वतो धारगम् । क्रूइहे-ति सम्बोधनमभ्रमाय विश्वासार्थं च ॥ १८॥

व्याख्यार्थ-गोपियों में भगवान के अङ्ग सङ्ग से वह भाव जागृत हुआ जिससे गोपियां अपने देह म्रादि को भूल गई। उससे ऐसी व्याकुल हुई जो म्रपना कर्तव्य करना भी भूलगई, जैसे केशपाश, शरीर पर पहने हुए वस्त्र और कंचुिक श्रों को खुद बराबर स्थान पर धारण करने में ग्रसमर्थ हो गई थी।

फिर श्रीकृष्ण के ग्रल्प स्पर्श से ही गोपियों की इन्द्रियां ग्राकुल हो गई जिससे उनमें विवेक शक्ति न रह सकी कारए। कि वे व्रज की स्त्रियां हैं। श्रम से मालाएँ तथा श्राभरए। खिसक गए। इन्द्रियों की घबराहट से लौकिक विचार भी नहीं किया। गोपियां थी ग्रतः परमार्थ का विचार भी वे न कर सकी तथा श्रम के कारए। देह का ध्यान भी न रहा। वैसी स्थिति में भगवान् ने ही उनके चोटी, वस्त्र तथा कंचुकियों को यथास्थान घारए करा रखा था, गांपियों ने स्वयं नहीं । यद्यपि ग्रन्यों को यही प्रतीत हो रहा था की गोपियों ने ही घारण किये हैं वास्तविकतया भगवान् ने ही भेल लिए थे।

राजा परीक्षित् को 'कुरुद्वह' संबोधन देने का श्री शुकदेवजी का ग्राशय यह है कि, हे परीक्षित् तूं कुरुकुल में श्रेष्ठ है अतः मेरे कहने में कोई भ्रम न करना मुभे विश्वास है कि तूं योग्य है इसलिए यह लीला तुसे सुनाई है ॥ १८ ।।

श्राभास-एवं समुदायलीलां निरूप्य तस्याः परिज्ञानं केषामपि न जातमिति वक्तुं देवस्त्रीगां चन्द्रस्य च विस्मयमाह कृष्णेति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार समुदाय लीला का निरूपण कर ग्रब 'कृष्ण विक्रीडितं' श्लोक में कहते हैं कि इसका ज्ञान किसी को भी नहीं हुग्रा यों कहने के लिए देवस्त्रियों के एवं चन्द्रमा के विस्मय का वर्णन करते हैं—

श्लोक—कृष्णविक्रीडितं वीक्ष्यमुमुहुः खेचरस्त्रिहः । कामादिताः शशाङ्कश्च सगगो विस्मितोऽभवत् ॥ १६॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्ण की विशेष समुदाय की क्रीड़ा देखकर देवस्त्रियां कामातुर हो गई ग्रौर चन्द्रमा नक्षत्र मण्डल सहित विस्मित हो गया ।। १६ ।।

सुबोधिनी — नहि कस्याश्चित् पतिः परमानन्दो भवति । नहि निरानन्देनानन्दो दातुं शक्यते । 'एष ह्यं वानन्दयाती'ति श्रुतेः । एवकारेगोतर-निषेधश्च । तत्रापि विशेषेगा क्रीडा । नहि जीवो विशेषक्रीडाँ जानाति । खेचराणां स्त्रिय इति तासां सर्वदर्शनार्थं भगवद्दत्तो वरो निरूपितः । स्त्रीणां च दर्शनं न दोषाय । तासां मोह एवोत्पन्नः । न तु परिज्ञानम् । रसो वा । लौकिकोऽपि चन्द्रो हष्टवान् । सोमात्मकत्वात् देहस्य । सोमःप्रथम'इति श्रुतेश्च । साधारण्यश्च स्त्रियः । तथापि तस्य दर्शनं तस्यैव हितकारि न भवतीति निरूपयितु माह शताङ्क इति । स हि कलङ्की । ग्रानन्दमयोऽपि । सग्गो नक्षत्रसहितः । तेनोद्दीपने-

ऽपि न तस्यान्यासु चित्तसम्भवः। चकारात् सोऽपि मुमुहे। यथा पुनरेताः मोहनानन्तरं पुनःपुनर्दशंने उद्बुद्धकामा जाताः। गत्वास्माभिरपिकामरूपतया क्रीडा कर्तव्येति कार्मादिता जाताः। तथा चन्द्रोऽपि भगवति निवेशनार्थं यत्नं कृतवान्। ग्रतः कामादितो जातः। ग्रनेनाग्रे निसर्गात् सुखमिति पक्षे उपपत्तिरुक्ता। ग्रस्यैव चन्द्रस्य ग्रशास्ततो निवितिष्यन्त इति। ग्रन्यथा 'सहस्र-दर्शनान्मुक्ति'रित्येतत्सूत्रं विरुध्येत। सहस्रवगा-भावात्। किन्न, सगणः स्वस्त्रीसहितोऽपि विस्मितो जातः। विस्मयरस एवोत्पन्नः, नान्यो रस इति॥ १६॥

द्यास्यार्थ — किसी का भी पित परमानन्दरूप नहीं हो सकता । ग्रव जो स्वयं ग्रानन्दरित हो वह ग्रानन्द का दान क्या कर सकेगा ? "एष ह्ये वानन्दयाति" यहां श्रुति में 'एव' लगाकर परमानन्द परब्रह्म के सिवाय ग्रन्य कोई ग्रानन्द दे ही नहीं सकता यह सिद्ध किया गया । ग्रीर वहां भी विशेष क्रीड़ा के द्वारा तो जीव ग्रानन्द दे ही नहीं सकता क्योंकि वह एसी क्रीड़ा जानता ही नहीं है । नभोगामी देवताग्रों में भी जो स्त्रियां थीं वे देख पाई क्योंकि उन्हें सब कुछ देख पाने का भगवान् है । नभोगामी देवताग्रों में भी जो स्त्रियां थीं वे देख पान वोषावह नहीं है । देखकर भी देवस्त्रियों ने वरदान दिया । स्त्रियों का इस लीला को देख पाना दोषावह नहीं है । देखकर भी देवस्त्रियों में मोह उत्पन्न हुग्रा परिज्ञान ग्रथवा रस नहीं । "सोमः प्रथमः विविदे" इस श्रुति वचन के ग्रनुसार में मोह उत्पन्न हुग्रा परिज्ञान ग्रथवा रस नहीं । "सोमः प्रथमः विविदे" इस श्रुति वचन के ग्रनुसार में मोह उत्पन्न हुग्रा परिज्ञान ग्रथवा रस नहीं होता यह दिखलाने के लिए "शशांकः" कहा १ । उस चन्द्र उसका लीला दर्शन उसी के हित में नहीं होता यह दिखलाने के लिए "शशांकः" कहा १ । उस चन्द्र उसका लीला दर्शन उसी के हित में नहीं होता यह दिखलाने के सिहत था, फिर भी उसका में कलंक भी है । वह ग्रानन्दमय भी है । उस चन्द्र ग्रपने गए। नक्षत्रों के सहित था, फिर भी उसका

<sup>+</sup> यह पृष्ठ २८५ पर पढें। १—यह लौकिक चन्द्रमा के बारे में है। २—यह लौकिक चन्द्रमा के बारे में है। २—यह लौकिक चन्द्रमा के बारे में है।

चित्त ग्रन्यों में नहीं लगा। ' 'च' का ग्राशय है कि वह चन्द्र भी मोहित होगया। जैसे ये मोहित होगया । जैसे ये मोहित होकर पुनः पुनः दर्शन करने के कारएा अपने अन्दर काम को उद्बुद्ध कर बैठी ग्रथित हमें भी जाकर कामरूपतया क्रीड़ा करनी चाहिए यों सोचती हुई कामादित होगई, वैसे ही चन्द्र भी हो गया। (ग्रलौकिक चन्द्र ने) भगवान् में निविष्ट होने का यतन किया ग्रत: कामार्दित ग्रा। इससे ग्रागे चलकर "तिसर्ग से सुख होता है" इस पक्ष की उपपत्ति भी दिखला दी कि इसी चन्द्र के ग्रंश वहां से नि:सुत होंगे। ग्रन्यथा 'सहस्रवर्ग' से ग्रानन्द का प्रतिपादक "सहस्रदर्शना-न्मुक्तिः "इस सूत्र का विरोध होगा क्योंकि (स्रवएा ही न हो तो) सहस्रवएा कैसा ? इसके ग्रलावा यद्यपि चन्द्र अपनी पत्नियों के सहित था तो भी केवल विस्मित हुआ न कि शृंगार रस में प्रवृत्त हुआ ग्रौर न ग्रन्य किसी रस में ॥१६॥

+ यहां दो तरह के अनुवाद की संभावना है। "लौकिक चन्द्र भी देख पाया" के संदर्भ में लें तो ऋर्थ होगा—''ऋौर साधारण स्त्रियां भी देख पायी'' 'साधारण स्त्रियों' से तात्पर्य देवस्त्रियों में लेखकार वल्लभजी मानते हैं "खेचर स्त्रियोपि दृष्टवत्य इत्यर्थः"। योजनाकार ब्रह्मवैवर्त पुरागा के ग्राधार पर रास में भाग लिए बिना केवल दर्शनार्थ जो ग्रन्य स्त्रियां रास में ग्राई थी उनका देह सोमात्सक हैं निक उन गोपिकाओं का जो रास में भाग ले रही है, यह अर्थ करते हैं। किन्हीं लोगों का कहना है कि ये वृद्धाये हैं, किन्तु यह अर्थ ठीक नहीं क्योंकि "रजन्येषा घौर रूपा" तथा "मातरः पितरः पुत्राः" श्लोक की सुबोधिनी में सुस्पष्टतया "भवत्यो यदि बाला वृद्धा वा भवेयुः तदा स्थीयेतापि, भवत्यस्तू सुमध्यमाः" तथा "तरुणास्ते तरुण्यो वयमिति" यहां वृद्धा होने का निषेध मिलता है। यों "साधारण स्त्रियां देख पाई" यह एक ग्रर्थ तथा दूसरा ग्रर्थ "स्त्रियां साधारण है" यह भी हो सकता है अर्थात् एक जगह "दृष्टवत्यः" का अध्याहार है और दूसरी जगह "भवन्ति" का, किन्तु दूसरे के अनुसार किसी ने व्याख्या नहीं की है अतः अनुवाद अध्याहार रहित ही किया है ( अनुवादक )

टिप्पगोजी-एक वाक्य में शब्दतः प्रतिपादित जिन २ धर्मों वाली वस्तू के समान जिस शब्दतः उक्त ग्रथवा ग्रनुक्त ग्रथवा दोनों तरह की वस्तु का समुच्चय हो तो उस या उन वस्तुग्रों में भी उन सारे धर्मों का होना ग्रावश्यक है। ग्रतः चन्द्र का भी कामादित होना मूल में समुच्चय-वाचक 'च' के ग्राधार पर सिद्ध होता है। यों इस वाक्य में नहीं कहे गए ग्रंकलंक-ग्रलौकिक चन्द्र का भी समुच्चय इसी 'च' के बल पर होगा यह सुबोधिनी में, "वह ग्रानन्दमय भी है'' से दिखलाया । इसके बाद लौकिक चन्द्र का निरुपए है। सूबोधिनी की " 'च' का भ्राशय यह है कि वह चन्द्र भी मोहित हो गया" में लौकिक एवं अलौकिक दोनों चन्द्रों का वर्णन है। "भगवान में निविष्ट होने का यत्न किया" में ग्रलौकिक चन्द्र है। यदि इसे ग्रलौकिक न माने तो इससे पहलेवाली पंक्ति ''इसी तरह चन्द्र भी कामादित हुआ'' से जो कुछ कहना था कहा जा चुका ग्रतः पूनः कहने की ग्रावश्यकता नहीं थी। उक्त व्याख्यान के समर्थन के लिए सुबोधिनी में ''ग्रागे चलकर निसर्ग से सुख होता है'' इत्यादि ग्रन्थांश है। ''एवं परिपवंग'' श्लोक में रसशास्त्रोक्त

१-यहां दोनों चन्द्र हैं, २-मूल में 'सहस्र दर्शन' पाठ है किन्त्र वह ग्रसंबद्ध प्रतीत होता है स्वयं सूबोधिनी एवं टिप्पणीजी के ग्राधार पर। 'सह स्रवण' पाठका सुभाव श्री नागरदास शास्त्रीजी का है ग्रौर यही उचित भी प्रतीत होता है।

रीति से रमगा का वर्णन किया गया है अतः सहस्रवगा आदि क्रियाएं भी प्राप्त ही हैं क्योंकि रमगा इन्हीं सब रूपों में तो निष्पन्न होता है। परन्तु ग्रखण्ड स्वरूप भगवान में स्वबृद्धचा किसी भी रूप का प्रति पादन करना सहसा उचित नहीं ग्रौर गोप्य होने के कारण भी प्रकट नहीं कहा जा सकता ग्रतः इस प्रकार का सहारा लेकर प्रतिपादन किया गया है। सोम की रेतोरूपता श्रुति सिद्ध है ग्रतः कुछ ग्रंशों के निःसरण से कोई ग्रनुपपत्ति नहीं ग्राती। यहां यह शंका उठ सकती है कि स्वरूप को रसात्मक मानने से ही सारी उपपन्न हो सकती थी तो फिर इस चन्द्र प्रवेश की कल्पना से क्या लाभ ? इसका यह लाभ है कि यह चन्द्र रेतोरूप है ग्रौर वह ग्राध्यात्मिक रूप होने से स्वरूपान्तर्गत है अतः उस रूप से प्रवेश आवश्यक है। लीला का प्रयोजन प्रकार बोधन होने से वहीं रहने पर बोध नहीं हो पाता अन्यथा यह लीला दिन में भी तो की जा सकती थी परन्तु प्रकार बोधन के लिए रात्रि में ही की ॥१६॥

श्राभास - एवमाधिभौतिकानामाधिदैविकस्य च भगवदुत्पादितरसाभिनिवेशमुक्त्वा 'नन्दगोपसुतं देवि पति मे कुर्वि'ति प्रत्येकप्रार्थनया व्रतं कृतमिति प्रत्येकं रेम इत्याह कत्वेति ।

आभासार्थ-इस प्रकार स्वामिनियों के देहों में स्थिति ग्राधिभौतिक चन्द्रात्मक भावों का तथा भगवद्भाव रूप ग्रलौकिक चन्द्र का भगवान् ने ग्रपने उत्पन्न किए हुए काम रस में प्रवेश कराया; यह बताकर अब साधन प्रकरण में जो गोपियों ने कात्यायनी से मांगा है कि 'हे देवि' ! नन्दगोप के पुत्र हमारे पति हों,'' जिसको सफल करने के लिए भगवान ने वर दिया है उस वर को पूर्ण करने के लिए भ्रव प्रत्येक गोपी से रमण करते हैं जिसका वर्णन 'कृत्वा तावन्त' श्लोक में करते हैं—

श्लोक -- कृत्वा तावन्तमात्मानं यावतीर्गोपयोषितः । रेमे स भगवाँस्ताभिरात्मारामोऽपि लीलया ॥२०॥

श्लोकार्थ-जितनी गोपियां थी भगवान् ने भी उतने ग्रपने स्वरूप प्रकट किए, वह भगवान् ग्रात्माराम होते भी उनसे लीला करते हुए रमगा करने लगे ॥२०॥

सुबोधिनी-गोपजातीया योषितो यावत्य-स्तावन्तमात्मानं कृत्वा तत्र तत्र मायोद्धाटनेन तथा तथा प्रकटो भवति। एतन्महासौरतम्, एवं करगो सामर्थ्यम्, यतः स भगवा-निति । स इति तदर्थमेवावतीर्गाः । अत्र तासां व्रतार्थं ताभिः सहैव रेमे । न त्वात्मारामता पूर्ववत् । इममर्थमाह ग्रात्मारामोऽपीति । न ग्रवतारलीलाः, तथैतामपि कृतवानित्यर्थः ॥ २०॥

त्वात्माराम एव चन्द्रप्रवेशाद् रमणं सम्भवति । ग्रस्यामपि दशायामात्मारामत्वमेव । 'ग्रधिकं तत्रानुप्रविष्टं न तु तद्धानि'रिति । तत्रापि म्रात्मरम्गा एव मुख्यतेत्याह लीलयेति। यथा महानिप लीलया विसहशं करोति । स्वयं पदा-तिरिव मृगयायां गच्छति । यथा ग्रन्या ग्रपि

व्याख्यार्थ-गोप जाति की जितनी स्त्रियां थीं उतने ग्रपने स्वरूप, वहां वहां माया का पर्दा

दूर कर प्रकट किए। यह महासौरत कै स्वयं भगवान् हैं ग्रतः ग्राप में यों करने की सामर्थ्य है। 'सः' वह कहने का आशय यह है कि जिसने रमण का वरदान दिया था वही स्वरूप उस कार्य को करने के लिए श्राए हैं। यहां उनके व्रत के फलदानार्थ उनके साथ रमगा करने लगे। ग्रपनी श्रात्मा-रामता पहले की भांति नहीं रखी है इसलिए मूल श्लोक में :ग्रात्मारामोऽपि' पद दिया है। भावार्थ यह है स्वयं ग्रात्माराम है तो भी ग्रात्माराम ही ने रमण नहीं किया, यह रमण चन्द्रमा के प्रवेश से रमग हुआ है। यद्यपि चन्द्रमा के प्रवेश से रमग हुआ है, तो भी उस दशा में भी आत्मारामत्व ही है, ग्रर्थात् ग्रात्मारामत्व में कोई कमी नहीं हुई है। 'ग्रधिकं तत्रानुप्रविष्टं न तु तद्धानिः' ग्रर्थ 'उसमें ग्रधिक प्रवेश हुग्रा तो भी उसकी हानि नहीं हुई', इस न्यायानुसार ग्रात्माराम में ग्रधिक चन्द्र ने प्रवेश किया तो भी ग्रात्मारामत्व की कोई हानि नहीं हुई, ग्रतः वहां भी मुख्यता से ग्रात्मरमण ही है, इसलिए कहा है कि 'लीलया' लीला की तरह जैसे राजा महान् है किन्तु शिकार रूप खेल के समय पैदल चलते है सवारी साथ हो तो भी त्याग देते हैं। भगवान ने जैसे ग्रन्य ग्रवतार लीलाएं की है वैसे यह भी की है।।२०।।

श्राभास-ततस्तासां सुरतान्तो जात इत्याह तासामिति ।

म्राभासार्थ-पश्चात् गोपियों के रमण का मन्त हुम्रा जिसका वर्णन 'तासामित' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-तासामितिविहारेश श्रान्तानां वदनानि सः। प्रामुजत करुगः प्रेम्गा शन्तमेनाङ्ग पाशिता ॥ २१ ॥

श्लोकार्थ —हे ग्रंग ! ग्रति विहार करने से जब वे गोपियां थक गई, तब दयालु भगवान् ने ग्रपने सुखकारी हस्त से उनके मुख पोंछे ॥ २१ ॥

मुबोधिनी-ग्रतिविहारेगानेकबन्धः सम्यक् श्रान्ता जाताः। ततोऽग्रिमलीलार्थं तासां वदनानि स्वहस्तेन प्रामृजत् । यतः स कृष्णः । तदर्शमेवा-वतीर्गाः । सर्वत्रैव तथाविधं जातमिति ज्ञापित्तं बहुवचनम्। तथा करगो हेतुः करुग इति।

करुणायुक्तः सा करुणा उदासीना न भवतीत्याह प्रेम्गोति । मार्जने क्लेश एव निवर्तत इति ज्ञाप-यितुं शन्तमेनेत्युक्तम् । श्रङ्गे ति सम्बोधनमप्रता-रगाय । एवं तासां दु:खनिवारगापूर्वकं परमानन्दं स्थापितवान् ॥ २१ ॥

व्याख्यार्थ - ग्रति विहार से जो अनेक प्रकार के बन्ध करने पड़े जिससे (गोपियां) ग्रत्यन्त श्रमित हो गई ग्रनन्तर ग्रागे जो लीला करनी है उसके लिए ग्रापने उनके मुखों को ग्रपने हस्त से पोंछा, क्योंकि वे कुष्ण हैं, उनके लिए ही प्रकट हुवे हैं। श्लोक में 'श्रान्तानां' बहवचन देकर श्री शुकदेवजी ने यह बताया है कि सकल गोपियां थक गई थी ग्रतः सबों के मूखों को भगवान पोंछते हैं कारण कि ग्राप दयालु हैं। प्रभु केवल दयालु नहीं है किन्तु प्रेम भाव वाले भी हैं ग्रतः प्रेमपूर्वक ग्रपने ग्रानन्ददायी हस्त से पोंछा जिससे यह दिखाया कि पोंछने में किसी प्रकार का भी क्लेश किसी को भी नहीं हुन्ना। मृङ्ग संबोधन देकर यह बताया कि इसमें कुछ भी प्रतारएगा नहीं है इस प्रकार उनका दुःख निवारए। कर उनमें परमानन्द स्थापित किया ।। २१।।

श्राभास—ततोऽतिमृदितानां कृत्यमाह गोप्य इति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार की लीला से गोपीजन म्रति म्रानिन्दत होकर जो कुछ करने लगी उसका वर्गन 'गोप्यः' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-गोप्यः स्फुरत्पुरटकुण्डलकुन्तलित्वङ्गण्डिश्रया सुधितहासिनरीक्षणोन । मानं दधत्य ऋषमस्य जगुः कृतानि पुण्यानि तत्कररुहस्पर्शप्रमोदा ।२२।

इलोकार्थ-भलकते सोने के कृण्डल व केशों की कान्ति से कपोलों की शोभा के कारण, तथा प्रभु के अमृत भरित हास्य पूर्वक निरीक्षण से गोपियों ने मान धारण किया और प्यारे के नख स्पर्श से श्रानन्द को प्राप्त कर भगवान के किए हुए पुण्य कर्मों को गाने लगी ॥२२॥

सुबोधिनी-गोप्यो मानं दधत्यः तत्कृतानि जगु:। गाने हि रजोगुगाभिनिवेशो हेतु:। तदर्थं सहजमेकं भगवत्कृतं च हेतुद्वयमाह । तत्र प्रथमं सहजं निरूपर्यात । स्फुरद्यत् पुरटं सुवर्गं दाहो-त्तीर्गामुज्ज्वलीकृतं च, तस्य ये कुण्डले कुन्तलाश्च, तेषां त्विषा सहिता या गण्डश्रीः। उज्ज्वला गण्डश्री:पीता वा । उज्ज्वला नीला चेतरे। मूलभूतगुराकायरूपम् । एवं कान्तित्रयं तेनासां सर्वोत्कर्षयोग्यता । सुधितं सुधामिव प्राप्तं यद्धासपूर्वकं निरीक्षराम् । ग्रत्राप्यन्तःस्थितो रागः निरीक्षरां हासक्चेति त्रितयमुक्तम्। भगवदीय-

मेतत्। ग्रत उभाभ्यां सन्माननमभिमानं वा दधत्यः स्वहृदयकृतविपरीतबुद्धचा जातदोषनिरा-करगार्थं तत्कृतानि जगुः। तेषां न केवलं पापनि-वर्तकत्वम्, किन्तु पुण्यरूपत्वमपीत्याह पुण्यानीति। भगवता कृतानि पापनिवर्तकानि पृण्यजनकानि च। ग्रतस्तासां दोषाभावः । ग्रग्रिमलीलायां पुण्योपचयश्चोक्तः। पूर्वक्लेशविस्मर्गार्थमानन्दा-विभीवमाह । तस्य भगवतः कररुहा नखाः, तेषां स्पर्शेन जातपीडया स्मृतसम्भोगाः प्रमुदिताः जाताः । श्रन्तःपूर्णानन्दा गानेनापि जाता इति ग्रन्ते विशेषग्गम् ॥ २२ ॥

ह्याख्यार्थ —गोपियां मान धारण करती हुई भगवान के कर्मों का गान करने लगी। गान करने का कारए। यह था कि उस समय उनमें रजोगुए। ने प्रवेश किया था। श्री शुकदेवजी रजो-गुरा के प्रवेश के दो कारए। बताते हैं, एक सहज श्रीर दूसरा भगवत्कृत उनमें प्रथम सहज का वर्गन करते हैं। ग्रग्नि में तपाकर शुद्ध किए हुए चमकीले सुवर्ग के दो कुण्डल, केश ग्रौर उनके प्रकाशवाली जो कपोलों की त्रिविध शोभा है वह रजोगुरा के मूलभूत स्परूप के कार्य का रूप है, उससे इनकी योग्यता सर्व से उत्कृष्ट है।

१--ठगी, २--ग्रपने स्वभाव के कारएा, ३-भगवान् के कर्म से उत्पन्न, ४--तीन प्रकार की (१-उज्वल, २-पीत ग्रीर ३-उज्वल तथा नील)

गोपियों ने जो श्रमृत के समान, भगवान के हास्य पूर्वक निरीक्षण का पान किया, जिससे यहां भी अन्तः स्थित प्रेम, निरीक्षरण और हास यों तीनों प्राप्त हुए। ये तीन भगवत्कृत हैं, अतः इन दोनों हेतुग्रों से सन्मान ग्रथवा ग्रभिमान के कारण ग्रपने हृदय में जो विपरीत बुद्धि हुई ग्रौर जिससे जो दोष उत्पन्न हुए उनको मिटाने के लिए उनके (भगवान के) किए हुए कर्मी को गाने लगी। भगवान् के कर्म केवल दोषों को मिटानेवाले नहीं है किन्तु पुण्य रूप भी हैं अर्थात् पुण्य प्रद भी हैं, इसलिए श्लोक में 'पुण्यानि' विशेषण दिया हैं। तात्पर्य यह है कि भगवान ने जो कर्म यर्थात् लीलाएं की हैं वे पापों को मिटानेवाली ग्रौर पुण्य जनक हैं ग्रतः उनमें 3 दोष का ग्रभाव है धौर त्रागे की लीला से पुण्य संचित<sup>४</sup> होंगे। श्री शुकदेवजी ग्रन्त में 'कर रुह स्पर्श प्रमोदाः' पद से सूचित करते हैं कि गोपीजनों ने पूर्व क्लेश को मुला दिया जिसके दो कारए हैं १ - नखों के स्पर्श से पीड़ा होते ही संभोग का स्मरण हो आया जिससे प्रमुदित हो गई ग्रौर २—दूसरा भगवान के गुगों के गान से अन्तः करण आनन्द से पूर्ण हो गया जिससे और भी विशेष आनन्दित होने लगी ॥२२॥

म्राभास - ततस्ताभिस्तुल्याभिर्भगवान् जलक्रीडां कृतवानित्याह ताभिर्युत इति ।

म्राभासार्थ-प्रमु ने लीला कर गोपियों को रस से परिपुष्ट करते हुए स्रपने समान निर्दोष पूर्ण गुरा तथा त्रानन्द रूप बनाया, पश्चात् ग्रपने समान उनसे ग्राप जल क्रीडा करने लगे, जिसका वर्णन 'ताभियु तः' श्लोक में करते हैं--

श्लोक—ताभिर्युतः श्रममपोहितुमङ्गसङ्गघृष्टस्रुजः स्वकुचकुङ्कुमरञ्जितायाः । गन्धवंपालिभिरनुद्रुत स्राविशद्वाः श्रान्तो गजीभिरिभगडिव भिन्नसेतुः ।२३।

श्लोकार्थ - जैसे कोई श्रमित हस्तिराज सेतुग्रों को तोड़ कर हिथिनियों के साथ श्रम को मिटाने के लिए जल में प्रवेश करता हैं, वैसे उन सर्व गोपीजनों के साथ श्रम को दूर करने के लिए, ग्रङ्गसङ्ग से मर्दन की हुई मालावाले तथा जिनके पीछे गन्धर्वोत्तम रूप भ्रमर जा रहे हैं वैसे श्रान्त प्रभु ने गोपियों के कुच कुङ्कुम से रिद्धत हुए श्री यमुनाजी के जल में प्रवेश किया।।२३॥

सुबोधिनी-ताभिः सर्वाभिरेव युतः। महा-रात्रसमये यमुनायां जलकीडार्थं प्रविष्टः। तत्र प्रयोजनं श्रममपोहितुमिति। तासां सर्वाङ्गश्रमं जलकीडयैव दूरीकुर्वन् । भगवतस्ताभिः सह गमने च ते ग्रलयश्च तैरनुद्रुतः । सङ्गे शीघ्रं गतः वाः

जायमानां शोभां वर्णयति स्रजः गन्धवेपालि-भिरनुद्रुत इति । यमुनाया वा विशेषगानि । गन्धर्वागां रक्षकाः गन्धर्वपाः गन्धर्वोत्तमाः । ते

१--गुगों को-लीलाओं को, २--पाप, ३--गोपियों में, ४-इकट्ठे, ५--ग्रानन्द से युक्त, ६-रंगे हए,

त्राविशत्। ग्रामोदस्य निवारणार्थं च तथाकरणम्। सम्भोगेन श्रमोदके पद्मिनीनां कमलरूपो गन्धो भवति। तदुपरोधेन च द्रुतपदिवन्यास
इत्यनुद्रवणम्। ते च भ्रमरा भगवदीया एवेत्याह।
ग्रङ्गयोः सङ्गेन धृष्टा या स्रक् तस्यास्ते। यस्यां
वा स्रक् तादशी। स्वा चासौ कुचकुङ्कुमरिज्ञता
च। भगवत एव माला। कालिन्दी च कुचकुङ्कुम
रिज्ञता। तत्र देहामोदः पुष्पामोदः कुङ्कुमामोदश्रेति। स्वकीयत्वेनासाधारण्यं च। ग्राधिदैविकास्ते भ्रमरास्तद्गन्धभोक्तार इति विशेषणं
गन्धवंपेति। श्रान्तः इभराडिवेति ग्रविचारे हेतुः।
आन्त इति विशेषणं लीलया गमनार्थम्। प्रत्येक-

सम्भोगावधि भगवतोऽन्यो भावो निरूपित इति तदपगमात् श्रमलीलाप्याविष्कृता । गजीभि-रित्यन्यश्रमो निवारितः । सेतवो बध्यन्ते जलरक्षार्थम् । ते सर्वे भिन्नाः तादृशगजेन भवन्ति । भगवतापि बृह्ममर्यादा ग्रात्मारामत्व-रूपा जीवानां च मर्यादा तथा सित निवृत्ता । कामरूपस्पर्शात् परदारागामभिमर्षगाञ्च । पूर्वे तासां भगवतस्पर्श एव स्थितः, न तु भगवता ताः स्पृष्टा इति । कामाभावात् । देशकालमर्यादा च भगना । ग्रतो हस्तिश्रेष्ठ इव जलक्रीडार्थं जलदेवतां दूरीकृत्य, स्वयं तत्र प्रविष्ट इत्यर्थः ॥ २३ ॥

व्याख्यार्थ—भगवान् ने उन सर्व गोिषयों को साथ में ले कर ग्रधं राति के समय जलकीडा करने के लिए श्री यमुनाजी के जल में प्रवेश किया, कारण की भगवान् की इच्छा थी कि गोिषयों के सकल ग्रङ्कों के श्रम को मिटाऊं। वह कार्य जल कीड़ा से हो सकता है, ग्रतः जल में प्रवेश किया। जस समय भगवान् गोिषयों के साथ जल में प्रवेश करने के लिए पधार रहे थे उस समय की शोभा का वर्णन करते हुए कहते हैं कि, एक तो भगवान् की माला गोिषयों के कुच कुङ्क म से रंगी हुई थी जिससे भगवान् विशेष सुशोभित हो रहे थे ग्रौर दूसरा उस माला की सुगन्धि पान करने के लिए जिससे भगवान् विशेष पुशोभित हो रहे थे ग्रौर दूसरा उस माला की सुगन्धि पान करने के लिए ग्राए हुए श्रेष्ठ गन्धवों के समान भ्रमर गान करते हुए भगवान् के पीछे जल्दी २ चल रहे थे जिससे भा शोभा बढ़ रही थी। इस प्रकार की शोभा के साथ भगवान् ने शीघ्र ही जल में प्रवेश किया, भी शोभा बढ़ रही थी। इस प्रकार की शोभा के साथ भगवान् ने शीघ्र ही जल में प्रवेश किया, जल में शीघ्र ग्रर्ड रात्रि के समय ही प्रवेश करने का कारण बताते हैं कि संभोग करने से जो अमोदक होता है उसमें पद्मिनी रूप नायिकाग्रों का कमल रूप गन्ध रहता है वह गन्ध प्रातःकाल कमोदक होता है उसमें पद्मिनी रूप नायिकाग्रों का कमल रूप गन्ध रहता है वह गन्ध प्रातःकाल को वह गन्ध न रहा।

श्रथवा कालिन्दी गोपियों के कुच कुङ्कुम से रिख्नत हो गई थी, वह कुङ्कुम भगवान की माला के सङ्ग से तीन प्रकार की सुगन्धि वाला हो गया था, १—भगवान के श्री श्रङ्ग की गन्ध, २—पुष्पों की गन्ध और ३—कु कुम की गन्ध, जिसमें भी विशेषता यह है कि माला भगवान की है जिससे उसमें श्रसाधारणत्व है ही।

श्री शुकदेवजी ने भ्रमरों को गन्धर्व श्रेष्ठ कहा जिसका कारण यह है कि ये भ्रमर श्राधि-भौतिक साधारण भ्रमर नहीं है, किन्तु श्राधिदैविक हैं श्रतः भगवान के माला की गन्ध लेने तथा श्रन्तरंगलीला के दर्शन के श्रिधकारी हैं।

भगवान् जब इस प्रकार की उच्छ ह्झल लीला करते है उस समय किसी प्रकार की भी मर्यादा

१—रमण के दो प्रकार हैं— १-स्थल रमण, २-जल रमण, स्थल रमण, रात्रि के पूर्वाद्ध में हो गया, श्रमनिवृत्ति के लिए जल रमण उत्तरार्द्ध में प्रारम्भ हुग्रा । २--श्रम से पसीना,

का ध्यान नहीं रखते हैं, यह बताने के लिए श्री शुकदेवजी ने 'श्रान्तः इभराइ' का दृष्टान्त दियाहै, जैसे श्रान्त गजराज हथनियों को लेकर जलरक्षार्थ बनाई हुई सेतुश्रों को तोड़कर श्रम निवारणार्थ जल में प्रवेश करता है, वैसे भगवान भी अपनी ब्रह्मस्वरूप आत्माराम स्वरूप मर्यादा तथा जीवों की लोकिक मर्यादा तोड़कर, काम रूप को स्पर्श करते हैं जिससे परदाराभिमर्पण श्रमर्यादित क्रिया करते हैं। पहले (पूर्व श्रध्याय में) तो गोपियों ने ही भगवान को स्पर्श किया था, किन्तु इस स्वतन्त्र लीला में भगवान ने गोपियों का स्पर्श किया है, काम का श्रभाव होने से देश और काल की मर्यादा भी तोड़ी है अतः श्रोष्ट हस्ती के समान जल कीड़ा के लिए जल के देवता को दूर कर स्वयं जल में प्रवेश किया। ।२३।।

पहले पूर्व अध्याय में भगवान में काम का अभाव था इसलिए गोपियों ने भगवान का स्पर्श किया, अब भगवान ने अपने में काम उत्पन्न किया अतः भगवान ने गोपियों का स्पर्श किया है।

इस ग्रध्थाय में की हुई उच्छ, ह्वल लीला में भगवान ने सर्व प्रकार की मर्यादा लोड़ी है जैसे१-ब्रह्मस्वरूप मर्यादा, २-जीव मर्यादा, ३-देश मर्यादा श्रीर ४ लोक मर्यादा जिसका स्पष्टी करण लालूभट्टजी ने योजना में इस प्रकार किया है १—ब्रह्म स्वरूप में किसी प्रकार का विकार नहीं होता है उस ग्रात्माराम स्वरूप में शृङ्कार रसात्मक ग्रनेक भाव विकार उत्पन्न कर ब्रह्ममर्यादा लोड़ी है, ग्रीर जब रस पूर्ण पृष्ट न हुग्ना तब तक भगवान ने व्रजस्त्रियों को ग्रपने से पृथक ही माना उनसे कीड़ा नहीं की ग्रात्मारामत्व में ही स्थित थे, जब फिर शृङ्कार रस ग्रतीव पृष्ट हुग्ना तब गोपियों में से ज्ञानांश की निवृत्ति हुई ग्रीर ग्रानंदांश प्रकट होकर ग्रात्मत्व की स्फूर्ति न होने से केवल नायिका भाव जगा, इस प्रकार ग्रात्मारामत्व मर्यादा तोड़ दी २-जीव मर्यादा, जीव में दासत्व धर्म रहता है वह भी यहां न रहने दिया, ३-देशमर्यादा—देश का ग्रर्थ यहां स्वामिनियों के ग्रवयव हैं, रस शास्त्रानुसार ग्रवयवों के स्पर्श का जो नियम है उनको तोड़ स्वच्छन्दता से स्पर्श करने लगे। ४-काल मर्यादा—रस शास्त्र में लिखा है कि इस प्रहर में इस नायिका को उस प्रकार प्रसन्न करना यह भी नहीं किया, स्वच्छन्दता से इच्छानुसार काल में किया की जिससे काल मर्यादा भी तोड़ दी।

श्राभास-तत्र जलक्रीडां च कृतवानित्याह स इति ।

श्राभासार्थ — जल में प्रवेश कर 'जलकीड़ा' करने लगे जिसका वर्णन 'सोऽम्भस्यलं' श्लोक में करते हैं —

श्लोक—सोऽम्भस्यलं युवितिभिः परिषिच्यमानः प्रेम्पोक्षितः प्रहसतीमिरितस्ततोऽङ्गः । वैमानिकैः कुसुमवर्षिभिरीड्यमानो रेमे स्वयं स्वरतिरत्र गजेन्द्रलीलः ॥२४॥ श्लोकार्थ—हे ग्रङ्ग ! बहुत हास्य करती तरुण व्रजाङ्गनाएं जल में स्थित हो चारों तरफ जल उछाल उछाल कर भगवान् का ग्रिभिषेक करने लगी, तथा हास करती हुई प्रेम से प्रभु का ईक्षण करने लगी, उस समय विमानों में बैठे हुए देवगण पुष्पों की वर्षा के साथ ग्रापकी स्तुति करने लगे, वैसे ग्रपने में ही रितवाले ग्रात्माराम भगवान् ने, गजेन्द्र की लीला का स्वीकार कर, जल रमण किया ॥२४॥

सुबोधिनो—स पूर्वोक्तः स्त्रीसहितः। ग्रम्भसि ग्रलं युवितिभः परिषिच्यमानो जातः। ततः प्रेम्णा ईक्षितश्च। प्रहसतीभिः कौतुकाभिनिविष्टाभिः इतस्ततः सिच्यमानः, यदिभमुखमेव व्रजति, तयैव सह रेमे इति। एवं सर्वाभिः। यथा स्वयं माहात्म्यज्ञानपूर्वकं निर्भरस्नेहेन निर्दोषभावेन वदित शुकः तथैव राजािष शृणोतीति ज्ञात्वा स्नेहेन स्वमध्यपातित्वं सूचयन् सम्बोधयित ग्रज्ञाति। ग्रत एव तुभ्यमिमां लीलां वदामीति भावः। ननु देवैः कथं न निषिध्यते, तत्राह

कुसुमर्वाषिभवेंमानिकरोड्यमान इति । सर्वे देवा स्त्रिमनन्दनमेव कुर्वन्ति, न तु निवारणमिति। स्रन्यथा लोके कामरसो न व्यक्तो भवेदिति। युवत्य इत्यविचारे । परिषेके वीररसो मा भवित्तिति प्रेम्णौव ईक्षितः । स्वयमिति पदेन बलात्कारेगापि तथेति सूच्यते । तदापि स्यस्मिन्नवे रितर्यस्य । परं स्वीकृता गजेन्द्रलीला येन। यथायथा जलेनोक्षणम्, तथातथा सुलमिति गजहण्टान्तः । महासौरतं च ।।२४॥

व्याख्यार्थ — जिसका प्रथम वर्णन किया है वे भगवान् स्त्रियों सहित जब जल में विराजमान थे तब तक्ण वजाङ्गनाश्रों ने श्रापका जल से ग्रच्छी तरह ग्रिभिषेक किया ग्रर्थात् खूब जल उछाल उछाल कर ग्रापको भिगो दिया। ग्रनन्तर प्रेम से देखने लगी ग्रौर हंसती हुई विनोद युक्त हो गई। जब युवितयां जल छिड़क रही थी उस समय जो युविती सामने मिलती थी उससे ही रमण करते थे, इस प्रकार सब के साथ रमण किया।

इस लीला का वर्णन जैसे श्री गुकदेवजी, माहात्म्य ज्ञान पूर्वक, ग्रत्यन्त स्नेह तथा गुढ़ भाव से करते हैं वैसे राजा भी स्नेह एवं गुढ़ भाव से सुन रहा है यह जानकर, श्री गुकदेवजी ग्रपे समान लीला सुनने के योग्य समभकर राजा को 'ग्रङ्ग' संबोधन दिया है। इस संबोधन से बता दिया कि इसलिए ही तुभे यह लीला कह रहा हूं।

वैसी लीला करने के लिए देवों ने भगवान को क्यों नहीं रोका ? इसके उत्तर में श्री शुकदेवर्जी कहते हैं कि — देवगए। तो विमान में बैठकर पुष्प वृष्टि के साथ स्तुति कर इस कार्य का ग्रिभनन्दन करते हैं, वे रोकेंगे कैसे ? यदि देव उनको निषेध करे ग्रीर भगवान यह लीला न करे तो जगत में काम रस की प्रसिद्धि कैसे हो ?

'युवती' शब्द देकर बताया कि युवावस्था में किसी प्रकार का विचार नहीं रहता है, इसिलए भगवान पर खूब उछाल उछाल जल सिद्धन किया, जल ग्रभिषेक करने से भगवान में वीर स प्रकट न ही जावे, तदर्थ भगवान को प्रेम हिंद से देखने लगी। श्लोक में 'स्वयं' ग्रौर 'स्वरति:' शब्द दिए हैं, उनका तात्पर्य है कि भगवान ने ग्रपनी इच्छा से बलात्कार से भी रमगा किया तो भी भगवान की 'रिति' स्वयं में ही रुकी हुई थी परन्तु गजेन्द्र को लीला स्वीकारी है श्रौर इससे ज्यों ज्यों जल का सिक्चन होता है त्यों त्यों रस की वृद्धि होती है श्रौर जिससे महा सौरत भी सिद्ध हुश्रा।। २४।।

श्राभास-ततः पुष्पावचयक्रीडामाह तत इति ।

श्राभासार्थ —पश्चात् भगवान् ने श्री यमुनाजी के उपवन में पुष्पों को चुनते हुए फिरने की क्रीड़ा की, जिसका वर्णन 'ततश्च कृष्णोपवने' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—ततश्च कृष्णोपवने जलस्थलप्रसूनगन्धानिलजुष्टिक्तटे । चचार भृङ्गप्रमदागरणावृतो यथा मदच्युद् द्विरदः करेणुभिः ॥२४॥

श्लोकार्थ — पश्चात्, जैसे जिसका मद जल भर रहा हैं वैसा गजराज ग्रपनी हिथिनियों के साथ वन में क्रीड़ा करता हुग्ना घूमता है, वैसे भगवान् भी जल तथा स्थल के पुष्पों की सुगन्धित वाले वायु से सेवित श्री यमुनाजी के उपवन की सर्व दिशाग्रों में चारों तरफ फिर रहे हैं उस समय भगवान् चारों तरफ भ्रमर तथा व्रजयुवितयों के यूथ से घिरे हुए थे ॥२१॥

सुबोधिनो जलक्रीडानन्तरं कृष्णायाः यमुनाया उपवने जलस्थलप्रसूनानां ये गन्धाः तत्स-म्बन्धिना वायुना जुष्टाः दिक्तटाः सर्वदिग्भागा यस्मिन् वने तत्र पुनश्चचार । भृङ्गः प्रमदागगौ-श्चावृतः । पुनभृङ्गाणां गमने हेतुं हष्टान्तेनाह । यथा मदच्युत् मद्स्रावी गण्डयोरन्यत्र च । दिरदो हस्ती करेगुभिः सहितो भवति, भ्रमरैक्च

सहितः । सहज एवान्तः स्थितो रस म्राविभू त इति भ्रमरागामनुद्रवग्गम् । चचारेति सर्वत्र नानाविधलीला निरूपिता । क्वचिल्लतानां भङ्गः, क्वचिद् वृक्षशाखानाम् । तथा मर्यादामार्गः लौकिकश्चान्यथाकृत इति । एषा त्रिविधा लीला म्रत्यलौकिकी । तत म्रविचारेगा रमगामिति ।२५।

च्याख्यार्थ — जल क्रीड़ा सम्पूर्ण कर लेने के पश्चात् यमुना के जिस वन की सब दिशाएं जल तथा स्थल के पृष्पों की सुगन्धि वाले वायु से सेवित हो रही हैं, उस वन में भ्रमर तथा व्रज युवितश्रों के साथ घिरे हुए भगवान् फिरने लगे। जब जल क्रीड़ा करने से सुगन्ध वाले पदार्थ कुड़ कुम तथा पृष्प मालाएं धुप गए, तब भ्रमर पुनः भगवान् के पास क्यों ग्राने लगे? इस शङ्का को मिटाने के लिए दृष्टान्त देते हैं कि जैसे मद का भरण करने वाले हाथी के पीछे भ्रमर तथा हस्तिनयां फिरती हैं, वैसे भगवान् के ग्रन्तः करण में स्थित स्वाभाविक रस भी भरने लगा, जिससे ही भ्रमर पुनः भगवान् की तरफ दौड़ने लगे। 'चचार' पद जो श्लोक में ग्राया है उसका भावार्थ है कि भगवान् ने सर्व स्थलों पर ग्रनेक प्रकार की लीलाएं की है।

जैसे गजराज कहीं लताग्रों को तोड़ता है, ग्रौर कहीं वृक्ष की शाखाग्रों को भङ्ग करता है, वैसे भगवान् ने भी मर्यादा मार्ग तथा लौकिक मार्ग को तोड़ डाला, यह जो तीन प्रकार की लीला की वह ग्रलौकिक प्रकार से की है ग्रर्थात् जिसमें मर्यादा तथा लोक का विचार ही नहीं किया गया है, सारांश की उच्छृ ह्वला से यह लीला की है ।२५॥

श्राभास-एवं लोलामुक्त्वोपसंहरति एवमिति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार लीला का वर्णन कर ग्रब 'एवं शशाङ्कांशु' श्लोक में उस विषय की समाप्ति करते हैं-

श्लोक—एवं शशाङ्कांशुविराजिता निशाः ससत्यकामोऽनुरताबलागगः। सिषेव ग्रात्मन्युपरुद्धसौरतः सर्वाः शरत्काव्यकथा रसाश्रयाः ॥२६॥

श्लोकार्थ — सत्य काम गोपियों के साथी, ग्रवलागगों से ग्रनुरक्त भगवान ने, ग्रपने में सौरत को रोक कर, लौकिक चन्द्रमा के किरणों से सुशोभित रात्रिग्रों का, जो रात्रि रस के ग्राश्रय वाली है तथा जो शरद् काव्य में कही हुई कथाग्रों को वर्णन करती हैं, उनका सेवन किया ॥२६॥

सुबोधिनी—शशाङ्कांशुभिः चन्द्रकिरगौ: लौकिकै: या विराजिता निशाः ता एवं रेमे। पूर्वोक्तप्रकारस्तु सर्वदा लीलारूपः । स केनापि न विरुध्यते । नन्वेवं रमणे को हेत्रिति चेत्, तत्राह ससत्यकाम इति । सत्यः कामो यासां ताः सत्यकामाः । ताभिः सहित इति ससत्यकामः । स इति तथा प्राथितो वा। एवमपि क्रीडायां कामः सत्य एव स्थितः, न तु क्षीरगः, ग्रसद्विष-यको वा जातः। ग्रुन्रता ग्रुबलागगा यस्य। सर्वथा रतासु नित्यसम्बद्धासु स्वविवाहितासु न कापि शङ्का, सर्वथा प्रपन्नासु च । ग्रग्रे मर्यादा-भङ्गो रसपोषाय । तदुक्तं 'शास्त्राणां विषय-स्तावद् यावद् मन्दरसा नराः। रतिचक्रे प्रवृत्ते तू नैव शास्त्रं न च क्रम' इति । तथापि तासु सत्य एव कामः स्थापितः। यो मोक्षपर्यवसायी।

स कामो भगवन्तं प्रापयिष्यत्येव । एवं निशाः सिषेवे । तदनन्तरमात्मन्येव उपरुद्धं सौरतं यस्य तथा जातः । न तु तासु रति स्थापितवान् । तथा सति तासु स्वस्मात् पुत्रा भवेयुः । सर्वा एव निशा एवं नीताः। शरदपि नीता। काव्यकथा अपि नीताः। काव्योक्तप्रकारेण गीतगोविन्दोक्तन्या-येनापि रति कृतवान् । तत्र हेतुः रसाश्रया इति । कामरसस्तेष्वेव प्रसिद्धः । यावत् पुरुषो रसे गौराभावं न प्राप्नोति, तावन्न रसिको भव-तीति । शरद्वर्णनायां वा यत् काव्यम्, तत्र याः कथाः, तासां रसाश्रया इति। निशा एता न लोकप्रसिद्धाः, किन्तु काव्योक्ता एव। तत्र हि नियतिकृत्यादिराहित्यं ह्लादैकता अनन्याधीनता, तथा अन्येऽपि गुगाः। तथा भगवल्लीलारात्रयो जाता इत्यर्थः ।।२६॥

व्याख्यार्थ लौकिक चन्द्रमा की किरगों से शोभित हो रही रात्रि में भगवान् ने इस तरह विहार किया। लीला का जो प्रकार पहले कहा गया वह 'सर्वदा लीला रूप' है। इस प्रकार में कुछ भी ग्रौर किसी से भी विरोध नहीं रहता ! इस तरह के रमण में हेतु क्या है ? इसका उत्तर 'सस-

त्यकाम' से दिया गया है । जिन गोपियों का काम सत्य है ऐसी सत्यकामा गोपिकाओं के सहित होने से भगवान् 'ससत्यकाम' हुए। अथवा 'सत्यकाम' भगवान् का विशेषण मानें तो 'स' का तात्पर्य होगा "वह भगवान् जिनसे रमगा की प्रार्थना को गई थी"। यों भी काम तो क्रीड़ा में सत्य ही ठहरता है, क्योंकि न तो वह क्षीए। होता है ग्रीर न ग्रसद्विषयक। इसका कारए। यह है कि संपूर्ण श्रवलागरा भगवान में श्रनुरत है। (१) जो सर्वथा रत हैं (२) जिनका भगवान से नित्य संबन्ध है (३) जो स्वविवाहित हैं, उनके बारे में तो अनुरत होने में शंका का स्थान ही नहीं और न जो (४) सर्वथा प्रपन्न हैं उनके बारे में। म्रागे चलकर जो मर्यादा भंग हैं वह तो प्रत्युत रस के पोषण के लिए ( श्रतः काम को ग्रसद्-विषयक नहीं माना जा सकता ) जैसा कि "शास्त्रों का क्षेत्र वहीं तक है जहां तक पुरुषों में रस मन्द रहता है, एक बार रितचक्र के चल पड़ने पर तो, न शास्त्र और न क्रम किसी का कुछ भी विषय या क्षेत्र रह जाता है" में यही दिखलाया गया है। फिर भी उनमें सत्य ही काम स्थापित किया, जिसका पर्यवसान मोक्ष में होगा। इस काम से उन्हें भगवान की प्राप्ति निश्चित हो जाएगी । इस तरह निशा का सेवन किया । इसके बाद अपने आप में ही सौरत को प्रभु ने उपरुद्ध कर लिया। उनमें रित की स्थापना नहीं की ग्रन्यथा पुत्रोत्पत्ति इनमें होती। संपूर्ण निशा इस तरह बिताई कि शरद भी बीत गई ग्रौर काव्यकथां भी ! काव्योक्त प्रकारों से भी रित की जैसा कि गीत गोविन्द में वर्गान मिलता है। इस सब में हेतु है "रसाश्रया"। कामरस इन्हीं में प्रसिद्ध है। जब तक पुरुष गौएा नहीं बनता तब तक रिसक भी नहीं बन पाता। शरद के वर्गान में जो काव्य हैं, उनमें जो कथा हैं, उन कथा श्रों की रसाश्रय ये रात्रिएं लोक में प्रसिद्ध नहीं किन्तु काव्य में प्रसिद्ध हैं। इन रात्रियों में नियति के नियमों का बन्धन नहीं, ये रात्रियां ह्लादैक-मयी हैं, ये रात्रियां अनन्याधीन हैं और भी सारे गुए इन्हीं रात्रियों में हैं ! ऐसी भगवान् के लीलाओं की रात्रियां थी, यह ग्रर्थ है।।२६॥

लेख-पहले एक रात्रि में रमए। कहा, ग्रव इस श्लोक में सभी रात्रियों में रमए। का ग्रतिदेश करते हैं ग्रर्थात् लौकिक रात्रि में ग्रलौकिक रात्रि के स्थापन के प्रकार से सभी रात्रियों में भगवान् ने रमगा-कामलीला किया। नृत्य से अन्तर्भाव को उद्बुद्ध करने का जो प्रकार है उसे 'आन्तर रमगा' कहते हैं। जो भाव जिसमें वहां स्थापित किया गया वह गोपिका उस भाव का सर्वदा अनुभव करती हिगी। ग्रतएव ज्ञानात्मक ताम्बूलवाली गोपी का सभी को उपदेश देना, भगवान् की ग्रसन्निधि में, रह कार्य वहा दिखलाया है। इस लीला में गृहगमन या ग्रन्य किसी भी क्रिया का विरोध उपस्थित नहीं होता ( क्योंकि अनुभव बाह्य नहीं किन्तु आन्तर है, बाह्य लीलानुभव के साथ गृह गमन संभव नहीं परन्तू ग्रान्तर में संभव है ) ग्रतएव "स्त्रीषु रेमेह्यहार्निशं" कहा । यह ग्रान्तर लीलानुभव हिन में भी संभव है अतः अलौकिक रात्रि की अपेक्षा नहीं है। इस कामलीला में हेतु है "ससत्य-वाम"। कुमारिकाओं ने तो "पति मे कुर" में अपनी अभिलाषा व्यक्त की ही है। श्रुतिरूपाओं की भी "कामिनीभावमासाध" यही ग्रभिलाषा प्रकट होती है ग्रन्तर्गृहगताग्रों का काम तो स्पष्ट ही है। परन्तू तीनों के कामभाव सत्य हैं ग्रतः पूर्ण करने के लिए इस तरह रमण किया। 'सत्यकामा' के पहले अर्थ में गोपिकाएं आती हैं और दूसरे अर्थ में भगवान् । सत्यकाम चाहे दोनों में से कोई भी हो, काम तो सर्वथा सत्य ही है। लोक दृष्टि में पर दारा होने के कारण भी काम की ग्रसद्-विषयत। नहीं मानी जा सकती क्योंकि वे सभी भगवान में अनुरत थी। श्रुतिरूपा का अनुरत होना तो प्रमाण का प्रमेय में अनुरत होने से स्पष्ट ही है, प्रमेय को छोड़कर प्रमाण अन्यत्र नहीं जा सकता। कुमारिकाओं के व्रत का तो फल ही रमए है ( ग्रौर वे पर दारा भी नहीं)। यद्यपि भगवान से उनका विवाह लोक प्रसिद्ध नहीं फिर भी "पित में कुरु" की प्रार्थना एवं वरदान के आधार पर उनको भगवान् से विवाह मानना चाहिए, चाहे वह विवाह लोक समक्ष न हुग्रा हो। कुल मिलाकर इनके साथ तो रमएा दोपावह हो ही नहीं सकता। ( अन्तर्गृहगता तो लौकिक देह प्रयुक्त पतिपत्नी संबन्ध को छोड़कर भगवान से जा मिली सो वहां भी ग्रसद्-विषयता नहीं मानी जा सकती, लोक-हिष्ट से )। यह तो प्रत्येक के बारे में विशेष हेतु है, वैसे भी ( संत्यज्य सर्व विषयान् तव पादमूलं प्राप्ताः" के अनुसार ) ये तीनों ही सर्वथा प्रपन्न है अतः इस दृष्टि से भी विचारने पर असद्-विषयता नहीं ग्राती । जहां तक ग्रमर्यादित रम्ए। का प्रश्न है तो उसकी उपपत्ति मूल में ही दे दी है ।

प्रकाश—(१) कुमारिका हैं (२) श्रुतिरूपा एवं ग्रन्तर्गृहगता हैं (३) द्वारकालीला वाली हैं एवं (४) गोपगृह संबन्धिनी ग्रन्य स्त्रियां हैं । कुमारिकाग्रों का सर्वथा ग्रनुरत होना स्पष्ट ही है तथा श्रुति रूपा एवं अन्तर्गृहगताओं का भी प्रमाण प्रमेय की सहज अनुरति-नित्य अनुरित; एवं श्रपने में श्रा जाने से, नित्य संबन्ध के कारएा स्पष्ट ही है।

योजना-यहां मोक्ष का अर्थ नित्यलीला प्रवेश है। ब्रह्मसूत्र भाष्य के तृतीयाध्याय में पुष्टि-मार्गियों की मुक्ति नित्यलीला प्रवेश है यह दिखलाया गया है।

श्राभास-एवमेतां लीलां श्रुत्वा राज्ञः सन्देह उत्पन्नः। तन्निवारणार्थं शङ्कते संस्थापनायेति त्रिभिः।

म्राभासार्थ —यह लीला सुनकर राजा को सन्देह हुग्रा, उसके निवारए के लिए श्री शुकदेवजी प्रथम उन शङ्काश्रों का वर्णन तीन श्लोको में करते हैं—

श्लोक-राजोवाच-संस्थापनाय धर्मस्य प्रश्नमायेतरस्य च। श्रवतीर्गो हि भगवानंशेन जगदीश्वरः ।।२७।।

श्लोकार्थ - धर्म की स्थापना करने के लिए तथा ग्रधर्म का नाश करने के लिए जगत् के ईश्वर भगवान् बलदेवजी के साथ प्रकट हुए हैं ॥२७॥

सुबोधिनी-ग्रवतारविरुद्धं लोकवेदविरुद्धं प्रमेयविरुद्धं चेति । ताहशकरगो अवश्यं हेतुर्व-क्तव्यः । तदभावेऽपि लीलायाः सिद्धत्वात् । तत्र प्रथममवतारविरोधमाह । धर्मसंस्थापनाय भग-वदवतारः । 'धर्मसंस्थापनाय चे'ति वाक्यात् । ग्रधर्मनिवृत्तये च। तदुभयार्थमेव भगवदवतारः। दैत्यादिवधो भूभारहरगां च ग्रधर्मनिवृत्तये।

एतदर्थमेवावतारः, नान्यार्थमिति हिशब्द ग्राह । भगवानिति तस्य साधनम्, अन्यथा पूर्णकाम-स्यावतारो न घटेतेति । लोकोपकारश्च एताभ्या-मेव। ग्रंशेन बलभद्रेगा। ग्रागत्य तथाकरगो हेतुः जगदीश्वर इति । स हि सर्वरक्षकः । ग्रतः पालनार्थमेवं कृतवान् ॥२७॥

व्याख्यार्थ —भगवान् ने जो यह लीला की है वह ग्रवतार के विरुद्ध, लोक ग्रौर वेद से विरुद्ध, तथा प्रमेय के भी विरुद्ध है अतः इस प्रकार की लीला करने का अवश्य कोई हेतु होना चाहिए वह हेतु कृपाकर किहए। इस प्रकार यदि लीला न कर दूसरे प्रकार करते तो भी भगवान् की लीला सिद्ध हो सकती थी। अब प्रथम यह लीला अवतार विरुद्ध क्यों है वह बताते हैं कि 'धर्म संस्थापनाय' इस वाक्य से भगवान् ने अवतार धर्म की स्थापना के लिए धारएा किया है।

दैत्य ग्रादि का वध कर भूमि का भार उतारना जिससे ग्रधर्म की निवृत्ति हो, इन दोनों कार्यों के वास्ते भगवान का अवतार है। श्लोक में 'हि' शब्द देकर यह बताया है कि इनके सिवाय दूसरे कार्य के लिए भगवान का अवतार नहीं है। उन दोनों के साधन परमेश्वर के 'भग' हैं भग में धर्म भी ग्रा जाता है, इसीलिए यहां भगवान भी कहा है, यदि धर्म रक्षा ग्रौर ग्रधर्म नाश का कार्य न हो, तो भगवान् जो कि पूर्ण काम हैं उनको अवतार लेने की क्या आवश्यकता है। इन दोनों कार्यों के सिद्ध हो जाने से लोकोपकार +भी होता है।

ग्राप जगदीश्वर है ग्रतः जगत् की रक्षा करने के लिए ग्रपने साथ बलभद्रजी को भी लाए हैं क्योंकि वह ही सर्व की रक्षा करने वाला है ग्रर्थात् बलभद्र स्वरूप से रक्षा कार्य करते हैं ग्रतः उनको भी ले ग्राए हैं। जगत् की पालना करने के लिए यों किया है।।२७।।

ग्राभास-किमतो यद्येवम्, एवमेतदित्याह स कथमिति।

म्राभासार्थ - ग्राप बलदेवजी को भी जगत् पालनार्थ ले ग्राए उससे क्या हुग्रा ? इस शङ्का पर परीक्षित इस 'स कथं' इलोक में कहता है-

श्लोक-स कथं धर्मसेतूनां कर्ता वक्ताभिरक्षिता। प्रतीपमाचरद् ब्रह्मन् परदाराभिमर्शनम् ।।२६।।

भ्लोकार्थ — हे ब्रह्मत् ! धर्म की मर्यादाग्रों के कर्ता, वक्ता ग्रौर रक्षा करने वाले उन भगवान् ने पर स्त्री से सङ्ग करने जैसा अधर्म रूप कार्य कैसे किया ? ॥२८॥

प्रतीपं प्रतिकूलमाचरत् । धर्मो नष्टः, ग्रधर्मः स्थापितः । ग्रधमंः कृतः उक्तः रिक्षतश्च । ग्रतः मर्शनमिति ॥२८॥

सुबोधिनी—धर्ममर्यादापालकानां निर्माता । प्रतीपाचरणमयुक्तम् । तत्र हेतुर्वक्तव्य इति स्वयं वक्ता च । उपघातेऽभिरक्षिता च । ताहशः ब्रह्मित्रिति सम्बोधनम् । ये पञ्चपदार्था उक्ताः, तेषां स्वरूपमेकत्रेवेति तिर्ह्मिदशति परदाराभि-

व्याल्यार्थ-धर्म की मर्यादा के रक्षक मनुग्रादिकों का कर्ता तथा स्वयं वक्ता, एवं जब भी

<sup>+</sup> अधर्म के नाश, धर्म की स्थापना से, लोक, धर्म ज्ञान प्राप्त कर उस पर आचरण करने से मोक्ष भी प्राप्त कर सकते हैं, ग्रतः लोकोपकार भी हुग्रा।

१-- ग्राप भगवान् कहने वाले ग्रर्थात् उपदेश देने वाले,

जहां भी धर्म का नाश होवे वहां प्रकट हो सर्व प्रकार रक्षा करने वाले, वैसे भगवान ने यह विपरीत कार्य कैसे किया ? धर्म का नाश एवं अधर्म की स्थापना । अधर्म किया, कहा और उसकी रक्षा की । अतः जो यह उल्टा कार्य किया है वह अयोग्य है । ऐसे विपरीत कार्य करने का क्या कारण है, वह किहए, क्योंकि आप इस तत्व को जानने वाले हैं । इसी आशय को प्रकट करने के लिए परीक्षित् ने श्री शुकदेवजी को 'ब्रह्मन्' संबोधन दिया है । परीक्षित् ने जो पांच पदार्थ कहे उन पांचो का समावेश एक में ही दिखाते हैं कि 'परदारा भिमर्शनम्' पर स्त्री सङ्ग एक ही ऐसा है जिसमें वे उपरोक्त पांच आ जाते हैं ॥२८॥

श्राभास-ननु कामात् करणमिति चेत्, तत्राह श्राप्तकाम इति ।

ग्राभासार्थ—यदि कोई इसका उत्तर यह दे दे कि भगवान् ने यह लीला काम से की है तो यह उत्तर भी ठीक नहीं है क्योंकि भगवान् तो पूर्ण काम हैं जिसका वर्णन निम्न श्लोक में करते हैं

श्लोक—ग्राप्तकामो यदुपितः कृतवान् वै जुगुप्सितम् । किमिमप्राय एतं नः संशयं छिन्धि सुवत ॥२६॥

श्लोकार्थ — हे सुवत ! मुक्ते यह बताइए कि पूर्ण काम यदुपति ने वैसा निन्दनीय कार्य किस श्रमिप्राय से किया ? मेरे इस संशय को निवृत्त की जिए ॥२६॥

सुबोधिनी — स्वत एवाप्ताः कामा येन । यदुपतिरिति विद्यमानायामिप कामनायामनेक-स्त्रीप्राप्तिः । ताहशोऽपि भूत्वा जुगुप्सितं लोक-निन्दतं कृतवान् । तत्र करणे कोऽभिप्रायः । परस्परिवरुद्धार्थत्वादुभयोर्ग्रहणं न सम्भवति । नैकतापि विरुद्धानाम् । विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेऽपि प्रयोजनं वक्तव्यम् । नैतत् कर्मं लोकहितम्, नापि स्वहितम् । स्वस्य पूर्णंत्वात् । लोकस्य मर्यादैव

हितकारिगी। तथा गोपिकानामपि। अन्तर्या-मिगा ईश्वरस्य न किञ्चिदसाध्यम्। अत एवं सित किमभिप्राय एतत् कृतवान्। कः अभिप्रायो यस्येति। एतं नोऽस्माकं सर्वषामेव संशयं छिन्धि। किञ्च, सुन्नत हे सदाचारलक्षगानतयुक्त। यदीद-मसङ्गतमिव स्यात्, त्वया नोक्तं स्यात्। यदि वा ग्रधमः स्यात्, तव रुचिनं स्यात्। प्रतीयते च विपरीतम्, अतो निर्णयो वक्तव्य इत्यर्थः। २६॥

च्याख्यार्थ — जिसने स्वतः ही सर्व कामनाएं पूर्ण की है जिससे ग्राप ग्राप्तकाम हैं। तथा यादवों के पित होने से भी यदि कामनाएं हो तो ग्रनेक स्त्रियां विवाहार्थ उनको मिल सकती हैं वैसा होके भी लोक में निन्दित कार्य किया, उस निन्दित कार्य करने में भगवान का क्या ग्रिभिप्राय था ? धर्म तथा ग्रधर्म परस्पर विरुद्ध ग्रर्थ वाले हैं ग्रतः दोनों का ग्रहण बन नहीं सकता है, जो परस्पर विरुद्ध कार्य हैं उनकी ग्रापस में एकता नहीं हो सकती है। यदि कहो कि भगवान परस्पर विरुद्ध सर्व धर्मों का ग्राश्रय है ग्रर्थात् परस्पर विरुद्ध धर्म ग्राप में रहते हैं इसलिए यह राङ्का व्यर्थ है तो भी उसका प्रयोजन कहिए। यह कर्म लोक का हितकर नहीं है ग्रौर न ग्रापका हित करने वाला

१-श्रेष्ठ ग्राचरण वाले !

है क्योंकि ग्राप पूर्ण काम हैं ग्रीर लोगों की हित करने वाली मर्यादा ही है। वैसे गोपियों का हित भी मर्यादा पालन में है। जो ईरवर है तथा ग्रन्तर्यामी भी हैं उसके लिए कुछ भी ग्रसाध्य नहीं है अर्थात् वह सब कुछ स्वयं सिद्ध कर सकते हैं वैसी अवस्था में इस कार्य करने का आशय क्या है ? किस प्रयोजय के लिए वैसा निन्दित कार्य किया ? इस हमारे तथा सर्व का संशय नष्ट करिए ग्रौर विशेष यह भी है कि ग्राप सदाचार जिस वृत के लक्ष्मण हैं वैसे वृत धारी हैं, ग्रतः यदि यह कार्य श्रसङ्गत होता तो श्राप कहते नहीं, यदि श्रधर्म होता तो भी श्रापकी इसके कहने में रुचि नहीं होती, लेकिन देखने में तो विपरीत ग्राता है तो भी ग्रापने उसका कथन किया है इसलिए इसमें कोई रहस्य ग्रवश्य है ग्रतः ग्राप निर्एाय कर बताइए तो क्या है ? ।।२६।।

श्राभास-प्रथमतः श्रवतारविरुद्धं कृतवानिति यदक्तम् तत्रोत्तरमाह धर्मव्यतिक्रम इति ।

ग्राभासार्थ-यह कार्य ग्रवतार विरुद्ध है, जिसका उत्तर 'धर्मव्यतिक्रमो श्लोक में देते हैं-

श्लोक-श्रीशूक उवाच-धर्मव्यतिक्रमो दृष्ट ईश्वराणां च साहसम्। तेजीयसां न दोषाय वह्ने: सर्वभुजो यथा ।।३०।।

श्लोकार्थ - ऐश्वर्य धर्म धारण करनेवाले जो समर्थ ईश्वर हैं उनमें धर्म का उल्लङ्गन तथा साहस के कार्य करना देखा गया है वैसे तेजस्वियों में वैसे अधर्म श्रादि कार्य दोष उत्पन्न नहीं करते हैं जैसे ग्रग्नि सर्व का भोग करती है तो भी ग्रग्नि पवित्र निर्दोष ही रहती है ॥३०॥

सुबोधिनी-किमेतदी इवरा गां चरित्रं न भवतीत्युच्यते । ग्राहोस्विदन्यार्थमागतोऽन्यत् करोतीति । नहि किञ्चिद् घटनार्थमागतः किञ्चिन्न विघटयति । न ह्यन्यार्थमप्यागतः स्वधमं परित्य-जित । प्रकाशनार्थमागतो दीपः गृहेगा स्पृष्टश्चेत् दहत्येव । ग्रत ईश्वरधर्मीऽयम् । ग्रन्यथा ईश्वर एव न भवेत्। नहि विणजामिव प्रभोनियमोऽस्ति सर्वकर्मस् । ईश्वरधमश्चिते इति तान् गरायित धर्मव्यतिकमः साहसमित्यादयः। धर्मव्यतिक्रमो विद्यमानोल्लङ्गनम् । साहसमविद्यमानकर्गाम् । एतद्भयमीश्वरे दृष्टम् । 'नहि दृष्टे अनुपपन्न' नाम'। चकारादीश्वरसेवकानामपि, वीर्यादिमतां वा । एतदेव वा साहसम्, सहसा क्रियमाग्गत्वात्, नन्वेवं सति तत्कर्मफलं कथं न भवेदित्याशङ्क्याह तेजीयसामिति । अतितेजस्विनामेतन्नाधर्मजन-कम् । विधिनिषेधवाक्यानां नियोज्यविषयत्वात् । यथा लोके, तथा वेदेऽपि । ग्रतितेजस्विनां सर्व-कमंदहनसमर्थानां न दोषजनकं भवतीत्यत्र हुण्टा-न्तमाह वहा: सर्वभुज इति । नहि सर्वान् दहन् विह्नवंघभाग् भवति । सर्वं भक्षयन् ग्रमध्य-भक्षको वा। तथा सर्वं पिबन् सर्वत्र प्रविशन् सर्वसम्बद्धः तत्तत्कारी भवति । मिथ्याज्ञानस-लिलावसिक्तायामेवात्मभूमौ कर्मबीजं धर्माधर्मा ङ्कुरतामारभते, न तु तत्वज्ञाननिदाघनिष्पीत-सलिलतयोषरायाम् ॥३०॥

व्याख्यार्थ - तुम्हारे कहने का यह तात्पर्य है कि इस प्रकार के चरित्र ईश्वरों के नहीं होने चाहिए। प्रथवा एक कार्य के लिए जो ग्राता है वह दूसरा कार्य कैसे करता है वह भी न करना चाहिए। ग्रापकी इस शङ्का का उत्तर यह है कि, वैसा कोई नियम नहीं है कि कोई एक कार्य के लिए ग्राए दूसरे का नाश न करे। दूसरे कार्य के लिए ग्राया हुग्रा भी ग्रपना धर्म नहीं छोड़ता है, जैसे दीपक दूसरे कार्य के लिए ग्रथित प्रकाश करने के लिए ग्राता है किन्तु ग्रपने दाह के कार्य रूप स्वरूप का त्याग नहीं करता है यदि कोई वस्तु गृह ग्रादि स्वयं उसका स्पर्श करता है तो उसको जलाता ही है। इस प्रकार यद्यपि भगवान् धर्म की मर्यादा रखने के लिए प्रकटे हैं तो भी जो प्रेम से श्रापका स्पर्श करता है ग्रर्थात् ग्रापका प्रेम पूर्वक भजन करता है तो उसमें भजनानन्द सिद्ध कर उसके लौकिक स्वरूप को नष्ट कर देते हैं क्योंकि यह ईश्वर धर्म है, यदि यो नहीं करे तो ईश्वर ही न रहे।

व्यापारियों के समान प्रभु का सर्व कर्मों में कोई नियम नहीं है। धर्म का उल्लङ्गन ग्रौर साहस इत्यादि ईश्वर के धर्म हैं। धर्म का उल्लङ्गन ग्रथीत् जो विद्यमान नियम हैं उनका उल्लङ्गन करना, ग्रौर साहस, श्रर्थात् जो विद्यमान नहीं है उनको कर दिखाना, ये दोनों कार्य ईश्वर में देखे जाते हैं, जो कार्य ग्रांखों से देखा गया है उसमें किसी प्रकार की ग्रसंभावना नहीं है। श्लोक में 'च' देने का श्राशय है कि ईश्वर के सेवक तथा पराक्रम वालों में भी इस प्रकार 'धर्म व्यतिक्रम और साहस' देखा जाता है। जो जल्दी में बिना विचार के किया जाता है उसको साहस कहा जाता है, यदि यों है तो उनको वैसे कर्मों का फल क्यों नहीं मिलता है ? इस शङ्का के निवारण के लिए शुकदेवजी श्लोक के उत्तराई में — 'तेजीयसां न दोषाय वह्ने: सर्व भुजो यथा' -- कहते हैं कि, जो तेजस्वी हैं उनको ग्रधर्म स्पर्श नहीं कर सकता है। जैसे ग्रग्नि सबको भस्म करती है तो भी उसको जलाने का दोष नहीं लगता है। जिसका स्पष्टीकरण करते हैं कि शास्त्रों के विधि ग्रौर निषेध के वाक्य उनसे सम्बन्ध रखते हैं जो वेद के नियमों के स्राघीन हैं। जो स्रति तेजस्वी हैं स्रर्थात् जिन पर वेद के नियम लागू नहीं होते हैं उनके लिए मर्यादा का उल्लङ्गन तथा साहस से किए हुए कर्म ग्रथमं जनक नहीं है। जब ग्रति तेजस्वियों के लिए यों है तो जो भगवान् वेद के भी नियामक हैं ग्रौर जो भगवान् स्रित तेजस्वियों को भी तेज तथा ज्ञान स्राप देने वाले हैं वैसे को विधि निषेध स्पर्श कैसे कर सकेंगे अर्थात् उनको किसी प्रकार भी अधर्म नहीं लगता है। कारण कि जो कर्म रूप बीज बोया जाता है उसके जो धर्म ग्रथवा ग्रधर्म रूप ग्रङ्कुर निकलते हैं वे उम भूमि में निकलते हैं जो भूमि ग्रज्ञान रूप जल से सिश्चित की हुई होती है, परन्तु तत्वज्ञान रूप उष्णता ने जल पीकर जिस भूमि को शुष्क ऊषर भूमि बना दिया है उसमें डाला हुआ कर्म रूप बीज भस्म हो जाता है जिससे उस भूमि में धर्म ग्रथवा ग्रधमं रूप ग्रङ्कुर फूटते ही नहीं है, सारांश यह है कि भगवान को धर्म वा ग्रधमं स्पर्श नहीं करते हैं ॥३०॥

ग्राभास-ननु 'तेजीयसामपि ह्योतन्न सुश्लोक्य'मिति न्यायाद् 'यद्वृत्तमनुतिष्ठन् वे लोक: क्षेमाय कल्पतं इति विरोधाच्च कथमेतत् कर्तुं शक्यत इति चेत्, तत्राह नैतत् समाचरेदिति ।

<sup>\*(</sup> भगवान् का प्राकट्य मनुष्यों के कल्याएा (मोक्ष) के लिए है, श्रतः भगवान् ने इस लीला द्वारा गोपियों को वह मानन्द दिया है जो ज्ञानमार्गीय मोक्ष से भी विशेष है इसलिए इसमें कुछ भी अयोग्य वा अधर्म नहीं है किन्तु ईश्वरत्व का प्रकाश है—

ग्राभासार्थ — 'ग्रति तेजस्वी पुरुषों को भी यह परस्त्री गमन रूप कार्य यशदाना नहीं हैं' इस कथन के ग्रनुसार तथा जिन ग्रति तेजस्वी पुरुषों के ग्राचरणों को देखकर ग्रन्य पृरुष भी उनका ग्रनुकरण कर कल्याण प्राप्त करते हैं इन वचनों से विरोध होने के कारण भगवान ने वैसा कार्य करने का साहस कैंसे किया ? जिसका उत्तर शुकदेवजी 'नैतद् समाचरेत्' श्लोक में देते है

टिप्प्गीजी—यहां इस श्लोक में "तेजस्वियों के लिए भी इस तरह के ग्राचरण कीर्तिकर नहीं होते" इसका समाधान नहीं हैं, वह तो ३४ वें श्लोक में जाकर मिलता है, फिर भी यहां इस ग्राक्षेप को देने का प्रयोजन यही है कि श्लोक के उत्तरार्ध में "इस तरह के ग्राचरण से ग्रन्य व्यक्तियों का विनाश हो जाता है" यह उल्लेख ग्राया है। इस संदर्भ में ईश्लरों का तो नाश नहीं होता चाहे वे कुछ भी करें! यह एक कीर्ति ही तो है ग्रर्थात् ग्रपकीर्ति नहीं। ग्रतः यहां भी ग्रपकीर्ति का समाधान हो जाता है इसलिए "तेजीयक्षामिप ह्यं तन्न सुश्लोक्यं" यहां भी दिया गया है। वैसे इसका समाधान "ग्रन्तरंग भक्त ही इस लीला को जान पाते हैं" से ग्रागे दिया जाएगा।

#### श्लोक—नैतत् समाचरेज्जातु मनसापि ह्यानीश्वरः । विनश्यत्याचरन्मौढ्याद्यथा रुद्रोऽब्धिजं विषम् ।।३१।।

श्लोकार्थ — जो ईइवर नहीं है उसको ईश्वर के किए हुए कर्म कदाचित् मन से भी न करने चाहिए, जैसे रूद्र के सिवाय कोई ग्रन्य पुरुष यदि समुद्र से उत्पन्न विष का पान करे तो नाश हो जाय वैसे यदि ईश्वर के सिवाय ग्रन्य कोई पुरुष ईश्वर जैसे कर्म को मूर्खता से करे तो वह नाश हो जाता है ॥३१॥

मुबोधिनी—एतदीश्वरकृतमनीश्वरो न समा-चरेत्। ऐश्वर्यसमानाधिकरणमेवैतत् नानिष्टं करोति। ग्रतः जातु कदाचिदिप ग्रौत्सुक्यादिप न समाचरेत्। किं बहुना मनसापि। ऐश्वर्यतुल्य-मेव तेषां तत्कर्म। यथैश्वर्यकामनायामिप ग्रनी-श्वरो वधमहिति। यथा महाराज्यानिधकारी तदिच्छां कुवन्। ग्रतो मनसापि न समाचरेत्। विपरीते बाधकमाह विनश्यतीति। मौड्यादैश्वर्यं-सहभावं तस्य कमैणः ग्रज्ञात्वा केवलं तत् कर्म ग्राचरन् तेनैव कर्मगा नष्टो भवति । नन्वेकमेव कर्म कथं धर्मान्तरसिहतं न नाशकम्, इतरथा नाशकमिति चेत्, तत्राह । ग्ररुद्धः रुद्धव्यतिरिक्तः रुद्रसमानपराक्रमरिहतः ग्रब्धिजं विषं कालक्रट-माचरन् ग्रासमन्ताद् भक्षयन् विनश्यति तथेत्यर्थः, निन्दितं कर्मापि कालक्टवन्नाशकम् । तदीश्वरस्यैव शोभाकरम्, येन नीलकण्ठो भवति । तथैव गोपी-जनवल्लभ इति !।३१॥

व्याख्यार्थ — ईश्वर की इन कृतियों का ग्राचरण ग्रनीश्वर को नहीं करना चाहिए। ऐश्वर्य के रहने पर ही ऐसा ग्राचरण ग्रनिष्टकारक नहीं होता। ग्रतः उत्सुकतावश भी कभी ऐसा ग्राचरण नहीं करना चाहिए। ग्रीर तो ग्रीर मन में भी ऐसी बात नहीं लानी चाहिए। ईश्वरों के लिए तो

इस तरह का ग्राचरण भी एक ऐश्वर्य ही है। ग्रनीश्वर जब ऐश्वर्य की कामना भी करता हो तो उसका वध कर दिया जाता है, जैसे महाराज्य के अनिधकारी की महाराज्य की कामना करने पर गति होती है। यतः मन में भी ऐसे ग्राचरण की बात नहीं लानी चाहिए। विपरीत ग्राचरण का दुष्परिगाम बताते हैं "विनश्यित" से । ऐसे भ्राचरण ऐश्वर्य के साथ तो हो सकते हैं, परन्तु इसे समभे बिना केवल श्राचरण करने पर तो स्वयं श्रपने कर्मों से ही व्यक्ति नष्ट हो जाता है।

वहीं कर्म ऐश्वर्य रहने पर नाश नहीं करता ग्रौर ऐश्वर्य न रहने पर कैसे नाश कर देता है सोदाहरए। समभाते हैं "ग्ररुद्र" द्वारा । जो रुद्र नहीं जिसमें रुद्र के समान पराऋम नहीं वह व्यक्ति समुद्र से उत्पन्न विष-कालक्ट पीकर नष्ट ही होगा अन्य कुछ नहीं। निन्दित कर्म भी कालक्ट की तरह व्यक्ति को नष्ट कर देते हैं।

यह तो ईश्वर की शोभा है कि वे विष पीकर 'निलकण्ठ' बन गए; इसी तरह यह पुरुषोत्तम की शोभा है कि वे 'गोपीजनवल्लभ' हैं ! ।।३१॥

श्राभास-ननूकः 'यद्वृत्तमनुतिष्ठ'न्निति, तत्राह ईश्वरागामिति ।

भ्राभासार्थ—इस चरित्र के करने से 'तेजस्वी पुरुषों के चरित्रों का ग्रनुकरए कर लोक कल्यागा प्राप्त करते हैं, इस वाक्य का विरोध ग्राता है, इसका उत्तर 'ईश्वरागां वचस्तथ्यं श्रोक में देते हैं-

श्लोक-ईश्वरागाँ वचस्तथ्यं तथैवाचरितं क्वचित् । तेषां यत स्ववचो युक्तं बृद्धिमाँस्तत् समाचरेत् ॥३२॥

श्लोकार्थ - ईश्वरों के वाक्य सत्य हैं वैसे उनके चरित्र कहां कहां सत्य हैं, बुद्धिमान पुरुष को चाहिए कि जो योग्य समभ में ग्रावे वैसा ग्राचरण करे ॥३२॥

सुबोधिनी-ईइवरागां वच एव तथ्यम्, न त्वाचरितम् । ववचिदाचरितमपि वचनान्ग्गां चेत् । ईश्वरागां बहवो धर्माः । यथैश्वर्यम्, तथा धर्मात्मत्वपु, तथा दया । तत्रैश्वर्यज्ञानवैराग्यैर्यत् । कथयन्तीति ॥३२॥

करोति, तत् स्वच्छन्दचरितमित्युच्यते । बुद्धिमान् तन्न समाचरेत्। ते ह्यन्यथा न वदन्ति। ग्रन्यार्थं कथनमन्याधिकारेगोति । ग्रतस्तद्विरुद्ध

व्याख्यार्थ — ईश्वरों समर्थ पुरुषों के यचन तथ्यात्मक होते हैं न कि म्राचरण भी। म्राचरण को तभी तथ्यात्मक मानना चाहिए जब वह उनके वचनों के अनुसार हो। अन्यथा ईश्वरों में तो अनेक धर्म रहते हैं, जैसे उनमें ऐश्वर्य है वैसे वे धर्मात्मा भी होते हैं, उनमें दया भी रहती है। इन सब में ऐश्वर्य ज्ञान या वैराग्य से जो उनका श्राचरण होता है वह (स्वभावतः) स्वच्छन्द श्राचरण कहलाएगा । बुद्धिमान व्यक्ति इस तरह के स्वच्छन्द ग्राचरण का ग्रमुकरण नहीं करते । परन्तु समर्थ ईश्वरों के वचन कभी भी ग्रन्यथा नहीं होते, क्यों कि कहने में सुनने वाले की ग्रपेक्षा है (स्वयं अपनी नहीं) अतः सुननेवाले के विरुद्ध जाए ऐसी बात वे नहीं करते। अर्थात् जिसमें सुननेवाले का म्रहित होता हो ऐसी बात वे नहीं करते ।। ३२॥

श्रामास-ननु यथान्यस्मै न कथयन्ति, तथा स्वयमपि कुतो न कुर्वन्ति, तत्राह कुशलाचरितेनेति ।

श्राभासार्थ - जैसे दूसरों को वे ग्रसत्य नहीं कहते हैं वैसे ग्राप भी सत्य क्यों नहीं करते हैं जिसका उत्तर शुकदेवजी 'कुशला चरितेन' श्लोक में देते हैं—

## श्लोक—कुशलाचरितेनेषामिह स्वार्थो न विद्यते । विपर्ययेगा वानर्थो निरहङ्कारिगां प्रभो ॥३३॥

श्लोकार्थ — निराभिमानी, इनको, ग्रच्छे चरित्रों के करने से कोई लाभ होगा वैसा स्वार्थ नहीं है, बुरे कर्म करने से इनकी कोई हानि नही होती है ॥३३॥

मुबोधिनो—एषामी स्वराणां कुशलाचरितेन ग्रर्थः प्रयोजनं न विद्यते, ततोऽप्यनन्तफलस्य प्राप्तत्वादेव । विपर्ययेणाः ग्रकुशलाचरितेन ग्रनर्थोपि न विद्यते । ईश्वराणामेव निषिद्धकर्मणाः ग्रनिष्टाभाव इति न, किन्तु ज्ञानिनामपीति ज्ञान- वैराग्ययोस्तुल्यं स्वरूपमाह निरहङ्कारिगामिति। ग्रहङ्काररिहतानाम्। न केनापि किमपि, कर्तृ-त्वाभिमानाभात्रात्। प्रभो इति सम्बोधनमीश्व-रस्य लोकविलक्षग्एत्वज्ञापनार्थम् ॥३३॥

च्याख्यार्थ—इन ऐश्चर्य युक्त ईरवरों को अच्छे कर्म करने से कोई प्रयोजन नहीं है, कारण कि अच्छे कर्म करने से जो फल मिलता है उससे भी अनन्त फल तो उनको आगे ही प्राप्त हैं। बुरे कर्म करने से उनका कोई अनर्थ नहीं हो सकता है। निषिद्ध कर्म करने से केवल ईरवरों को ही हानि नहीं होती है, यों नहीं है, किन्तु जो ज्ञानवान् हैं उनकी भी कोई बुराई नहीं होती है, कारण कि दोनों अहङ्कार रहित हैं, यों ज्ञान तथा वैराग्य दोनों का स्वरूप समान है। अतः ज्ञानी तथा विरक्त दोनों को किसी कर्म से भी कुछ भी लाभ व हानि नहीं है कारण कि उनमें कर्तापन का अभाव है। जिनमें ऐरवर्य होता है वे जगत् से विलक्षण होते हैं इसको बताने के लिए परीक्षित् को 'प्रभो' संबोधन किया है जिसका भावार्थ है कि तुम राजा हो जिससे तुममें ऐरवर्य है और प्रजा में ऐरवर्य नहीं है इसलिए दोनों में विलक्षणता है दोनों के धर्म जुदे हैं।।३३।

ग्राभास-यत्र ज्ञानसहकृतमेव तत्कर्म नानिष्टजनकम्, कि वक्तव्यमैश्वर्थसहकृत-मित्याह किमुतेति ।

ग्राभासार्थ--ज्ञान के साथ रहने पर भी जब निषिद्ध कर्म कुछ ग्रहित नहीं कर पाता तो ज्ञान ऐक्वर्य ग्रादि सभी रहने पर तो वह क्या ग्रहित करेगा ? यह "किमुताखिल" से समभाते हैं—

## श्लोक—िकमुताखिलसत्वानां तिर्यङ्मर्त्यदिवौकसाम् । ईशितुश्चेशितव्यानां कुशलाकुशलान्वयः ।।३४।।

श्लोकार्थ—सर्व जीव, पशु पक्षी, मनुष्य तथा देवताग्रों के ईश्वर कृष्णा को, ग्रापने सेवकों के साथ ऐश्वर्य से किए हुए कर्मों का इष्ट वा ग्रानिष्ट फल का सम्बन्ध कैसे हो सकता है जब कि ज्ञानों का भी इष्ट वा ग्रानिष्ट फल से सम्बन्ध नहीं होता है ॥३४॥

सुबोधिनी—ईश्वरस्य सेवकमारणे सेव-कानामन्यथाकरणे च न काचित् शङ्का भवति । यथैहिकी, तथा पारलौकिकी । नियामकाद्धि शङ्का । भगवतो न नियामकोऽन्योऽस्तीत्याह । प्राखलसत्वानां सर्वजीवानाम् । तिर्यङ्मर्त्यदि-वोकसां गुणात्रयकार्याणां जीवजडानामप्राकृतानां वा सर्वेषामेव ईशितुः प्रभोः कृष्णस्य । चकारादा-

त्मनश्च । ईशितव्यानां सेवकानां सम्बन्धी । तत्कृतगुरगदोषाभ्यां कुशलाकुशलयोरन्वयः कुतः । नहि दासीभिः स्वात्मभूताभिः सम्बन्धे ग्रनिय-म्यस्य ऐहिके पारलौकिके वा कश्चनापकारः सम्भवति । ग्रन्तरङ्गैरेव तथा ज्ञायत इति न सुश्लोक्यतानिवृत्तिः ॥३४॥

च्याख्यार्थ—ऐइवर्य धर्म युक्त स्वामी अपने सेवक को दण्ड दे अथवा एक स्थान से दूसरे स्थान पर तबदीली कर दे तो उसमें वह स्वतन्त्र है, जिसके लिए किसी प्रकार भी शङ्का नहीं होती है। जिस प्रकार लौकिक विषय में यह नियम है ऐसे ही परलोक के विषय में भी समक्षना चाहिए। किसी नियम के कारण अथवा चलानेवाले हेतु के रहने पर शंका होती है सारे नियमों के स्वामी का कोई अन्य नियामक नहीं होता है वह अपना आप नियामक है। श्रीकृष्ण तो पशु पक्षी, मनुष्य तथा देवताओं के तीन गुणों के कार्य जो जीव, जड़ या प्राकृत, अप्राकृत आदि सर्व वस्तु मात्र के तथा देवताओं के तीन गुणों के कार्य जो जीव, जड़ या प्राकृत, अप्राकृत आदि सर्व वस्तु मात्र के स्वामी हैं। श्लोक में 'च' है जिसका आशय है कि आत्मा के भी स्वामी हैं। सर्व सेवकों के संबन्धी हैं। उनके किए हुए अच्छे बुरे कर्मों के इष्ट वा अनिष्ट फल से उनका सम्बन्ध कैसे हो ? अर्थात् नहीं है। अपनी आत्मरूप दासियों के साथ सम्बन्ध होने से, जिसको कोई नियम में रखने वाला नहीं है वैसे स्वच्छन्द ईश्वर श्रीकृष्ण का इस लोक अथवा परलोक में किसी प्रकार का अपकार नहीं हो सकता है।

इस विषय के तत्व का ज्ञान केवल अन्तरङ्ग भक्तों को ही है अतः जगत में भगवान की निन्दा नहीं हो सकती है ॥३४॥

(लेखकार कहते हैं कि—ईश्वर होने से इस लोक में श्रीकृष्ण का कोई नियामक नहीं है, ग्रात्मा ग्रर्थात् ब्रह्म रूप होने से परलोक में भी इनके कोई भी नियामक नहीं है, ग्रतः इनका कहीं भी ग्रपकार नहीं हो सकता है।)

१—लोक ग्रौर परलोक की, २—ईश्वर, ३—मालिक-नियम में चलाने वाला, ४—सेवकों के, ५—श्रीकृष्ण का,

ग्रामास—नापि कर्ममार्गविचारेगा कर्मप्राधान्यपक्षेऽपि दोषः शङ्कतीयः । यथा परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोऽग्र ग्रासोत्' 'ब्रह्म वा इदमग्र ग्रामोत्' 'स ग्रात्मानमेवावैत्' इत्यादिश्रुतिषु यथा ज्ञानकर्मभ्यामुत्कर्षः, एवमपकृष्टज्ञानकर्मभ्यामपकर्षोऽपि सम्भाव्यत इति. तत्राह यत्पादेति ।

श्राभासार्थ—कर्म मार्ग के विचार से, कर्म की मुख्यता से भी ईश्वर में दोष नहीं लगता है। "ब्रह्मा का यह यज्ञ पहले था", "यह प्रथम ब्रह्म ही था", उसने ब्रात्मा को ही जाना", इन श्रुतियों में जैसे कर्म तथा ज्ञान से उत्तमता दिखाई है, वैसे बुरे कर्म ब्रीर ज्ञान से पतन भी हो सकता है इसका उत्तर 'यत्पाद' श्लोक में देते हैं—

श्लोक—यत्पादपङ्कजपरागनिषेवतृप्ता योगप्रमाविष्युताखिलकर्मबन्धाः । स्वैरं चरन्ति मुनयोऽपि न नह्यमानास्तस्येच्छयात्तवपुषः कुत एव बन्धः ॥ ३५॥

भ्रोकार्थ—भगवान के चरण कमल की रज के सैवन से जो तृष्त है, योग के प्रभाव से जिनके सम्पूर्ण कर्म बन्धन दूट गए हैं, ग्रौर जो मुनि हैं वे भी स्वैर' ग्राचरण करते हैं, तो वे भी जब बन्धन में नहीं फसते हैं तब ग्रपनी इच्छा से शरीर धारण करने वाले भगवान को बन्ध कैसे होगा ? ग्रथीत नहीं होगा ॥३५॥

सुबोधिनी—नहि सर्वेषामेव जीवानां समानकर्मगा समानं फलमुपलभ्यते । ग्रन्यथा शास्त्रवैफल्यापत्तिः । उत्कृष्टकर्मादौ प्रवृत्तो नापकृष्टकर्मगा
कादाचित्केन ग्रपकृष्टो भवति । तत्र मार्गत्रयम् ।
त्रिष्विप प्रवृत्तो नापकर्षं यातीत्याह । तत्र प्रथमं
भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य, तत्र पुष्टस्य, न केनाप्यपकर्ष
इत्याह । यस्य भगवतः पादपङ्कजस्य परागभूता
ये सेवकाः तेषां निषेवो न षेवगां तेन तृष्ताः । भगवद्भक्तैः सह भगवद्गुग्रस्मरगोनैव विस्मारितहष्टश्रुतसुखलेशाभासाः स्वैरं चरन्ति । न तेषां कर्मोत्याह योगप्रभावेति । योगो हि महान् धर्मः ।
'ग्रयं हि परमो धर्मं' इति स्मृतेः । तस्य प्रभावः
ग्रिग्रामाद्यै स्वर्यसम्पत्तिः । ज्ञानादयश्च । तेनैव

विशेषेण धुताः । पूर्वकर्मजनिता ग्रिप ग्रिखलकर्मबन्धाः विशेषेण धुता भवन्ति । तेऽपि स्वैरं
चरन्ति । ज्ञानमागेंऽप्याह मुनयोऽपि स्वैरं चरन्तीती । सर्व एव न नह्यमानाः ग्रबध्यमानाः ।
एाह बन्धने । सर्वत्रैव ग्रसम्बध्यमानाः । यत्र
भगवत्प्रवर्तितमागेंऽवप्येषा व्यवस्था, तत्र भगवतः
कि वक्तव्यमित्याह तस्येच्छ्यालवपुष इति ।
इच्छ्या भोगार्थं ग्रात्तानि वपूषि 'यावतीर्गोपयोषित' इति तावन्ति येन । तस्य कुत एव बन्धो
भवेत् । यो ही तावद्रूपो भवति, कार्यं कृत्वा च
तान्याच्छादयति, तस्य केन कर्मणा बन्धो भवेत् ।
कर्म हि प्रतिनियतं व्यवस्थितम् । तत्र यदि
भिन्नो भिन्नो जीवः स्यात्, तदा तेन कर्मणा बन्धो
वा भवेत् । ग्राकाशवद् भगवद्रूपारिण प्रतिपद-

मन्यान्येव भवन्ति । यथान्नभेदेनाप्येकदेहव्यवहारः, एवं देशभेदेनापि भगवतः सर्वतः पाणिपादान्तस्य तावत्परिच्छेदेन प्रादुर्भाव इच्छयेति । स्वामिनीनां

वा वपुंषि । ग्रतः सर्वथा प्रमाग्पप्रमेयविचारेगापि न बन्धः सम्भवति ॥३५॥

व्याख्यार्थ - सब जीवों को समान कर्म करते हुए भी समान फल नहीं मिलता है, यदि सब को समान फल मिले तो शास्त्रों की विफलता + हो जाय। उत्तम कर्म करने वाले मनुष्य से यदि श्रचानक कोई निन्दित कर्म हो जावे तो उससे वह नीच नहीं होता है। जिसका कारण तीन मार्ग है, इन तीनों में से किसी पर भी चलने वाले का पतन नहीं होता है।

- (१) उनमें से प्रथम, जो भक्ति मार्ग में पूर्ण रीति से स्थित है उसका अपकर्ष नहीं होता है उसको बताते हैं कि जो भगवान के चरण कमलों की रज से शुद्ध हुए भक्तों की सेवा से तृष्त हो गए हैं, तथा भगवान के भक्तों के साथ भगवद्गुराों के स्मरण करने से देखे ग्रौर सूने जाने वाले सूख मात्र को जिन्होंने भुला दिए हैं, जिससे वे स्वेच्छा से कर्म करते हैं। उनको कर्मों के उत्कर्ष श्रीर ग्रपकर्ष र साधक वा बाधक नहीं होते हैं।
- (२) इस प्रकार कर्म मार्ग में भी होता है जिसको समभाते हैं कि 'योग महान् धर्म है' यों स्मृति शास्त्र में कहा है। उसका प्रभाव ग्रर्थात् फल ग्रिंगिमादि ऐश्वर्य की सम्पत्ति तथा ज्ञानादि की प्राप्ति है। उससे पूर्व तथा अब के किए हुए सर्व कर्म बन्धन छुट जाते हैं जिससे वे भी स्वतन्त्र हो सर्व कर्म करते हैं।
- (३) ग्रव ज्ञान मार्ग के विषय में कहते हैं कि मुनि भी जो कर्म बन्धन से मुक्त हैं वे स्वतन्त्रता से कर्म करते हैं। जहां भगवान् के प्रवृत्त किए हुए मार्गों में भी यह मर्यादा है तो गोपियां जिन भगवान् की 'इच्छा शरीर' हैं स्रर्थात् जितनी गोपियां हैं भोगार्थ उतने स्वरूपों को स्वेच्छा से भगवान् ने धारएा किया है। ऐसे स्वतन्त्र भगवान् को बन्ध कैसे हो सकता है ? जो सर्व समर्थ प्रभु उतने रूप प्रकट कर कार्य करने के बाद उन रूपों का तिरोधान कर देते हैं उनको किस कर्म से बन्धन हो सकता है ?

सभी के लिए स्व स्व कर्म नियत हैं। वहां जीव भिन्न-भिन्न हों 🛆 तो उन-उन विहित ग्रथवा निषिद्ध कर्मों के करने या न करने से जीव कर्म बन्धन में पड़ते हैं। भगवान के रूप तो श्राकाश की तरह पद-पद पर विभिन्न हैं। जैसे अन्न भेद के रहते भी देह के बारे में एक होने का व्यवहार चलता है इसी तरह देश भेद होने पर भगवान् जिनके कर, चरण ग्रादि सर्वत्र व्याप्त हैं, ग्रपनी इच्छा से श्रनेक परिच्छित्र ग्राकारों को लेकर प्रादुर्भूत हो जाते हैं। स्वामिनीयों के देह के रूप में ग्रथवा प्रादुर्भुत हो जाते हैं। ग्रतः प्रमारा ग्रथवा प्रमेय किसी का भी विचार करने पर भगवान को कर्म-बन्धन नहीं होता । ३५।।

+जैसे कि साधारए मनुष्य निषिद्ध कर्म करता है तो उसका ग्रनिष्ट न हो तदर्थ शास्त्रानुसार

वह प्रायश्चित करता है तो उसको ग्रनिष्ट फल नहीं मिलता है। वैसे ही ज्ञानी, योगी तथा भक्त से भी निन्दित कर्म हो जावे तो उसका भी ग्रनिष्ट नहीं होता है, कारए। कि ज्ञान रूप ग्रग्नि से ज्ञानी के कर्म जल कर भष्म हो जाते हैं, योग से भी पापों का दहन होता है, भगवन्नाम में पापों को भस्म करने की जितनी शक्ति है पापी उतने पाप नहीं कर सकता है। जो साधारण, ज्ञानी भक्त श्रादि सर्व को समान फल मिले तो इन सर्व शास्त्रों की व्यर्थता हो जाय।

△ ब्राह्मण को इस समय यह कर्म करना चाहिए, क्षत्रिय को यह, इस तरह इस अधिकारी को यह करना चाहिए वह नहीं इस तरह के कर्मों का विधान या निषेध सभी के लिए रहता है। बाह्मण या क्षत्रिय ग्रादि भेद देह के कारण जीव में ग्राता है ग्रीर उसके ग्राने पर कर्मों का ग्रधिकार ग्रौर उसके बाद उन-उन कर्मों के करने या न करने पर कर्म बन्धन होता है। भगवान में तो देह देही भाव है ही नहीं ग्रतः भेद मूलक कर्माधिकार भी नहीं ग्राता फलतः भगवान विधिनिषेध के दायरे में नहीं म्राते । यह प्रमागा-विचार से सिद्ध होता है, प्रमेय विचार से भी स्वामिनीयों के देह के रूप में भगवान ही तो स्राविभू त हुवे हैं स्रतएव भी विधिनिषेध एवं कर्मबन्धन की कल्पना भगवान के बारे में नहीं की जा सकती है।

श्राभास - ननु तथापि लोकमर्यादाया भग्नत्वात् 'यद्यदाचरति श्रेष्ठ' इति न्यायेन शब्दबल-विचारेगा बन्धो भवेत् । ते ह्यवधूतास्त्रयोऽपि, न ते व्यवहारनियामकाः । स्रतो विषमो हष्टान्त इति चेत्, तत्राह गोपीनामिति ।

श्राभासार्थ - ऐश्वर्य के कारए। उनको बन्ध नहीं है तो भी यों करने से 'लोक मर्यादा' का तो भङ्ग हुम्रा ग्रौर 'यद्यदाचरति + श्रेष्ठ: लोकस्तदनुवर्त्त ते' इस न्यायानुसार यदि शब्द बल का विचार किया जाय तो बन्ध होना चाहिए। ग्रापने जो तीन हष्टान्त दिए वे तो तीनों ही योगी हैं, वे व्यवहार के नियामक नहीं है, ईश्वर तो व्यवहार के स्वयं नियामक हैं, ग्रतः यह हष्टान्त विषम है। यदि यों कहो तो उसका उत्तर यह है जो 'गोपीनां' श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते हैं।

श्लोक-गोपीनां तत्पतीनां च सर्वेषामपि देहिनाम् । योऽन्तश्चरति सोऽध्यक्षः क्रीडनेनेह देहमाक् ॥३६॥

श्लोकार्थ-गोपियों के, उनके पतियों के तथा सब जीवों के जो ग्रन्तर्यामी हैं वह ही लीला से क्रीड़ा के लिए देह धारएा कर प्रकट हुए हैं ॥३६॥

मुबोधिनी—नहि स्वस्पर्शः स्वस्य क्वापि उभयमपि न भगवति । यतः भगवान् गोपीनां निषिद्धः । परा चासौ स्त्री च परस्य च स्त्री । तत्पतीनां च ग्रात्मा । बान्धवाः सर्वे लौकिकाश्च

<sup>+</sup> श्रेष्ठ पुरुष जैसे जैसे कर्म करते हैं उनको देखकर ग्रन्य भी वैसे कर्म करते हैं-

१---ग्रसमान,

न मन्यन्त इति चेत्, तत्राह । सर्वेषामपि देहि-नामयमात्मेति । यों भगवान् अन्तश्चरित । ग्रासन्यो जीवो वा । सर्ववादिसिद्धान्तसङ्ग्रहाय सामान्यवचनं योऽन्तवचरतीति । स एवायं भग-वानध्यक्षः प्रत्यक्षः क्रीडनेन कृत्वा नटवत् पुरुषदेहं भजते । वस्तुतस्तु नायं पुमान्, न च स्त्री, नाप्यन्यः किचत्। 'न स्त्री न षण्ढो न पुमा' निति श्रुते:। ग्रतः केनापि विचारेगा नास्य दोषसम्भवः ॥३६।

व्याख्यार्थ - यह तो माना हुग्रा सिद्धान्त है कि स्वयं यदि ग्रपने को स्पर्श करे तो उसका कहीं भी निषेध नहीं। यह स्त्री मुभसे ग्रन्या है ग्रौर यह पराई स्त्री है, ये दोनों बातें भगवान पर लागू नहीं होती, कारण कि भगवान गोपियों के तथा उनके पतियों की ग्रात्मा है, यदि कही कि इस बात को, बान्धव ग्रौर सर्व लौकिक पुरुष, नहीं मानते हैं तो उसके उत्तर में कहते हैं कि न केवल गोपियों तथा उनके पतियों की ग्रात्मा है किन्तु सकल देहधारी जीव मात्र की ग्रात्मा है। जो भगवान् ग्रासन्यो रूप से ग्रथवा जीव रूप से ग्रन्त:करण में रहते हैं। सर्व वादियों का सिद्धान्त बताने के लिए कहते हैं कि 'ग्रन्त:करण में रहते हैं' ग्रर्थात् वह ही भगवान् क्रीड़ा के लिए नटवत् पुरुष देह घारण कर प्रत्यक्ष हुए हैं। वास्तविक तो यह न पुरुष है, न स्त्री है न ग्रन्य कुछ भी है, जिसमें प्रमाण यह श्रुति है + ग्रतः सर्व प्रकार विचार करने से यह सिद्ध है कि भगवान को दोष नहीं लगता है।३६॥

ग्राभास-ननु तथापि एवंकरणे कोऽभिप्राय इति चैत्, तत्राह ग्रनुग्रहायेति ।

श्राभासार्थ-मान लिया जाय कि भगवान को दोष स्पर्श नहीं करते हैं, तो भी इस प्रकार के मर्यादा भङ्ग करने वाला निन्दित कार्य क्यों किया ? उसके करने का ग्रिभिप्राय क्या है ? यह बत-लाइए, जिसके उत्तर में निम्न 'ग्रनुग्रहाय' श्लोक श्री शुकदेवजी कहते हैं---

श्लोक-म्यनुग्रहाय भक्तानां मानुषं देहमास्थितः। भजते ताहशीः क्रीडाः याः श्रुत्वा तत्परो भवेत् ॥३७॥

श्लोकार्थ-भक्तों पर अनुग्रह करने के लिए मानव देह धारण कर, भगवान ने इस प्रकार की लीलाएं की, जिनको सुनकर श्रोता भगवान् में तन्मय हो जावे ।३७॥

सुबोधिनी-भक्तानामनुग्रहाथंमेव भक्तसमान-रूपं देहमास्थितः । विजातीये तेषां विश्वासो न भवेदिति । ततो यथा मनुष्यानुग्रहाय मानुषो देहः प्रदिशतः, एवं गोपिकानामप्यनुग्रहाय स्वानन्दं

गोकुले दातुं ताहशीः क्रीडाः भजते। तत्तद्धर्म-प्रवेशव्यतिरेकेण तस्य तस्य दोषस्यानिवृत्तत्वात्। यद्वा । भक्तानां मानुषं देहं प्रति म्रास्था सञ्जाता-स्मिन्निति स तथा । तत्रापि महान् पूर्णकामः सर्वे

<sup>+</sup> टिप्पगीजी-देह प्रयुक्त पुरुषत्व का निषेध है न कि स्वाभाविक पुरुषत्व का। १-मुख्य प्राण् रूप जीवात्मा, २-- 'न स्त्री न षण्ढो न पुमान्' इति श्रुतिः

दातुं शक्तः । न त्वेवं निषिद्धप्रकारेगात्मानं वातुर्मिति । ग्रत एतां लीलां निरोधपूर्वकादेय-दानरूपां यः श्रोष्यति, सः सर्वथा भगवत्परो

भविष्यतीति भगवता तथाचरणं कृतम् । तदाह याः श्रुत्वा तत्परो भवेदिति ॥३७॥

द्याख्यार्थ — भगवान् ने भक्तों पर अनुग्रह करने के लिए ही उनके समान मनुष्य देह धारण किया है यदि मनुष्येतर देह धारण करते तो उनका विश्वास न होता। इसलिए मनुष्यों पर अनुग्रह के लिए मनुष्य रूप धारण किया। वैसे ही गोपियों पर अनुग्रह के लिए, गोकुल में अपने स्वरूप का ग्रानन्द दान करने के लिए उसी प्रकार क्रीड़ा करते हैं। भक्तों के दोष जुदे जुदे प्रकार के हैं अतः उन पृथक् पृथक् दोषों को नाश करने के लिए भगवान् ने विविध क्रीडाएं कर उनमें अपने जुदे जुदे धर्म प्रवेश किए जिससे उनके सर्व प्रकार के दोष नष्ट हो गए।

ग्रथवा भक्तों की मनुष्य देह में श्रद्धा रखकर ही भगवान ने भक्तों पर श्रनुग्रह करने के लिए इस प्रकार की लीलाएं की हैं। तो भी पूर्ण काम ग्रौर महान हैं जिससे सर्व रसदान करने में समर्थ हैं, किन्तु निषिद्ध प्रकार से ग्रपने स्वरूप का ग्रानन्द नहीं देते हैं, यह लीला विशुद्ध ग्रलौकिक प्रकार से की हुई है ग्रतः यह ग्रदेय दान लीला जो निरोध पूर्वक की हुई है उसका जो श्रवण करेगा वह सर्वथा भगवत्परायण होगा कारण कि भगवान ने वैसा ही ग्राचरण किया है, इसलिए श्री शुकदेवजी ने भी मूल श्लोक में कहा है कि 'याः श्रुत्वा तत्परो भवेत ग्रर्थात' जिन लीलाग्रों को सुनकर श्रोता भगवत्परायण हो जाता है ॥३७॥

श्री प्रभुचरण टिप्पणीजी में ग्राज्ञा करते हैं कि, श्रोताग्रों के भी दोष जब इन लीलाग्रों के श्रवण से नष्ट हो जाते हैं तब भगवल्लीलामध्यपाती भक्तों का दोष नाश होवे जिसके लिए कहना ही क्या है ?

ग्राभास—ननु तथापि लोकव्यवहारे स्त्रियोऽन्याधीना इति श्रदत्तोपादानं गोपानां मनसि खेदः तैः क्रियमागा श्रपकीर्तिश्च भवेदित्याशङ्कचाह नासूयित्रिति ।

ग्राभासार्थ—जैसा ग्रापने कहा वैसा है तो भी लोक व्यवहार से स्त्रियां ग्रन्य (पित ) के ग्राधिन हैं, ग्रतः जो वस्तु वस्तु के मालिक से मिली नहीं है उसका उपभोग करने से मालिक के मन में खेद पैदा होता है। वैसे यहां गोपों के मन में खेद हुग्रा होगा तथा इसलिए मालिकों के द्वारा की हुई ग्रपकीर्ति भी होंगी, इस प्रकार की शङ्का का उत्तर 'नासूयन' श्लोक में देते हैं—

श्लोक—नासूयन् खलु कृष्णाय मोहितास्तस्य मायया । मन्यमानाः स्वपाद्यंस्थान् स्वान्स्वान्दारान् व्रजीकसः ॥३८॥

श्लोकार्थ — उनकी माया से मोहित गोपों ने, ग्रपनी ग्रपनी स्त्रियों को ग्रपने पास ही स्थित मानी, ग्रतः कृष्ण से उन्होंने ईर्ष्या नहीं की ।।३८।।

सुबोधिनी-ते भगवन्तं नासूयन्, ग्रसूयया न हष्टवन्तः । प्रथमतः प्रवृत्ति ज्ञात्वापि भगवन्मा-यया मोहिता नासूयन् । श्रग्रे तु स्वपार्श्वस्थानेव स्वान् स्वान् दारान् मन्यमाना जाताः यतो वजी कसः पूर्वापरानुसन्धानरहिताः । सर्वथाङ्गीकृता इति वा। एताहशानां प्रभौ दोषारोपासम्भवादिति भावः। अयमर्थः सर्वजनीन इति खल्बित्युक्तम्। भगवत्सान्निध्येऽपि मोहार्थं तस्येति । बुद्धिरेव तेषां भ्रमात् । शिष्टं भगवत एवेति । मननमात्रे-गौव सर्वदोषपरिहारः । ग्रनेन तास्विप दोषारोपो निवारितः ॥३८॥

व्याख्यार्थ - गोपों को प्रथम यह मालूम था कि हमारी स्त्रियां कृष्ण के पास गई हैं तो भी भगवान की माया से मोहित हो गए जिससे भगवान को ईर्षा से नहीं देखने लगे अर्थात् भगवान से ईर्षा नहीं की । कारण कि बाद में अपनी स्त्रियों को उन्होंने अपने पास ही हैं यो समभा । क्योंकि गोप होने से उनको आगे पीछे का विचार नहीं रहता है। श्लोक में गोप न कह कर जो उनके लिए 'व्रजौकसः' कहा है उसका दूसरा ग्राशय प्रकट यह है कि इससे यह जाना जाता है कि गोप व्रजवासी हैं ग्रतः सर्व प्रकार ग्रङ्गीकार किए हुए हैं। इसलिए सब जानते हैं कि उनकी बुद्धि भगवान् में दोषा-रोपए। करने जैसी नहीं थी। शुकदेवजी ने भी इसकी निश्चयता बताने के लिए निश्चयवाचक 'खलु' पद दिया है।

गोपियां भगवान् के पास थी फिर भी गोप सब यही समभते रहे कि वे हमारे पास हैं। यह मोह भगवान की माया के कारण हुया। उन्हें तो भ्रम वश गोपिकाय्रों के पत्नी होने का तथा श्रपने पाइवें में होने का भान ही केवल है ग्रीर ग्रविशष्ट 🗆 सभी कुछ भगवान का है तथा भगवान के समीप ही है। ऐसे भान के कारण उन्हें भगवान में दोष बुद्धि नहीं हुई सो उनके दोष भी निवृत्त हो गए। इससे गोपिकात्रों में भी दोषारोपण का निवारण हो गया ।।३८॥

□योजना—गोप के पास तो केवल माया मोहवश भान ही था बाकी अविशष्ट देह इन्द्रिय प्राग्त ग्रन्तः करण जीव सगे सम्बन्धी घरबार ग्रादि सभी कुछ भगवान का ही है भगवदीय ही है। गोपियों का सभी कुछ भगवदीय ही है परन्तु बीच में उनके पितयों के रूप में प्रसिद्ध गोपों का भी निवेदन हो गया ग्रतः भगवान् में दोष बुद्धि जगना उनके स्वयं के लिए दोष रूप था, वह ग्रपने पार्श्व में मानने के कारए। दूर हो गया अतः सारे दोष दूर हो गए। गोपों के दोष दूर होने पर निर्दोष गोपों की संगत से संसर्ग दोष की संभावना गोपिकात्रों में से भी हट जाती है।

ग्राभास-एवं प्रासिङ्गकं परिहत्य उक्तां लीलामुपसंहरति ब्रह्मरात्र इति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार इस लीला में जो शङ्काम्रों म्रथवा दोषों की प्रतीति होने लगी उसका परिहार कर ग्रब इस 'ब्रह्मरात्र' श्लोक में लीला की समाप्ति करते हैं।

श्लोक - ब्रह्मरात्र उपावृत्ते वासुदेवानुमोदिताः। भ्रनिच्छन्त्यो ययुर्गोप्यः स्वगृहान् भगवत्त्रियाः ।।३६।।

श्लोकार्थ-ब्रह्ममुहूर्त होते ही भगवान की प्यारी गोपियां, इच्छा न होते हुए भी भगवान् की ग्राज्ञा मान कर ग्रपने ग्रपने घर गई ॥३६॥

सुबोधिनी-ग्रह्णोदयो ब्रह्मरात्रम्, तस्मिन् उपावृतो सम्यक् जाते । तदन्तर्यामितया प्रविष्टो भगव।न् गृहे गन्तव्यमितीच्छामुत्पादितवान् । ततः भगवतानुज्ञाताः । यतो भगवान मोक्षदाता । ताश्चेत् ग्रासन्ध्यमन्तःस्मरणं करिष्यन्ति, तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासूदेवेनान्-

मोदिताः यद्यपि तासामिच्छा न स्थिता, सर्व-परित्यागेन भगवद्भजनस्य कृतत्वात्, किं गृहेगा लोकैवें ति, तथापि गोप्य इति, विपरीतबुद्धिहंठ-बुद्धिश्च तासां नास्तीति, स्वगृहान् ययुः । तथापि तासां न गृहाः प्रियाः, किन्तु भगवानेव । नापि संसारभयम्, यतो भगवतः प्रियाः ॥३६॥

व्याख्यार्थ- 'ब्रह्मरात्र' शब्द का ग्रर्थ 'ग्रह्णोदय' है। जब ग्रह्णोदय पूर्ण रूप से हो गया, तब हृदय में अन्तर्यामी रूप से प्रविष्ट प्रभु ने भीतर यह इच्छा प्रकट की कि घर जाना चाहिए। पश्चात् भगवान् ने भी प्रत्यक्ष ग्राज्ञा की कि 'घर जाग्रो' कारए। कि भगवान् किसी को भी बन्धन में रखना नहीं चाहते हैं। क्योंकि श्राप मोक्ष देने वाले हैं तथा गोपियां यहां रहेंगी तो मेरा स्मर्ग पूर्ण रीति से न कर सकेगी और घर जायेंगी तो परोक्ष होने से जब सन्ध्यापर्यन्त अन्तः करण से मेरा स्मरण करेंगी तब मोक्ष की अधिकारिणियां बनेगी। अतः मोक्ष दाता ने इस प्रकार आज्ञा दी। यद्यपि गोपीजनों के मन में यह विचार था कि जब सर्व का त्याग कर भगवान का भजन करना ही हमने स्वीकार कर लिया है तब हमारा घर से अथवा लोगों से क्या लेन देन है, जो हम घर जावें. तो भी गोपियां थी उनको किसी प्रकार का हठ अथवा उनमें भगवान के लिए कोई विपरीत बुद्धि भी नहीं थी जिससे भगवान की ग्राज्ञा न माने । उनको यह निश्चय था कि यह भगवान है, ग्रतः संसार का भय भी नहीं था। निर्भय होने में विशेष कारए। यह था कि वे भगवान की 'प्यारियां' थी।।३६॥

म्रामास—मोक्षार्थमिदं चरित्रमिति ज्ञापियतुं एतदुपाक्ष्यानश्रवरास्य फलमाह विकोडितमिति।

म्राभासार्थ — यह चरित्र भगवान् ने मोक्ष के लिए किया है ग्रतः इसके श्रवएा का फल 'विक्रीडितं' श्लोक में वर्णन करते हैं।

श्लोक — विक्रोडितं वजवधूमिरिदं च विष्णोः श्रद्धान्वितोऽनुश्रृणुयादथ वर्णयेद्यः। र्भाक्त परां भगवति प्रतिलभ्य कामं हृद्रोगमाश्वपहिनोत्यचिरेण धीरः ।४०।

श्लोकार्थ-व्रजवनिता श्रों के साथ की हुई भगवान की इस क्रीड़ा का श्रद्धायुक्त हो श्रवण करे वा वर्णन करे वह भगवान् में पराभक्ति को प्राप्त कर शोघ्र हृदय के रोग रूप काम को नाश करता है ग्रौर तत्क्षरा धीर बन जाता है ॥४०॥

सुबोधिनी-व्रजवधूभिः सह भगवत इदं । मानमुपश्रुगुयात् । ग्रथवा वर्गायेत् । श्रवगान-विशेषेरए क्रीडितं श्रद्धान्वितो भूत्वा सम्यक् कथ्य- न्तरमेव कीर्तनिमत्यथशब्दः । य इति नात्र वर्णादिनियमः, किन्तु यः कश्चन । भगवतो माहात्म्यश्रवगादेवमपि मोचयतीति। भक्तानां च सर्वथा प्रतिपत्तिश्रवगाच्च । भगवति परां भक्तिमुपगतः। ततो भक्त्या ग्रन्तः स्थिरीभूतया हृदयस्य रोगरूपं काममाशु शीघ्रमेवापहिनोति । यः पूर्वं हृदयबाधकत्वेन स्थितः, शीघ्रमेव च बाधकर्ता, तमाक्वेव दूरीकरोति ।श्रव ग्गमात्रेगौव । ततः पूर्ववासनया पुनरुद्गमे प्रचिरेगौव घीरो भवति । अत इदं साभिप्रायं श्रोतव्यमिति फल-प्रकरगत्वात् फलमुक्तम् ।।४०॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमल्लक्ष्मरा-भट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां स्कन्धविवरगो त्रिशाध्यायविवरगाम्।

व्याख्यार्थ-गोपियों के साथ भगवान ने जो यह विशेष प्रकार से रमगा किया है उसको श्रद्धा पूर्वक श्रेष्ठ प्रकार की हुई कथा द्वारा सुने श्रौर सुनने के श्रनन्तर स्वयं उसका वर्णन करें श्रर्थात् श्रन्यों को सुनावे। श्लोक में 'यः' शब्द श्राया है जिसका श्राशय यह है कि इस लीला का श्रवण तथा कीर्तन कोई भी मनुष्य कर सकता है, इसमें वर्ण वा श्राश्रम का कोई नियम नहीं है। यह वर्ण करे यह वर्गा न करे, ब्रह्मचारी करे गृहस्थ न करे वैसा कोई प्रतिबन्ध नहीं है। जिसमें कोई गुगा नहीं है वह भी केवल भगवान के माहात्म्य श्रवएा से ही मुक्त हो जाता है। भक्त तो सर्वथा भगवान की शरण वाले हैं वे तो श्रवण करने से भगवान में शीघ्र ही परम भक्ति को प्राप्त कर लेते हैं। ग्रन्तः करगा में स्थिर हुई उस भक्ति से हृदय के रोग रूप काम को शीघ्र ही भगा देता है अर्थात् नाश कर देता है। तात्पर्य यह है कि जो काम प्रथम हृदय में स्थित होकर भक्ति में बाधक था, ग्रौर जल्दी ही भक्ति के आने में विघ्न करता था उसको शीघ्र ही केवल श्रवण से दूर फेंक देता है। पश्चात् रही हुई वासना से यदि काम का उद्भव हो भी जाय तो भी, यह श्रवरा से घीर हो जाने से उसका कोई प्रभाव इस पर नहीं पड़ता है। जिससे वह स्वयं हार कर चला जाता है। स्रतः यह फल प्रकरण, भावार्थ के साथ सुनना चाहिए। इस श्लोक में लीला के श्रवण का 'फल' कहा है क्योंकि यह फल प्रकर्ण है ॥४०॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराएा, दशमस्कन्ध (पूर्वार्ध) के ३० वें ग्रध्याय की श्रीमद्भल्लभाचार्य चरण कृत श्री सुबोधिनी ( संस्कृत टीका ) के 'तामस फल' ग्रवान्तर प्रकरण का "श्री" धर्म निरूपक पांचवा ग्रध्याय हिन्दी अनुवाद सहित सम्पूर्ण

R PROPERTY OF THE PARTY OF THE

## इस भ्रध्याय में महारास का वर्गान है। ग्रष्ट सखाग्रो की वागी का महारस निम्न पदों से पान करें—

मोहन रच्यो ग्रद्भुत रास। संग मिलि वृषभान तनया गोपिका चहुँ पास ।। एक ही सुर सकल मोहे मुरलि सुधा प्रकास। जलहु थल के जीव थिक रहे मुनिन मनहि उदास थिकत भयो समीर सुनिके जमुन उलटी धार। सूर प्रभु वज बाम मिलि बन निशा करत विहार ॥

रास रच्यो वन कुंवर-किसोरी। मंडप विपुल सुभग वृन्दावन, जमुना पुलिन श्यामघन-गोरी ।। बाजत बेनु रवाब किन्नरी, कंकन नूपुर किकिनी-सोरी। ततथेई ततथेई शब्द उघटत पिय, भले बिहारी-बिहारिनि-जोरी ॥ बरुह मुकट चरन तट ग्रावत, गहै भुजनि मैं भामिनि-भोरी। भ्रालिंगन चुंबन परिरंभन 'परमानन्द' डारत त्रिनु तोरी।।

रास-रस गोविंद करत विहार। सूर-सुता के पुलिन मधि मानों फूले कुमुद कल्हार ॥ अद्भुत सतदल विकसित मानों, जाही जुही निवार। मलय पवन वहै सरद-पूरन चंद, मधुप-संकार ॥ शुघरराइ संगीत कला-निधि मोहन नंद-कुमार। व्रज-भामिनि-संग प्रमुदित नाचत, तन चरचित घनसार। उभय सुरूप सुभगता-सीवां कोक-कला सुख-सार। 'कू भनदास' प्रभु स्वामी गिरधर पहिरें रसमय हार।।

जीत्यौ माई ! मदन रास-मंडल हरि। जो न जीत्यौ सतमरव पसुपति अज, जोग समाधि नेम तप व्रत धरि।। जमुना पुलिन जुबति-समूह में, कमल नयन बर कूजत बेनु कल। राकापति-कर रंजित कानन, मंद सुगंध बहै मलयानिल।। करज-परस नीबी-बंद मोचन, कुच जुग सरस भ्रालिंगन, बाहुबल। "कृष्णदास" प्रभु सब बिध समरथ, गोवद्धं नधर रसिक नट नवल।।

नाचत लाल गोपाल रास में सकल ब्रज बधु संगे।
गिडि गिडि तत थुग तत थुग थेई थेई भामिनी रित रस रंगे।।
सरद विमल उडुराज विराजत गावत तान तरंगे।
ताल मृदंग भांभ ग्रह भालिर बाजत सरस सुधंगे।।
सिव बिरंचि मोहे सुर सुनि सुनि सुर नर मुनि गित भंगे।
भोविंद' प्रभु रस रास रिसिक मिन मानिनी लेत उछंगे।।

मुकुलित बकुल मधुप-कुल कुजे, प्रकुलित कमल गुलाब फूले। मंगल गान करत कोकिल-कुल नव मालती लता लिंग भूले।। ग्राइ जुवित-जूथ रास-मंडल खेलत स्याम तरिनजा-कूले। 'छीत-स्वामी' बिहरत वृंदाबन गिरिधरलाल कल्पतरु-मूले।।

देखो देखोरी नागर नट नर्तत कार्लिदी तट गोपिन के मध्य राजे मुकुट लटक । काछिनी किंकणी किंट पीतांबर की चटक कुंडल किरण रिव रथकी म्रटक ॥ १ ॥ ततथेई ताताथेई शब्द सकल घट उरप तिरप गित पगकी पटक । रास में श्री राघे राघे मुरली में एक रट नन्ददास गावें तहां निपट निकट ॥२॥

ग्रद्भुत नट-भेखु धरें जमुना तट स्याम सुंदर
गुन निधान गिरिवरधर रास-रंगु नाचे।
गुवित-जूथ संग मिलि गावत केदार रागु
ग्रधर बेनु मधुर-मधुर सप्त सुरिन सांचें॥
उरप-तिरप लाग- डाट तत-तत-तत-थेई-तथेई-थेई
उघटत सब्दाविल गित भेद कोउ न बांचे।
'चत्रुभुज' प्रभु बन बिलास, मोहे सब सुर ग्रकास
निरिख्]थक्यो चंद-रथ हि पच्छिम नहिं खांचें॥

रास रिम श्रमित भई व्रज बाल । निसि सुख दै जमुना जल लैगए भोर भयो तेहिं काल । मन कामना भई परि पूरन रही न एकौ साध । षोडस सहस नारि संग मोहन कीन्हो सुख ग्रागाध । जमुना जल बिहरत नंद नन्दन संग मिलो सुकुमारि । सूर धन्य धरनी बृन्दावन रिव तनया सुखकारि ॥ ॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवल्लभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

श्रीमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

#### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'बद्धी अध्यायः

स्कन्धानुसार एकत्रिशो ग्रध्याय सुदर्शन श्रीर शंखचूड का उद्धार

इस फल उप प्रकरण में भगवान ने रूप और नाम भेद से दो प्रकार की लीला की है। प्रथम पांच ग्रध्यायों में स्वरूप से पांच प्रकार की लीला का वर्णन ग्राया है ग्रतः वह रूप लीला प्रकरण है। इन दो ग्रध्यायों में नाम लीला प्रकरण प्रथक है। स्वरूप लीला का जब भक्त ग्रनुभव करते हैं, तब उनसे ग्रन्य वैष्णव धर्म स्वतः छूट जाते हैं, उनके छूटने से कोई दोष नहीं, क्योंकि, वह स्वरूप लीला के ग्रनुभव का ग्रंग है। नाम लीला, प्रमाणलीला है, ग्रतः उसमें वैष्णव धर्मों का त्याग नहीं है, किन्तु, ग्रन्य देवों के भजन का त्याग ग्रावश्यक ग्रंग है। यदि भक्त उस ग्रंग का पालन नहीं करता है, तो दुःख भोगता है जिससे उसको भगवान छुडाते हैं। इस विषय का स्पष्टीकरण निम्न ४ कारिकाग्रों में किया गया है—

कारिका-एवं रूपप्रपञ्चस्य पञ्चधा रसवर्णनम्।
निरूप्य नामलीलातो रसार्थमिदमुच्यते ॥१॥

कारिकार्थ - इस प्रकार, पांच ग्रध्यायों में भगवान् ने मन वाक्, प्राण्, इन्द्रिय

ग्रीर शरीर से पांच प्रकार से रसदान देकर भक्तों को जो ग्रानन्दित किया, उसका वर्णन कर, ग्रब नाम लीला द्वारा रसदान के लिए यह प्रकरण कहते हैं ॥१॥

कारिका-एवमुद्धतमक्तास्तु यद्यन्यं समुपासते । दु:खभाजो भवन्त्येव मुच्यन्ते हरिगाँव तु ।।२।।

कारिकार्थ-जिन भक्तों का ग्रन्याश्रय छुड़ाकर भगवान् ने उद्घार किया है, वे यदि अन्य की उपासना कर, अनन्यता धर्म त्याग करते हैं, तो वे दु:खी होते हैं, फिर भी दु:ख हर्ता हरि ही उनका वह दु:ख मिटाते हैं।।२॥

कारिका - एकत्रिशे सर्वभावाश्चिवृत्तानां तु पूर्ववत् । गानेन रमगां चक्रे प्रमागानन्दसिद्धये ॥३॥ बलभद्रेण सहितो वेदरूपेण सर्वथा। तहोषं नाशयामास हरिरित्युच्यते स्फूटम् ।।४।।

कारिकार्थ - इस इकतीसवें ग्रध्याय में जब वे ग्रन्य सर्व भावों से छूटकारा पाते हैं, तब पूर्व को भांति, प्रमागानन्द की सिद्धि के लिए वेदरूप, बलदेव जी के साथ, भगवान उस सिद्धि में विघ्न रूप रहे हए दोष को नाश करने के लिए गान पूर्वक रमगा करने लगे, जिसका वर्गान यहां प्रकट कहा जाता है ।।३-४।।

टिप्प्गीजी का सार: -इकत्तीसवें ग्रध्याय का विवर्गा: -इससे पहले जिस लीला का वर्गान किया गया, उसके बाद तो कुत्रहल वश भी व्रजवासियों का अन्य भजन करना उपपन्न नहीं होता, यह शंका उठ सकती है परन्तु यह प्रकरण पूर्व प्रकरण के बीच में स्नाता ही नहीं है, पूर्व प्रकरण में रूप लीला का वर्णन था, यहां नामलीला का वर्णन किया जाता है। नामलीला से जो रस प्राप्त हो सकता है, वह ग्रन्य भजन के त्याग के बिना नहीं हो सकता यह दिखलाना इस प्रकरण की संगति है। जैसे रूपलीला स्वतंत्र है, वैसे ही नामलीला भी स्वतंत्र है, ग्रतएव एक भिन्न प्रकरण का ही प्रारंभ यहां से होता है। नामलीला के दो ग्रंग हैं (१) ग्रन्य भजन का त्याग ग्रौर (२) भगवन्मा-हातम्यज्ञान । अन्य भजन से छुड़ाकर जिन्हें भगवान् अपनी शरण में लेते हैं, यथा इन्द्र भजन छुड़ाने से स्पष्ट है, वे पुनः ग्रन्य भजन करें तो दु:खी ही होंगे या भगवान ही फिर उस दु:ख से भी छुटकारा दिलाते हैं। यहां यह ज्ञातव्य है, कि रूपलीला के रसानुभव में वैष्णव धर्मों का भी त्याग ग्रंग बनता है, जब कि नामलीला के रसानुभव में केवल ग्रन्य देवताग्रों के भजन को छोड़ना पड़ता है, न कि भगवद् धर्मों को भी। विधियां भी नामलीला के अन्तर्गत आती हैं, अतः मर्यादा एवं पृष्टि के प्रभेद

१-प्रमाग-वेद, वेद रूप बलदेवजी के ग्रानन्द की

से दो तरह की होती हैं ग्रतः मर्यादा मिश्रित पुष्टि मार्गियों का पूर्वाध्याय में उल्लेख है तथा शुद्ध-पुष्टि मार्गियों का द्वितीयाध्याय में। तथा मर्यादा मार्ग की सदोषता शंख चूड़ के प्रसंग में दिखलाई गई है।

ग्रामास—शब्दतोऽप्यानन्दं निरूपियतुं प्रथमं गोकुलवासिनामन्यासिक्तं निवारयित एकदेति विश्वत्या ।

ग्राभासार्थ—शब्द द्वारा ग्रानन्द देने की लीला का वर्णन करने से प्रथम गोकुलवासियों में ग्रब ग्रन्य भजन रूप जो दोष है उसका निवारण, 'एकदा देवयात्रायां' क्लोक से २० क्लोक में करते हैं—

श्लोक-श्रीशुक उवाच-एकदा देवयात्रायां गोपाला जातकौतुकाः । श्रामेश्रिक अनोभिरनडुद्युक्तः प्रययुस्तेऽम्बिकावनम् ॥१॥

श्लोकार्थ—एक दिन देवयात्रा में कुतुहल वश वे ग्वाल बैलों से जुड़े हुए गाड़ों में बैठकर ग्रम्बिकावन की ग्रोर चल निकले ॥१॥

सुबोधिनी—लोकन्यायेनाप्यन्यत्र गमनेऽनिष्टं भवतीति तेषां यात्राप्रसङ्गो निरूप्यते । एकदा शिवरात्रि समये । प्रतिवर्षं न गच्छन्तीत्येकदे-त्युक्तम् । देवयात्रा हि नित्या । गोपालाश्च साधारणधर्मं एवाभियुक्ता इति । तत्रापि धर्म-बुद्धिः प्रासङ्किकी । वस्तुतस्तु जातकौतुकाः ।

स्रत एव न पद्भचां गमनम्, किन्त्वनोभिः शकटैः। तत्रापि नाश्वयोजनम्, किन्तु स्रनडुद्युक्तैः प्रकर्षेण् ययुः। महता समारम्भेण गृहे पुरुषानभिनिवेश्य। स्रम्बिकालयं मथुरातः पश्चिमे देशे स्रबु दाचल-निकटे स्थितं तीर्थविशेषं ययुः॥१॥

व्याख्यार्थ — दुनियाँ में भी (घर छोड़कर) ग्रन्यत्र जाने पर सारी कठिनाईयां ग्रा पड़ती हैं ग्रतः उनके यात्रा प्रसंग का निरूपए। करते हैं।

शिवरात्री के अवसर पर एक दिन वे अम्बिका वन की ओर चल निकले। वे हर साल नहीं जाते थे अतः 'एक दिन' कहा। देवयात्रा + तो नित्यकर्म है। परन्तु, गोपालों का संबन्ध तो साधारण धर्म ¾ से रहता है और उसमें भी उनकी धर्मबुद्धि प्रसंगोपात्त ही होती है। वस्तुतः तो वे कुतुहल वश ही जा रहे थे, अतएव पैदल न जाकर गाड़ियों में गए। घोड़ों का तो उन्हें कुछ काम ही नहीं था किन्तु वैलों का अवश्य था सो उन्हें जोतकर जोरशोर से चल निकले। बड़े समारंभ के साथ पुरुषों को घर में नियुक्त कर चले। अंबिकालय मथुरा से पश्चिम में अर्बु दाचल के निकट एक तीर्थ है वहीं पहूँचे।।१।।

+ लेख का ग्राशयः — देवयात्रा तो नित्यकर्म है, ग्रर्थात् किसी भी कामना के बिना करते ही रहना चाहिए। भक्ति मार्ग में ग्रन्याश्रय त्याग तो प्रथम कर्तव्य है, फिर चाहे वह नित्य कर्म के ग्रन्तर्गत करना पड़ता हो, ग्रथवा काम्य कर्म के। परन्तु गोपों को लगा, कि नित्यकर्म होने के कारएा ग्रन्था- श्रय भी हो, तो दोष रूप नहीं होता ग्रर्थात् ऐसे केवल काम्य-कर्म का ही त्याग होता है न कि नित्य-कर्म का। वस्तुतः तो नित्यकर्म में भी अन्याश्रय होता हो तो छोड़ना ही चाहिए कम से कम शरण मार्गियों को तो ग्रवश्य । वेद के मंत्रों में जो इतर देव ग्राते हैं वे तो "देवानारायगांगजा" वचन के ग्रनुसार भगवान् के ग्रंग हैं। वेदोक्त कर्म भी भगवान् की क्रिया शक्ति का एक रूप है। ग्रतः काम्य कर्म वैदिक छोड़ देना चाहिए। स्मृति प्रोक्त ग्रन्य देवों से संबंधित कर्म चाहे नित्य ग्रथवा काम्य दोनों छोड़ देने चाहिए। श्राद्ध, तीर्थं स्नान, दान इत्यादि "विष्णु प्रीयतां" के संकल्प के साथ करने चाहिए । जिन कर्मों में यह संकल्प न हो पाए, वे सारे कर्म शरएा मार्गीय जीव को छोड़ देने चाहिए ।

💥 यह प्रकरण गोपिकाग्रों का है फिर भी गोपों का निरूपण, धर्मतः जो समान प्रसंग बनता है उसके ग्राधार पर किया गया है। गोपों का संबन्ध मुख्य स्वामिनियों की तरह ग्रसाधारएा प्रमेय धर्म के साथ नहीं है किन्तु साधारण प्रमाण धर्म के साथ है ग्रतः निरूपण किया है।

ग्राभास-तत्र गतानां पूजाप्रकारमाह तत्र स्नात्वेति ।

म्राभासार्थ—वहां गए हुए गोपों ने जिस प्रकार पूजा की उसका वर्णन 'तत्र स्नात्वा' श्लोक में करते हैं-

श्लोक—तत्र स्नात्वा सरस्वत्यां देवं पशुर्पातं प्रभुम् । ग्रानर्चु रर्हिगौर्भक्त्या देवीं च नृपतेऽम्बिकाम् ।।२।।

श्लोकार्थ-हे राजन् ! वहां सरस्वती नदी में स्नान कर पशुपति महादेव ग्रौर भ्रम्बिका माता की पूजा के द्रव्यों से श्रद्धापूर्वक पूजा की ॥२॥

सुबोधिनी-सरस्वती तत्र प्रादुर्भूता । ग्रतः स्नात्वा पशुपाशविमोक्षगार्थम् । स्वयं पशुपालका इति पश्नामिधपितं पशुपालने फलदातारं प्रभुं सर्वदानसमर्थमर्हगौः पूजाद्रव्यैरानर्चुः । न तु

पामरवद् गमनमात्रम् । देवीं च ग्रम्बिकां पार्वती-मानर्जुः । चकारात्तदावररगदेवताः । नृपते इति सम्बोधनं यात्रायां तथाकरणे परिज्ञानाद्वि-इवासार्थम् ॥ २ ॥

व्याख्यार्थ - वहां सरस्वती प्रकट हुई है। पशु के पाश से मुक्त होने के लिए उसने प्रथम स्नान किया। ग्रनन्तर गोप स्वयं पशुपालक हैं इसलिए पशुपति जो कि पशु पालने का फल देने वाले हैं ग्रौर प्रभु होने से सर्व प्रकार के दान देने में समर्थ हैं, उनकी पूजा के द्रव्यों से पूजा की। पूजन करने से यह बताया, कि हम यहां मूर्खों की भांति नहीं ग्राए हैं किन्तु शास्त्र में कही हुई विधि के पालनार्थ भी आए हैं। अम्बिका देवी, पार्वतीजी, का भी पूजन किया। श्लोक में 'च' शब्द दिया है जिसका म्राशय है कि पार्वती देवी के म्रास पास जो मन्य देवता थीं उनकी भी पूजा की। परीक्षित को हे राजन्! संबोधन इसलिए दिया है, कि परीक्षित को सावधान करते हैं कि तुम राजा हो तुम्हें इसका ज्ञान तो पूर्व ही है, किन्तु इस चरित्र के सुनने से, उसमें दृढ विश्वास करना ।।२।।

१-सामग्रि या वस्तुग्रों

श्राभास-पूजायुक्तवा दानान्यप्याह गाव इति ।

ग्राभासार्थ - ऊपर के श्लोक में पूजा का वर्णन कर ग्रव 'गावो हिरण्यं' श्लोक में दानों का वर्णन करते हैं—

श्लोक —गावो हिरण्यं वासांसि मधुमध्वन्नमाहताः । बाह्माराभ्यो ददुः सर्वे देवो नः प्रीयतामिति ॥ ३॥

श्लोकार्थ — गौ, सुवर्गा, वस्त्र, मधु ग्रौर मीठा ग्रन्न ग्रादर सहित ब्राह्मगों को दान कर दिए, सङ्कल्प में कहा कि इस दान करने से देव प्रसन्न हों ॥३॥

सुबोधिनी—सर्वकाम्यान्येतानि दानानि । हिरण्यं सुवर्णम् । वासांसि नानाविधानि । मधु च मध्वन्नं च । ग्राम्यारण्ययोः सिद्धचर्थं मधुमध्वन्नयोदिनम् । गोभिः छद्रः प्रीतो भवति । हिरण्येनाग्निः । सोऽपि छद्र एव । बासांसि सर्वदैवत्यानि सोमदैवत्यानि च । उमया सहितः सोऽपि तेन प्रीतो

भवति । एवं पञ्च दानानि श्राहता एव चक्रुः । पात्रसम्पत्तिमाह बाह्यग्रेम्य इति । सर्व इति सङ्गदोषोऽपि व्यावर्तितः । कामनां च व्यावर्तयिति देवो नः श्रीयतामिति । देवो महादेवः । श्रथवा । य एव देव इति साधारगं वचनम् । नोऽस्माकं श्रीतो भवत्विति, न त्वन्या काचित् कामना ॥३॥

ब्याख्यार्थ — गोपों ने जो दान किए हैं, वे काम्य दान हैं, सोना, ग्रनेक प्रकार के कपड़े, शहद ग्रीर मीठे ग्रन्न का दान किया, ग्राम्य एवं ग्ररण्य की सिद्धि के लिए शहद एवं मिष्टान्न का दान किया, गौदान से रुद्र प्रसन्न होते हैं। सुवर्ण दान से ग्रांग्न देवता प्रसन्न होते हैं। वह भी रुद्र ही हैं। वस्त्र दान सर्व देव ग्रथवा सोम के लिए है। वे देव ग्रकेले प्रसन्न नहीं होते हैं किन्तु उमा के साथ प्रसन्न होते हैं। इस प्रकार पांच दान ग्रादर पूर्वक किए। जो दान किया वह पात्रों को दिया इसलिए रुलोक में 'ब्राह्मएम्पः' कहा है। श्लोक में 'सर्वे' कहकर यह बताया है, कि गोपालों को सङ्ग दोष भी नहीं लगा, कारण, कि गोपों में कोई गोप वैसा नहीं था, जिसने दान न किया हो। श्लोक में 'देवो नः प्रीयतां' कहकर यह बताया कि गोपों के मन में किसी प्रकार की कामना नहीं थी, इसलिए ग्रन्त में सङ्कल्प किया कि इस दान से देव प्रसन्न हों। देव ग्रथीत् 'महादेव', ग्रथवा जो भी देव हो (यों साधारण वचन कहा है) वह हम पर प्रसन्न हो। देव के प्रसन्नता के सिवाय गोपों को ग्रन्य कोई कामना नहीं थी।।३॥

आभास-एवं यात्रायां कृत्यमुक्त्वा नियमेन तीर्थस्थितिमाह ऊषुरिति

ग्राभासार्थ-इस प्रकार यात्रा में जो कृत्य करना था वह कहकर श्रव 'ऊपुः' इस श्लोक में तीर्थ में की हुई स्थिति का वर्णन करते हैं।

श्लोक - ऊषुः सरस्वतीतीरे जलं प्राव्य घृतवताः। रजनीं तां महाभागा नन्दसुनन्दकादय: ।।४।।

श्लोकार्थ - महाभाग्यवान् नन्द सुनन्द ग्रादि गोप व्रत धारण कर केवल जल-पान कर वह रात्रि उस तीर पर रहे ।।४।।

सबोधनी-सरस्वतीतीर एव ग्रन्तः शृद्धचर्थं जलमेव प्राध्य तां रजनीमूषः। न तु रजन्यां किञ्चित् कृतमिति । एतावान् धर्मः सिद्धः । ग्रग्रि-मानिष्टं निर्वातब्यत इति महाभागा इत्यनेन द्योतितं श्रोतुः सन्देहाभावाय । नन्दः स्नन्दकश्च प्रधानभूतौ येषाम् । नन्द इति प्रधाननाम्ना वा सर्वे व्यपदिष्टाः । सुनन्दक ग्रादिर्येषामिति सर्वेषा-मेव नन्दत्लयता। भगवत्सम्बन्धादत्यानन्दयुक्तः सुनन्दको भवति । उपनन्दोऽन्यो वा । नन्द एव वा धर्मप्राधान्येन गृहीतः।।४।।

व्याख्यार्थ — ग्रन्त:करएा की शुद्धि के लिए जल पान कर वह रात्रि सरस्वती के किनारे पर रहे। रात्रि में किसी प्रकार का कोई अन्य कार्य नहीं किया। इतना धर्म को सिद्ध हो गया। गोपों को श्लोक में 'महाभागाः' विशेषरा इसलिए दिया है, कि ग्रागे, जो इनका ग्रनिष्ट होने वाला है, उसकी निवृत्ति भगवान् स्वयं कृपा कर करेंगे जिससे श्रोताश्रों को संदेह न हो। गोपों में नन्द श्रौर सुनन्द मुख्य थे। नन्द प्रधान है, जिसके नाम लेने से सब गोप आ गए। सुनन्दक आदि जिनको यों कहने से सर्व गोपों की नन्द से समानता बताई है। सुनन्दक पद का भावार्थ यह है कि जिससे भगवान् का सम्बन्ध होता है, वह विशेष भ्रानन्दवाला होता है उसको सुनन्दक कहा जाता है, उपनन्द दूसरे गोप का नाम है, ग्रथवा धर्म प्राधान्य से नन्द का ही इस प्रकार वर्णन किया है ।।४।।

म्राभास-एवं सर्वतो धर्मसम्पत्तियुक्तानां भगवद्भावे तिरोभूते निरोधस्य वक्तव्यात् शकटाक्षेप अत् सर्परा नन्दग्रासमिप भगवान् कारितवानित्याह कश्चिदिति ।

**ग्राभासार्थ**—इस प्रकार जब कर्म निष्ठ गोपों में से भगवद्भाव तिरोहित हो गया किन्तु भगवान को उनका निरोध करना था अतः भगवान ने कृपा कर, शकट गिराकर यशोदा आदि का मन अपनी तरफ खेंच लिया था, वैसे ही यहां भी गोपों का निरोध करने के लिए भगवान ने नंद को सर्प से ग्रसाने की लीला की, जिसका वर्णन 'कश्चिन्महानहि' श्लोक में करते हैं—

श्लोक-कश्चिन्महानहिस्तस्मिन् विविनेऽतिबुभुक्षितः। यहच्छ्रयागतो नन्दं शयानमुरगोऽग्रसीत् ।।१।।

श्लोकार्थ - बहुत भूखा महान् ग्रजगर उस वन में ग्रचानक ग्रा गया, उसने सोए हए नन्द को ग्रस लिया ॥५॥

सुबोधिनी-महानहिरजगरः । स हि क्षुधित | एव तिष्ठति । कदाचिदेवान्नं प्राप्नोति । तत्र दैवगत्या तस्मिन् विपिने म्राहाराभावाद् म्रति-

नन्दः प्राप्तः । यहच्छयेव नन्दसमीपमागतः । नन्दोऽपि दैवगत्या निद्रागो जातः। वस्तुतस्तु जाग्रता स्थातव्यम् । ग्रतः शयानं नन्दं मूख्यमेव । बुभुक्षितो जातः। यहच्छ्याकस्मिकविधिना तेन उरगः ग्रागमने ज्ञातुमशक्यः। ग्रग्रसीत जग्रास । १।

व्याख्यार्थ - बड़ासांप ग्रर्थात् ग्रजगर, उसको भोजन कभी कभी मिलता है प्राय: वह भूखा ही रहता है। वन में भोजन न मिलने से उस बहुत भूखे श्रजगर को, भोजन के लिए नन्द मिले, श्रकस्मात ही वह नन्दीजी के समीप भी श्रा गया। दैवगति से नन्दजी भी उस समय निद्रा में थे। वन में जो जागते रहना चाहिए यों न करने से, सोये हुए गोपों में मुख्य, नन्दजी को ही ग्रस लिया। पेट के बल सरकनेवाले का ग्रागमन जाना नहीं जा सकता ।।।।।

ग्राभास-ततो यज्जातं तदाह स चुक्रोशेति ।

ग्राभासार्थ-नन्द के ग्रस जाने के ग्रनन्तर जो कुछ हुग्रा उसका वर्णन 'स चुक्रोश' श्लोक में करते हैं-

श्लोक — स चुक्रोशाहिना ग्रस्तः कृष्ण कृष्ण महानयम् । सर्पो मां ग्रसते तात प्रपन्नं परिमोचय ।।६।।

श्लोकार्थ - ग्रजगर से ग्रसित नन्दजी ने क्रन्दन किया, ग्रन तर श्रीकृष्ण को प्रार्थना करने लगे, हे कृष्एा, हे कृष्एा ! यह बड़ा सांप मुक्ते ग्रस रहा है, हे तात ! मैं ग्रापकी शरण हूं, शरणागत मुभे बचाइए ॥६॥ व्यानास अस्ति विकास विकास

केवल चुक्रोश । पश्चान्माहात्म्यं स्मृत्वा 'कृष्णा मोचने हेत् विदेशीव प्रार्थयते प्रपन्न परिसो-कृष्णे' त्यादरेण भयाद्वा सम्बोधनं कृत्वा, स्वानिष्टं निवेदयति महानयं सर्पो मां ग्रसत

सुबोधिनी—कण्ठादधोभागेऽहिना ग्रस्तः । पूर्वं इति । तातेति सम्बोधनं स्नेहाद्वै क्लव्यात् । परि-चयेति ॥६॥

गामान जेले सन समय है हिए।

व्याख्यार्थ - ग्रजगर ने नन्दजी का कंठ से नीचे का भाग ग्रब तक ग्रस लिया था, ग्रतः प्रथम तो केवल क्रन्दन किया, पश्चात कृष्ण का माहात्म्य स्मरण कर कृष्ण को प्रार्थना करने लगे. हे कुष्ण ! हे कुष्ण ! यह महान सांप मुभे ग्रस रहा है। ग्रादर से पुकारने ग्रथवा भय से पुकारने में 'कृष्ण' शब्द संबोधन में दिया है, ग्रौर 'तात' शब्द का संबोधन 'स्नेह' ग्रथवा घवराहट प्रकट करने के लिए दिया गया है, छुड़ाने का कारए। बताते हैं, कि मैं ग्रापकी शरए। ग्राया है ग्रतः मुभे छुडाइए ॥६॥

ग्राभास—ततो भगवन्मोचनात् पूर्वमेव ग्रन्ये गोपालाः प्रतिक्रियार्थम् द्यता जाता इत्याह तस्य चेति ।

म्राभासार्थ - इस श्लोक में कहते हैं कि भगवान् छुड़ावें, जिससे पहले गोपालों ने छुड़ाने का उद्यम किया।

श्लोक-तस्य चाक्रन्दितं श्रुत्वा गोपालाः सहसोत्थिताः । ग्रस्तं च हृष्टा विभ्रान्ताः सर्वं विव्यधुरुल्मुकैः ॥७॥

श्लोकार्थ - उसका ग्राक्रन्दन सुनकर, विना विचारे सहसा गोपाल उठ खड़े हुए नन्द को ग्रसा हुग्रा देख घबरा गए ग्रौर जलती हुई लकड़ियों से सर्प को मारने

मविज्ञतां च प्रार्थनाप्रतिक्रिययोनिरूपराम् । तस्य नन्दस्य ग्राक्रन्दितं श्रुत्वा । सहसैव विचारम-कृत्वैव भगवन्तमपृष्ट्वैव स्वयमेवोत्थिताः । नन्दं | यात्राविदिदमपि कृतवन्तः ॥७॥

स्बोधिनी-नन्दस्य विज्ञतां बोधियतुमन्येषा- | च ग्रस्तं दृष्ट्वा विशेषेगा भ्रान्ताः सन्तः शीतार्थं ज्वालितैरुल्मूकै: सर्पं विब्यधु:। अनेनोपायेन नन्दोऽपि म्रियेत, तथाप्यज्ञानाद्भगवति विद्यमाने

व्याख्यार्थ-नन्दजी ने छठ्ठे श्लोक में ग्रपनी रक्षा के लिए भगवान की प्रार्थना की है, क्योंकि, वे भगवान के माहात्म्य को जानते थे, किन्तु गोप उनके महात्म्य को नहीं जानते हैं, इसीलिए उन्होंने नन्दजी को बचाने के लिए प्रतिक्रिया की, जिसका वर्णन इस ७ वें श्लोक में करते हैं।

गोप नन्द का ग्राक्रन्दन सुनकर, विना विचारे तथा भगवान से पूछे विना उठे। नन्दजी को साँप से ग्रसित देख घबरा गए। शीत के लिए जलाई हुई ग्राग से जलती हुई लकड़ियों को उठाकर सर्प को जलाकर मारने लगे, किन्तु यह विचार नहीं किया कि इस उपाय से तो नन्द भी जल जायेंगे, जिससे गोपों की अज्ञानता प्रकट बताई है। गोपों ने जैसे अज्ञान से यात्रा की है, वैसे ही भगवान् जैसे सर्व समर्थ के विद्यमान होते हुए, यह कार्य भी ग्रज्ञान से किया ।।७।।

#### श्रासास—तथाप्यनुपायत्वाच्च फलितमित्याह श्रलातैरिति

ग्राभासार्थ-नन्द को सर्प से छुड़ाने का यह उपाय नहीं था इसलिए वह व्यर्थ हुन्ना जिसका वर्गान त्रलातैः' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-श्रलातैर्वह्यमानोऽपि नामुञ्चत्तमुरङ्गमः। तमस्पृशत् पदाभ्येत्य भगवान् सात्वतां पतिः ॥ ८॥

श्लोकार्थ-जलती हुई लकड़ियों से जलते हुए भी साँप ने नन्दजी को नहीं छोड़ा, तब वैष्णवों के पति भगवान ने ग्राकर पैर से उसका स्पर्श किया ॥॥॥

सुबोधिनी—स हि भक्षयितुमेव जानाति, न । भगवान् कृतवानित्याह तमस्पृशदिति । स्वयम-त्यक्त म्, श्रतो नामुञ्चत् । ततो यदुचितं तमुपायं | भ्येत्य पदा तमस्पृशत् । तस्य हि कर्मक्षयः

कर्तव्यः । स ज्ञानेन भक्त्या वा । ज्ञाने त्वधिका-रिशरीरमपेक्ष्यते । भक्तिरप्यत्र प्रमेयलभ्येव । त्रतस्तस्य भक्तिसिद्धचर्यं भगवदीयशरीरप्राप्त्यर्थं पदा ग्रस्पुशत् । स्वयमागत्येति तस्यापि साधना-

पेक्षाभावाय । तस्य तथाकर्गासामर्थ्यावश्य-कत्वाय सात्वतां पतिरिति । वैष्णवानामयं पति:। श्रतो वैष्णवहितार्थं तथा कृतवान् ।। ।।।

व्याख्यार्थ-सांप को भक्षरण करना (पकड़ना) ग्राता है, छोड़ना नहीं ग्राता है ग्रतः छोड़ा नहीं। पश्चात् भगवान् ने जो योग्य था, वह उपाय किया। वह उपाय था भगवान् के चरण का स्पर्श, श्रतः भगवान् ने स्वयं श्राकर श्रपना चरण स्पर्श कराया, जिससे उसके कर्म नष्ट हुए तथा सर्प योनि से वह मुक्त हो गया। कर्मक्षय तो ज्ञान ग्रथवा भक्ति से होते हैं। ज्ञान प्राप्त करने के लिए ग्रधिकारी शरीर की भ्रावश्यकता होती है, सांप का शरीर ज्ञान भ्रधिकारी नहीं इसलिए वह ज्ञान प्राप्त नहीं कर सकता है, भक्ति की प्राप्ति भी यहां प्रमेय बल से ही हुई है, जैसा कि भगवान ने अपने प्रमेय बल से उसकी भक्ति की सिद्धी के लिए और भगवदीय शरीर की प्राप्ति के लिए चरएा से उसका स्पर्श किया। भगवान् ने उसके साधनों की अपेक्षा नहीं की, स्वयं आकर चरण स्पर्श से उसके कर्म क्षय किए, 'सात्वतां पतिः' पद से यह बताया है कि भगवान् में यों करने की सामर्थ्य है, भगवान् वैष्णवों के रक्षक हैं अतः वैष्णव हित के लिए वैसा किया ।।८।।

लेखकार का म्राशय-भगवान् के चरण में उत्तम देह करने का सामर्थ्य है, म्राप वैष्णवों के पति हैं ग्रतः ग्रापको उसकी उत्तम देह बनाना ग्रावश्यक था-

श्राभास-ततो यज्जातं तदाह स वा इति । श्राभासार्थ—चरण स्पर्श जो हुग्रा, उसका वर्णन 'स वै' श्लोक में करते हैं—

श्लोक-स व भगवतः श्रोमत्पादस्पर्षहताशुभः । मेजे सर्पवर्षीहत्वा रूपं विद्याधरार्चितम् ॥६॥

श्लोकार्थ-भगवान् के श्री वाले चरण स्पर्श से उसके सर्व अशुभों का नाश हो गया, जिससे उसने सर्प शरीर का त्याग कर विद्याधरों से पूजित रूप को धारण किया ॥ ह॥

सुबोधिनी-वै निश्चयेन स सर्पवपुहित्वा रित्याह भगवत इति । देहमात्रे उपपत्तिरुक्ता । विद्याधररूपं भेजे । परं पूर्वस्माद्विशिष्टम्, भगवदी- तस्य लोके सर्वोत्तमत्वाय चरगं विशिनष्टि यत्वात् । तदाह, विद्याधरैरचितमिति । विद्या-धराराां देवरूपो जातः । सर्वापकृष्टा सर्पयोनिः । सर्वोत्तमा भगवदीया । एवं चरगाप्रभावः । तस्य

श्रीमत्पादेति । तस्य स्पर्शेन हतमशुभं यस्य । सर्पवपुः परित्यागे पापनाशो हेतुः । गुर्गाधानेऽपि तत्स्प एव हेतु:। यथायोग्यं पदार्थाभिनिवेश: सर्वाधमस्य सर्वोत्तमत्वप्रापर्गे प्रमेयबलमेव हेतु- कर्तव्यः । चररगरज एव सामग्रीसम्पादकम् ॥६॥

व्याख्यार्थ--निश्चय से उसने सांप का शरीर त्याग, विद्याधर का रूप धारण किया। वह रूप, पूर्व रूप से विशेष था कारएा कि भ्रब वह रूप चरएा स्पर्श से भगवदीय हुम्रा है। पहले भगव- दीय नहीं था, उसकी पृष्टि के लिए मूल श्लोक में इसको विद्याघरों से पूजित कहा है। विद्याघरों में (भी) देवरूप हुम्रा। सर्प योनि सब से नीच योनि है, भगवदीय योनि सबसे उत्तम योनि है। सबसे नीच योनि से छुडाकर सबसे उत्तम योनि देना यह चरण का प्रभाव है, जिसका कारण भगवान का प्रमेय बल है।

सभी तरह के देहों के बारे में (अर्थात् यथायोग अधमता से उत्तमता तक पहुँचने के बारे में) यही उपपत्ति है अथवा ये ही हेतु है। सांप की देह छूटने का कारण चरण स्पर्श से पापों का नाश होना है, और विद्याधरों के भी देव बन जाना यह गुएा भी चरएा स्पर्श से आया है। पदार्थीं का ग्रिभिनिवेश यथा योग्य करना चाहिए, चरएा रज ही सर्व प्रकार की सामग्री सिद्ध करती है ।।६।।

ग्राभास-एवमुपकारमयुक्ते कृतवानिति शङ्कां वारिवतुं तस्य भगवत्कृतोपकार-ज्ञानमप्यस्तीति ज्ञापिततुं भगवांस्तं पृच्छतीत्याह तमपृच्छदिति ।

ग्राभासार्थ-भगवान् ने इस प्रकार का उपकार श्रयोग्य में कैसे किया ? इस शङ्का को मिटाने के लिए, यह बताते हैं, कि उसको भगवान के किए हुए उपकार का ज्ञान भी है, जिसको प्रकट कराने के लिए भगवान उससे पूछते हैं, जिसका वर्णन 'तमपृच्छद्' श्लोक में करते हैं—

# श्लोक—तमपृच्छद् हृषीकेशः प्रगतं समवस्थितम् । दीप्यमानेन वपुषा पुरुषं हेममालिनम् ॥१०॥

श्लोकार्थ-सुवर्ण की माला वाले, देदीप्यमान शरीर वाले नम्रता पूर्वक सामने स्थित उस पुरुष से भगवान् ने पूछा ॥१०॥

सुोधिनी—यद्यपि स्वयं तस्यान्तः करगां सर्वमेव जानाति । यतो हृषीकेशः । तथापि तत्र शास्त्रीयं सामर्थ्यं स्थापियतुं परिभाषगापूर्वकं तस्यान्तः करगां बोधयतीत्याह हृषीकेश इति । तथाकरणे हेतुः प्रगातमिति । तहि पूर्वं कथमन्य-थाकृतवानित्याशङ्कचाह समवस्थितमिति। पूर्व तु न सम्यगवस्थितः, इदानीं तु नम्रभावेन स्थित इति । ग्रान्तरमप्यस्य स्वरूपं समीचीनमिति ज्ञापियतुं बहिःकान्ति वर्णयति दीप्यमानेन वपुषेति । यथा भगवदीयस्य तेजोवच्छरीरं भवति, तथा दीप्यमानेन वपुषा उपलक्षितः। उत्कृष्टयो-नावपि भगवदीयत्वेऽपि तरतमभावोऽस्तीति कदाचित्तिर्यगादिरूपं स्त्रीरूपं वा प्राप्नुयादिति शङ्कां वारियतुमाह पुरुषमिति । तत्रापि सर्वगुरा-पूर्णतां ज्ञापयितुमाह हेममालिनिमिति । महाने-वालङ्कृतो भवतीति ॥१०॥

व्याख्यार्थ—यद्यपि ग्राप उसके सर्व ग्रन्त:करण को जानते हैं, कारण ग्राप इन्द्रियों के ईश हैं, तो भी उसमें शास्त्रीय सामर्थ्य स्थापन करने के लिए, वचन द्वारा उसके ग्रन्तः करण को जगाते हैं, इसलिए ग्रापको हृषीकेश कहा है। पहले यों ग्रन्त:करण को न जगाकर, ग्रब क्यों जगाते हैं, जिसके उत्तर में कहते हैं कि पहले वह इस प्रकार नम्न होकर सम्यक् प्रकार से स्थिति नहीं था। इसका

१-चरण स्पर्श कराकर अधम योनि से उत्तम योनि प्राप्त कराने का

भीतरी स्वरूप भी सुन्दर है, यह जताने के लिए बाहर की कान्ति का वर्णन करते हुए कहते हैं, कि जैसे भगवदीय का शरीर तेजस्वी होता है, वैसा यह भी तेजस्वी दीखने लगा। उत्तम योनि में भी साधारण तथा विशेष भाव होते हैं अतः कदांचित् पशु पक्षी आदि का शरीर अथवा स्त्री योनि मिले, तो इस शङ्का को मिटाने के लिए कहा है कि 'पुरुषं' अर्थात् उसको पुरुष शरीर मिला है उस पुरुष शरीर में भी सर्व गुर्णों की पूर्णता दिखाने के लिए 'हेममालिन' पद से कहा है, कि वह विशेष ही अलङ्कृत था, अर्थात् सर्व गुर्णों से सुशोभित था।।१०।।

श्राभास-प्रश्नमाह को भवानिति।

आभासार्थ- 'को भवान्' इस श्लोंक में भगवान् ने उससे उसके परिचय का प्रश्न किया है-

श्लोक—को भवान् परया लक्ष्म्या रोचतेऽद्भुतदर्शनः । कथं जुगुप्सितामेतां गांत वा प्रापितोऽवज्ञः ।।११।।

श्लोकार्थ— उत्तम कान्ति से सुशोभित, श्रद्भुत दर्शन तूं कौन है ? श्रीर यह निन्दित योनि किसके वश होने से प्राप्त की है ॥११॥

सुबोधिनो—क इति जातिनाम्नोः प्रश्नः। स्वभावतोऽप्यमहतः सहसैव साधने न महत्वमा-पद्यत इति भगवानिष तं वर्णयिति परया लक्ष्म्या रोचते भवानिति । किञ्च, देवादयः सर्व एव समागताः, बहुधा दृष्टाः, परं भवानद्भुतदर्शनः। ग्रद्भुतं दर्शनं यस्येति । नैवंविधः कश्चित्ते जस्वी दृष्टपूर्व इत्यर्थः । इदं पूर्वपुण्यनिचयव्यतिरेकेण न भवति, तिंसमंश्च सित कथं जुगुप्सिता योनिरिति । ग्रवश्यं केनिचत् प्रापित इति शाप एव किञ्चि । त्कारणं भविष्यतीति तथोच्यते । तत्रापि वनं केन वा प्रापित इति ।।११।।

व्याख्यार्थ—'कः' इस पद से उसकी जाति ग्रौर नाम पूछे हैं ग्रर्थात् तेरा नाम क्या है ग्रौर तेरी जाति क्या है ? जो स्वभाव से भी महान् नहीं वह साधन से सहसा महान् नहीं बन सकता है। भगवान् भी उसका वर्णन करते हुए कहते हैं, कि परम कान्ति से तूं सुशोभित हो रहा है, ग्रौर यहां देव ग्रादि सब ग्राए तथा बहुत प्रकार देखे, भी लेकिन तूं ग्रद्भुत दर्शन है ग्रर्थात् तेरे समान ग्रागे कोई तेजस्वी नहीं देखा। इस इस प्रकार का तेजस्वी स्वरूप पुण्य समूह इकट्ठे होंने से ही प्राप्त होता है ग्रौर पुण्यों के रहते हुए निन्दित योनि नहीं मिल सकती ग्रतः ग्रवश्य किसी न किसी शाप के कारण यह गति हुई है ग्रौर यहां बन में किसने भेजा है यह ज्ञातव्य है।।११।।

ग्राभास—ग्रयं पूर्वमिप सर्प एव स्थितः । भगवत्कृपया विद्याधरत्वं प्राप्त इति । पुनः सर्प एवायं जातः ग्रतः सर्प उवाचेति । स्वस्य पूर्ववृत्तान्तमाह ग्रहमिति श्लोकद्वयेन ।

ग्राभासार्थ-यह पहले भी सांप था, भगवत्कृपा से विद्याधर बना, यह फिर सांप ही हो गया, ग्रत: 'सर्प उवाच' कहा है ग्रर्थात् सांप ग्रपनी ग्रागे की जीवनी निम्न दो श्लोकों से कहने लगा — श्लोक-सर्प उवाच- ग्रहं विद्यावरः कश्चित् सुदर्शन इति श्रुतः। श्रिया स्वरूपसम्पत्या विमानेनाचरन् दिशः ।।१२।। ऋषीन् विरूपानाङ्गिरसः प्राहसं रूपदर्पितः । तैरिमां प्रापितो थोनि प्रलब्धैः स्वेन पाप्मना ।।१३।।

श्लोकार्थ-सर्प कहने लगा कि, मैं सुदर्शन नाम से प्रसिद्ध कोई विद्याधर था, मेरा रूप सुन्दर था और मेरे पास धन ग्रादि भी था जिससे विमान में बैठ दिशा में घूम रहा था, वहाँ मैंने कुरूप ग्रांगिरस ऋषियों को देख, ग्रपने सुन्दर रूप से गर्वित मैंने उनकी हंसी (मजाक) उड़ाई, मजाक से क्षुब्ध उन ऋषियों द्वारा इस योनि को प्राप्त हुआ हूँ, यह मेरे पापों का ही फल है ॥ १२-१३॥

सुबोधिनी-विद्याधरा देवविशेषाः । कश्चिदित्य प्रसिद्धः । सुदर्शन इति विश्वतः प्रसिद्धः। अनेनैव वैष्णवनाम्ना अग्रे भगवत्कृपा जातेति ज्ञापयित् विश्रतत्वकथनम् । तस्य देहकान्तिः धनं ग्रद्भुत-सामर्थ्यं चेति पूर्वमिष गूरात्रयं स्थित मित्याह श्रिया स्वरूपसम्पत्था विमानेनेति । दिशः दश ग्रासम-न्ताच्चरन् । सर्वत्राप्यप्रतिहतगतिः । एवं स्वरूप-मुक्तवा अपराधफले निरूपयति ऋषीनिति। अङ्गि-रसगोत्रे उत्पन्ना ऋषयः ग्रष्टावक्रवद् विरूपाःस्थिताः । भाव्यमेव ऋषिभिः केवलं प्रकटितमित्यर्थः ॥१३।

स्वयं तू रूपेगा दिपतः प्राहसम्। यथा बालः प्राकृतो हसित । पश्चात् तच्छापेन इमां सप्योनि प्राप्तः । सर्पयोनिप्राप्तौ विशेषहेतुमाह प्रलब्धेरिति। प्रलब्धा बक्रोक्त्या विज्ञताः उद्वे जिताः। स्वरू-पतो निष्कारएामृद्धोजकः सर्प एव भवति। ग्रत इमां योनि प्राप्त इति । नन्वल्पेऽपराधे कथं महान् दण्डस्तैः कृत इत्याशङ्क्ष्याह स्वेन पाप्म-नेति । पूर्वं हि ब्रह्मवृत्तिरपहृता । अतस्तेन

व्याख्यार्थ-विद्याधर एक प्रकार की देव योनि है उस योनि में यह अप्रसिद्ध कोई विद्याधर था । सुदर्शन नाम से सर्वत्र पहचाना जाता था, जिस नाम से इसकी प्रसिद्धि थी वह नाम वैष्णव था, इस कारएा से ही, ग्रागे भगवत्कृपा हुई। इसमें देह की कान्ति धन ग्रीर ग्रद्भुत सामर्थ्य ये तीन गुरा पहले भी थे जिसका वर्रान श्लोक में 'श्रिया' 3 'स्वरूपसम्पत्त्या' श्रौर 'विमानेन' इन तीन पदों से किया है। दश दिशाग्रों में घूमने से उसकी गति भी बिना रुकावट वाली बताई है। इस प्रकार स्वरूप कहकर ग्रब किया हुग्रा ग्रपराध ग्रौर उसके फल का वर्णन करता है। श्रङ्गिरस गोत्र में उत्पन्न ऋषि अष्टावक्र के समान कुरूप थे, मैं स्वयं सुन्दर रूप होने से अभिमानी था अतः उन पर हंसा जैसे प्राकृत बालक हसता है । पश्चात् उनके शाप से इस सर्प योनि को प्राप्त हुआ। सर्प योनि को प्राप्ति का कारण, ऋषयों का मेरे हंसने से एवं विशेषतः वक्रोक्तियों से क्षुब्ध होना है। बिना कारण ग्रपने स्वरूप मात्र से लोगों को उद्विग्न कर देने वाला सर्प ही होता है। ग्रतः बिना कारण ऋषियों को क्षोभित करने का फल इस सर्प योनि की प्राप्ति है। इस स्वल्प अपराध का इतना महान दण्ड-क्यों दिया ? जिसके उत्तर में कहता है, कि मेरे पाप से महान

१-सदर्शन, २-तेज, ३-इससे धन, ४-इससे देह की कान्ति, ५-इससे अद्भुत सामर्थ्य

#### 

दण्ड मिला है, मैंने पूर्व जन्म में ब्राह्मण की वृत्ति का अपहरण किया था, उसका फल होने वाला ही था केवल ऋषियों ने प्रकट किया है ॥ १२-१३ ॥

न्नामास एवमपराधशापौ निरूप्य तस्य वैष्णवत्वसिद्धचर्थं निर्मत्सरतामाह शापो म इति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार ग्रपराध ग्रौर शाप का निरूपण कर, वह वैष्णव था जिसको सिद्ध करने के लिए, उसकी निर्मत्सरता + निम्न श्लोक 'शापो मे' से बताते हैं—

श्लोक—शापो मेऽनुग्रहायंव कृतस्तैः करुगात्मिभः। यदहं लोकगुरुगा पदा स्पृष्टो हताशुभः ॥१४॥

श्लोकार्थ—उन दयावानों ने, भगवान् का इस पर श्रनुग्रह हो, इसलिए ही मुभे शाप दिया है, जिस शाप के कारगा, लोक गुरु के चरगा से मैं छूश्रा गया जिससे मेरे पाप नष्ट हुए ॥१४॥

मुबोधिनी—पूर्व विद्याधरत्वेन कदापि मुक्तिः स्यात्, अतोऽयं शापोऽनुग्रहार्थं एव । यद्यपि लोकेऽनिष्टक्पः, तथापि मेऽनुग्रहार्थं एव जातः । यतस्ते करुणावन्तः निह करुणावतां शापोऽन्यथा भवति । तत्रापि प्रसिद्धानाम् । तदाह तैः करुणात्मभिरिति । तस्यानुग्रहरूपत्वमाह यदहं लोकगुरुणेति । ननु शापः पूर्वसिद्धः, स दोषात्मक एव, तेन कथमिष्टसिद्धः, तत्राह कृत इति । अयं शापः तैरेवापूर्वं कृतः । भगवद्र्शनं ऋषीणामनु-

ग्रहाद् भवति, तदत्र शापादेव जातिमिति तस्यानुग्रहत्वम् । किञ्च , लोकगुरुए। तैलोक्यस्यैव
ज्ञानोपदेशकर्त्रा पादेन स्पृष्ट इति । गुरुसेवया हि
ज्ञानं सिध्यति । सा सेवा तदा पृष्टा भवतीति
निश्चीयते, यदि स्वयं पदा स्पृशति गुरुः । श्रतिविश्वस्तं प्रीतिमन्तमेव स्वयं पदा स्पृशति । तेनैवापराधः पूर्वपापमिष गतिमत्याह हताशुभ इति ।
हतमशुभं यस्य ॥१४॥

व्याख्यार्थ—विद्याधर योनि से न जाने कब मुक्ति मिलती ? ग्रतः यह शाप कृपा के लिए ही है, यद्यपि लोक में ग्रनिष्ट रूप है, तो भी मेरे ग्रनुग्रहार्थ ही हुग्रा है, कारण कि वे दयावान हैं, दया-वानों का शाप ग्रनुग्रह के सिवाय ग्रन्य (दुःख ग्रादि देने) के लिए नहीं होता है। वे शाप देनेवाले साधारण नहीं थे, किन्तु प्रसिद्ध ग्रंगिरस कुल में उत्पन्न होने से कृपायुक्त गुण वाले थे, उनका वह शाप ग्रनुग्रह रूप फलदाता हुगा है, जैसे कि लोक गुरु ने स्वचरण स्पर्श कराकर मेरे पाप नाश किए।

दोष रूप शाप से, इष्ट फल की सिद्धि कैसे हुई ? जिसके उत्तर में कहता है कि उन दयालुओं ने ही शाप को अपूर्व प्रकार का किया है अर्थात् शाप सदैव अनिष्ट करता है, किन्तु यह शाप इष्ट

<sup>+</sup> वैष्णव का गुरा निर्मत्सरता है, अतः वैष्णवीं की निर्मत्सर होना चाहिए - अनुवादक

करेगा वैसी अद्भुतता इसमें घर दी है, जिससे भगवान् के दर्शन हुए, जो भगवान् के दर्शन ऋषियों के अनुग्रह से होते हैं वे शाप से हुए हैं, यह ही उनका अनुग्रह है। तीन लोकों के ज्ञानोपदेशक गुरु के चरण स्पर्श हुए। गुरु सेवा से ही ज्ञान सिद्ध होता है। वह सेवा तब पुष्ट होती है जब गुरु स्वयं चरण से स्पर्श करते हैं। जो हढ विश्वास वाला तथा म्रति प्रेमी होता है, उसको हो गुरु स्वयं चरण से स्पर्श करते हैं। 'हताशुभ' पद से कहता है कि गुरु के चरण स्पर्श से ही स्रपराघ तथा पूर्व जन्म कृत पाप<sup>२</sup> दोनों नष्ट हो गए ।।१४।।

ग्राभास — एवं भगवच्चरएास्पर्शाभिनन्दनं कृत्वा, तेनैव जातं फलं प्रार्थनामिषेएा कीर्तयति तं त्वाहमिति सार्धेंस्त्रिभः।

श्राभासार्थ—इस प्रकार भगवच्चरण के स्पर्झ की प्रशंसा कर, उससे ही मिले हुए फल का प्रार्थना के मिष से निम्न साढे तीन श्लोकों से सर्प वर्णन करता है—

श्लोक —तं त्वहं मवभीतानां प्रपन्नानां भयापहम् । म्रापृच्छे शापनिर्मुक्तः पादस्प्रशिदमीवहत् ॥१५॥ प्रसन्नोऽस्मि महायोगिन् महापुरुष सत्पते । श्रनुजानीहि मां देव सर्वलोकेश्वरेश्वर ।।१६।। ब्रह्मदण्डाद्विमुक्तोऽहं सद्यस्तेऽच्युत दर्शनात्। यन्नाम गृह्णन्निखलान् श्रोतृनात्मानमेव च ॥१७॥ सद्यः पुनाति कि भूयस्तस्य स्पृष्टः पदा हि ते ।

श्लोकार्थ - संसार से डर कर शरण ग्राए हुए जनों के भय को मिटानेवाले उन ग्रापके पाद स्पर्श से पाप मुक्त हुग्रा में, हे पापनाशक ! ग्राप से सम्भाषण करता हुँ ॥१५॥

हे महायोगी ! हे महापुरुष ! हे सत्पते ! मैं ग्रापकी शरण हूँ, हे सर्व लोकेश्वरों के ईश्वर ! हे देव मुभे ग्राज्ञा दीजिए ॥१६॥

हे ग्रच्युत ! ग्रापके दर्शन से मैं ग्रभी ब्राह्मणों के शाप से छूटा हूँ, जो मनुष्य ग्रापका नाम लेता है, वह ग्रपने को ग्रीर जिनको सुनाता है, उन सुनने वालों को भी उसी समय पिवत्र करता है, फिर उस ग्रापके चरगा से स्पृष हुग्रा मैं पिवत्र हो जाऊं, जिसमें कहना ही क्या है ? ॥१७॥

१ - म्राङ्गिरसों पर हंसना, २ - ब्राह्मण वृत्ति का म्रपहरण,

मुबोधिनी-ग्रादौ फलानुज्ञां प्रार्थयति । तं सर्वफलदातारम् । तुशब्देन कर्मगापि फलमित्या-दिपक्षं च्यावर्तयति तं त्विति। त्वा त्वां वा। पूर्वार्थे ब्राङ्मध्ये । श्रासमन्ताद् भवभीतानामिति । ये केचन दुर्लं झुचादिष संसाराद् भीताः, तेषामिष भवान् भयं दूरीकरोति प्रपत्तिमात्रेगीव । भगव-त्सेवार्थं हि संसारे उत्पाद्यन्ते ते सर्वे संसार-गतमायया विपरीता एव भवन्ति । तथापि 'कृष्ण तवास्मी'त्युक्तः सर्वमेव भयं दूरीकरोति । त्रतोऽस्माकमि । वयं सापराधाः, नन्दस्य ग्रासं कृतवन्तः। किं करिष्यतीति शङ्का निर्वातता। श्रत श्रापृच्छे श्रासमन्तात् पृच्छामि सम्भाषगां करोमि। मध्ये समागतोऽप्युपद्रवो नष्ट इति। श्रागन्तुकोऽपि दोषो नास्ति, तदाह शापनिर्मु क इति । पादस्पर्शादित्युभयत्र हेतुः । तथापि सहज-पापस्य विद्यमानत्वात् कथं सम्भाषगायोग्यतेत्या-शङ्कचाह ग्रमीवहिन्नति । ग्रमीवं पापं हन्तीति। तथाप्यन्यप्रेरण्या दण्डं मा कुर्यादिति भीतः सन्, शीघ्रं गमनं प्रार्थयन्, पूर्नावज्ञापयति प्रपन्नोऽस्मीति । पुनः शरगागतः । शरगागतस्य सर्वे अपराधा निवृत्ता भवन्तीति : महायोगिन्निति तव नैते पित्रादयः, किन्त्वतियोगेन तथा विड-म्बयसीति । केऽपि त्वां न जानन्तीति ज्ञापयित् महायोगित्वमुक्तम्। किञ्च, ग्रल्प एव क्षुद्रस्या-पराधं मन्यते। त्वं तु महापुरुषः। किञ्च, सतां पतिः। सन्तो हि तितक्षवः। तेषां पतिः सुतराम्, ग्रतः सर्वप्रकारेण मदपराधसहनं युक्तमिति भावः। ग्रत एव मामनुजानीहि । सेवकत्वेन जानीहि । देवेति सम्बोधनाद्दे वयोनिविद्याधर-पक्षपातो युक्तो, न तु मानुषपक्षपात इति । ननु मदनूज्ञापितोऽपि कथं यमादिभिनं पीडितो भविष्यसि, कालादयो हि मद्भक्तापराधे दण्डं करिष्यन्त्येवेति चेत्, तत्राह । सर्वलोकानां ये ईश्वराः, तेषामपि त्वमीश्वर इति । श्रतस्त्वत्क-पायां जातायां न कापि चिन्ता भविष्यतीति भावः । नन्वहमूदासीनः सर्वत्र, 'न मे द्वेष्योऽस्ति न प्रिय' इति, अतो निषिद्धाचरएो कालादयो बाधका एवेति चेत्, तत्राह ब्रह्मदण्डादिति। भवदृर्शनादेव ब्रह्मदण्डाद्विमोक्षः प्रत्यक्षसिद्धः । यद्यपि त्वमुदासीनः, तथापि त्वद्धमी नोदासीनाः। भ्रन्यथा ते दर्शनादेव ब्रह्मदण्डाद्विमोक्षो न स्यात । तत्रापि सद्यः। तत्रापि दर्शनादेव । अच्युतेति सम्बोधनान्न भगवद्धमांगां कादाचित्कत्वम् । तेन ये निवर्तिताः, ते निवर्तिता एव । नन् याव-दुपयोगमेव निवर्तताम्, कथं सर्वानिष्टनिवृत्तिरिति चेत्, तत्राह यन्नामेति । मम सर्वपापनिवृत्तौ न सन्देह: । यस्य नामग्रहणमात्रेणैव श्रोतऋनात्मानं च निष्पापान् करोति । तत्रापि नाधिकारिविशेषः, किन्तु सर्वानेव । एवेत्यनेन ग्रात्मशब्दः जीवपरो ज्ञायते । न केवलं दैहिका दोषा निवर्तन्ते, किन्त्व-ज्ञानप्रभति सर्वमेव निवर्तते । चकारात् श्रोतऋगा-मपि तथा समुच्चयार्थः । सद्यः शृद्धिरिति शृद्धि-हेत्नां देशादीनां निरपेक्षतामाह । तत्रापि भूयो वारंवारमुच्चारयन् पुनातीति किं वक्तव्यम् । यत्र नामन एवैताहशं माहातम्यम्, तस्य स्वरूप-माहात्म्यं कि वक्तव्यमित्याह तस्य पदा स्पृध्ट इति । पादस्पर्शः सुतरां दुर्लभः । तत्रापि भगव-त्कर्त्रकः । तत्रापि चरणकर्त्रकः । यतश्चरणे ताहशो रेगाः गङ्गादितीर्थानि, अमृतरसः भक्ता इति सर्वसान्निध्याद् युक्तमेव सर्वदोषनिवर्त-कत्विमिति ह्यर्थः । तत्रापि तस्य ते सर्वदोषनिवा-रसार्थंमेनावतीर्शस्य ॥१७॥

व्याख्यार्थ - प्रारम्भ में भगवान् से फलानुज्ञा के लिए प्रार्थना करता है । वह भगवान् कैसे हैं ? जिनके लिए कहता है, कि वे सर्व प्रकार के फलों को देनेवाले हैं, ग्रौर दुःख से पार करने योग्य संसार से डरे हुए जो कोई ग्रापके शररा ग्राए हैं, ग्राप उनके भय को भी दूर करते हैं। यद्यपि भगवत् सेवा के लिए ही, वे जगत् में उत्पन्न हुए हैं, किन्तु वे सब सांसारिक माया से भगवत्सेवा से विमुख हो जाते हैं, तो भी 'कृष्ण तवास्मि' इस प्रकार जिसने कहकर श्रापकी शरण ग्रहण की, उसके सर्व ही भय ग्राप दूर करते हैं। हम ग्रपराधी हैं, कारण कि नन्द जी को ग्रस गए थे तो भी, ग्रापकी शरण लेने से, हमारा भय भी निवृत्त हो गया है। ग्रापके चरण स्पर्श से वह शङ्का भी निवृत्त हो गई कि ग्नाप क्या करेंगे ? इसलिए ग्राप से सम्भाषण करता हूं। शाप के छूट जाने से, मध्य में उत्पन्न हुग्रा उपद्रव तथा दोष दोनों नष्ट हो गए हैं, वे तो नष्ट हो गए, किन्तु सहज पाप जो विद्यमान हैं, उनके होते हुए सम्भाष्या की योग्यता कैसे होगी ? इसके उत्तर में कहता है, कि ग्रापके दर्शन पाप को नष्ट करने वाले हैं, जिससे सम्भाषण की योग्यता मुक्ते प्राप्त है। सांप के मन में यह विचार हुम्रा, कि किसी दूसरे की प्रेरणा से दण्ड करदे तो ? इस भय से जाने की प्रार्थना शीघ्र करता हुआ फिर प्रार्थना करता है, कि मैं ग्रापकी शरण ग्राया हूं। शरण ग्राए हुए के सर्व पाप ग्रपराध नष्ट हो जाते हैं। ग्राप संसारी नहीं हो, किन्तु महान् योगी हो ग्रतः ये नन्दादि ग्रापके पिता ग्रादि नहीं है, परन्तु भ्राप योग के महान् प्रभाव के कारगा, यह पिता है, मैं पुत्र हूं वैसा दिखावा करते हैं। भ्रापको कोई नहीं पहचान सकता है, क्योंकि ग्राप महान् योगी हैं। जो तुच्छ होता है, वह छोटे के ग्रपराध पर ध्यान देता है, ग्राप तो महान् पुरुष हैं, सन्तों के भी स्वामी हैं, जब सन्त सब कुछ सहन करते हैं, तो सन्तो के पति स्राप कौन सा स्रपराध है, जिसको सहन न कर सको ? स्रतः सर्व प्रकार मेरे स्रप-राधों को सहन करना ही योग्य है, इसलिए मुभे सेवक जानकर जाने की आज्ञा दीजिए। आप भी देव हैं भ्रतः देवयोनि विद्याधर का पक्षपात करना भ्रापको योग्य है, यह पक्षपात मनुष्य का पक्षपात नहीं है। यदि आप कहो, कि मैं तो मर्व सहन कर आज्ञा दे भी दूंतो क्या यमादिक पीड़ा न करेंगे ? मेरे भक्तों के अपराधी को कालादिक तो दण्ड करेंगे ही। इस पर मैं कहता हूँ, कि आप जो सर्व लोकों के ईश्वर हैं उनके भी ग्राप ईश्वर हैं, ग्रतः ग्रापको कृपा होने से ग्रन्य किसी की भी चिन्ता न है न होगी।

यदि भगवान कह दे, कि मैं उदासीन हूँ, मेरा न कोई शत्र है ग्रौर न कोई प्यारा है ग्रतः जिन कमों के करने का शास्त्र निषेध करते हैं, उनके करनेवालों को कालादिक बाध हो करनेवाले हैं। इस पर कहता है, कि हे ग्रच्यूत! ग्रापके दर्शन से ही मैं ग्रभी ब्रह्म दण्ड से मुक्त हुआ हूं यह प्रत्यक्ष सिद्ध है। यद्यपि ग्राप उदासीन हैं तो भी ग्रापके धर्म उदासीन नहीं है, यदि वे उदासीन होते तो ग्राप के दर्शन मात्र से ब्रह्म दण्ड से छुटकारा न हो जाता, उसमें भी तत्काल ही छुटकारा हो गया, जिससे निश्चय है कि ग्राप चाहे उदासीन ही हो, तो भी ग्राप के धर्म उदासीन नहीं हैं ग्रीर म्राप ग्रच्यूत हैं इसलिए ग्रापके धर्म सर्वदा जागरूक हैं उनमें ग्रनित्यता नहीं है, ग्रर्थात् ग्रापके धर्म ग्रपना कार्य सदैव करते रहते हैं, यों नहीं है, कि कभी करे, कभी न करे, ग्रतः जो ब्रह्म दण्ड ग्रापके दर्शन धर्म से नाश हम्रा सो हो ही गया है। यदि यों कहा जाए, कि, जितने म्रनिष्ट निवृत्ति की आवश्यकता थी उतने की निवृत्ति हुई, शेष रहा है—सर्व की निवृत्ति नहीं हुई है, इस पर सर्प कहता है, कि मेरे सर्व पाप निवृत्त हो गए हैं, वैसा मुभे पूर्ण निश्चय है किसी प्रकार का भी उसमें संशय नहीं रहा है। मनुष्य, जिस (ग्राप) के केवल नाम ग्रहरा से ग्रपने को ग्रौर जिनको सुनाता है उन सुनने वालों को भी निष्पाप करता है, उसमें भी खास ग्रधिकारियों को ही नहीं किन्तु सभी को निष्पाप करता है।

१-प्रनुकररा, २-दण्ड देने वाने हैं।

श्लोक में 'एव' पद ग्राया है जिसका ग्राशय यह है, कि भगवान के नाम ग्रहण से केवल देह के दोष का ही नाश नहीं होता जीव के ग्रज्ञान ग्रादि सभी दोष नष्ट हो जाते हैं। ग्रौर 'च' का तात्पर्य है कि नाम श्रवएा करने वालों के भी, देह के तथा जीव के दोष नष्ट हो जाते हैं। नाम लेने से उसी वक्त पाप नाश होकर शुद्धि हो जाती है। जिसका ग्राशय है कि देश ग्रीर काल कैसा भी हो तो भी नाम से शुद्धि हो जाती है अर्थात् नाम लेने में देश और काल पिवत्र होने चाहिए उसकी अपेक्षा नहीं है। एक वक्त एक नाम ग्रहण का इतना महान फल है तो जो सदैव नाम रटता ही रहता है नाम उसको पवित्र करे इसमें कहना ही क्या है ? जहां केवल नाम का ही इतना माहात्म्य है वहां उसके स्वरूप के माहात्म्य की क्या महिमा होगी ? उसको बताते हुए सर्प कहता है, कि मैं उसके चरण से स्पृष्ट हूं, चरण स्पर्श ग्रतिशय दुर्लभ हैं उसमें भी भगवान स्वयं चरण स्पर्श करावे यह तो ग्रत्यन्त ही दुर्लभतम है। चरण का स्पर्श तो सर्व स्पर्शों से विशेष स्पर्श है, कारण कि चरण में रज, गङ्जा ग्रादि तीर्थ, ग्रम्त रस तथा भक्त रहते हैं, इसलिए उसके स्पर्श से सर्व दोष नाश हो जाते हैं वह योग्य ही है, श्लोक में ग्राए हुए 'हि' शब्द देने का यह ग्राशय है, उसमें भी सर्व से विशेषता यह है कि सर्व दोषों के निवारए। के लिए ही ग्राप ग्रवतीर्ए हुए हैं यह ग्राज्ञय 'तस्य' ग्रीर 'ते' ज्ञब्दों से

श्राभास-भगवतो वक्तव्याभावात तुष्णीमभावेऽप्य ङ्गीकारस्य सिद्धत्वाद्भगवन्त-मनुज्ञाप्य स्वयमेव गत इत्याह इत्यनुज्ञाप्येति ।

ग्राभासार्थ-भगवान् को इससे विशेष कुछ भी कहना नहीं था, ग्रतः ग्रापने मौन धारण करली, जिसका ग्राशय है कि प्रार्थना की स्वीकृति ग्रर्थात् सर्प ने जाने के लिए जो ग्राज्ञा प्रदान करने की प्रार्थना की थी वह भगवान् ने स्वीकार करली है, यों समभ कर, वह स्वयं चला गया जिसका वर्णन 'इत्यन्ज्ञाप्य' श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते हैं-

श्लोक-श्रीशुक उवाच-इत्यनुज्ञाप्य दाशाहं परिक्रम्याभिवाद्य च । सुदर्शनो दिवं यातः कृच्छान्नन्दश्च मोचितः ॥१८॥

श्लोकार्थ-इस प्रकार सुदर्शन ने सेव्य प्रभु से आज्ञा लेकर, उनको परिक्रमा तथा ग्रभिवादन कर, स्वर्ग में गया ग्रौर नन्दजी दु:ख से छूटे ॥१८॥

सुबोधिनी-यतो दाशाई: सेव्य: । एवम्भाव एव स्वामी सेव्यो भवतीति । सर्वपूरुषार्थसिद्धचर्थ साधनमपि कृतवानित्याह परिक्रम्येति । परिक्रम्य प्रदक्षिगािकृत्य। सर्वपुरुषार्थास्तेन वेष्टिता इति तित्सद्धिः स्वाधीना । ग्रभिवादनेन स्वतन्त्रतया स्दो । सर्जनत्वेन पुरुषार्थानामत्या विवयं सूचितम्। चकारात् स्तृत्वा, भगवता च ग्रनुज्ञातः, तथे-

निकलता है ।। १७ ॥

त्युक्तो वा। 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति न्यायेन सर्वपुरुषार्थीस्तस्मै दत्तवानिति वा । ग्रतः सूदर्श-ननामत्वाच्च दिवं यातः । विद्याधरलोकमेव गतः । कृच्छात् सर्वदोषाद् यतो मोचितः । नन्दश्च तथा कृच्छ्रान्मोचितः। चकाराद् वैभवं च ज्ञातवान् ॥ १८॥

व्याख्यार्थ-भगवान् दाशाहं है, अर्थात् इस प्रकार के भाव वाले से ही स्वामी सेव्य है। मुदर्शन ने सर्व पुरुषार्थों की सिद्धि के लिए जो साधन किए उनको कहते हैं।

१-प्रदक्षिणा करने से उसने चारों पुरुषार्थों को ग्रपने घेरे में ले लिया, जिससे सिद्धि उसके ग्राधीन हो गई, ग्रीर ग्रभिवादन से ग्राशीर्वाद प्राप्त करली, जिससे फल प्राप्ति में भी उसको स्वत-न्त्रता प्राप्त हो गई। यों होने से पुरुषार्थ ग्रंग हो गए, ग्रौर सुदर्शन ग्रंगी हो गया जिससे सुदर्शन की ग्रधिकता प्रकट हो गई। श्लोक में श्राए हुए प्रथम 'च' का ग्राशय यह है कि, सुदर्शन ने केवल नमन नहीं किया, किन्तु स्तुति करके नमन किया है, ग्रथवा यह भी ग्राशय हो सकता है-भगवान् ने जाने की ग्राज्ञा दी, ग्रथवा भगवान् ने सुदर्शन को 'तथा' कहा ग्रथीत् भगवान् ने कह दिया, कि जो जिस प्रकार मेरी शरण ग्राता है, मैं भी उसकी कामना उस प्रकार पूर्ण करता हूं यों 'तथा' कहने से सर्व पुरुषार्थ उसको दे दिए ग्रतः सुदर्शन नाम होने से, वह ग्रपने विद्याधर लोक में गया। कारण, कि सर्व दोंषों से वह मुक्त हो गया था और वैसे नन्दजी भी दुःख से छूट गए। दूसरे 'च' का म्राशय है कि भगवान् का वैभव भी जान लिया ।। १८ ॥

श्राभास—ततस्ते गोपाः सर्वथा भगवत्परायगा जाता इत्याह निशाम्येति ।

म्राभासार्थ — इस लीला से सर्व गोप सर्व प्रकार भगवत्परायण हुए जिसका वर्णन शुकदेवजी 'निशाम्य' श्लोक में करते हैं—

श्लोक-निशास्य कृष्णस्य तदात्मवैभवं वृजीकसो विस्मितचेतसस्ततः । समाप्य तस्मिनियमं पुनर्व जं नृव ययुस्तत्कथयन्त घाहता॥१६॥

श्लोकार्थ — हे नृप ! श्लीकृष्णचन्द्र के इस स्वरूप वैभव को देख वजवासी मन में ग्राश्चर्य करने लगे पश्चात् जो नियम लिया था उसे समाप्त कर, ग्रादर सहित उन्हीं चरित्रों का गान करते हुए व्रज में लौट श्राए।। १६॥

मुबोधिनी - कृष्णस्य तद्वैभवं निशास्य ज्ञात्वा सर्व एव व्रजीकसो विस्मितचेतसो जाताः ग्रलौकिकसामर्थ्यस्य प्रकटितत्वात्। नात्र कृति-साध्यं किश्चिद्, येन पूर्वेगा गतार्थता स्यात्। ग्रयं त्वनुभावरूपो वैभवः । ग्रन्यथा पादस्पर्शः ग्रलातहननापेक्षया सूक्ष्मत्वात् ते न कथं कार्यं स्यात् । कृष्णस्येति । परमानन्दः स्वानुभवसिद्ध इति धर्म्युं त्कर्षः । श्रात्मन एवायं वैभवो, न तु शक्ते:। भ्रनेन स्वरूपमेव तथाविधमङ्गीकर्तव्यम्, यत्र क्रियाज्ञानादीनामभावः । व्रजौकस इति

दृष्टप्रत्यय एवातिभरः । ऋत्यन्तविश्वसिताः । ग्रतः क्रियया विस्मिता ग्रपि, पुनरनुभावेनापि विस्मितचेतसो जाताः। ततः तस्मिन् भगवति नियमं समाप्य पुनर्व जं ययुः । तत् समारब्धं कर्म कृष्ण एव निवेदितवन्तः । ग्रन्यथा तेन बन्धः स्यात् । पुनर्व जमेव ययुः । तत्रैव सर्वसिद्धिरिति मनसाप्यन्यत्र गमनेच्छां न कृतवन्तः । नृपेति सम्बोधनं विश्वासार्थम् । दृष्टे हि राज्ञां विश्वास इति । ग्राहताः सन्तः तदेव कथयन्त इति चित्ते भगवदनुभावाभिनिवेश उक्तः ॥१६॥

व्याख्यार्थ-कृष्ण के उस वैभव को समभकर, सब ही व्रजवासियों के चित्त ग्रचम्भे में पड़ गए, कारएा कि भगवान ने अपना अलौकिक सामर्थ्य प्रकट किया । यहां जो कुछ हम्रा वह साधन से साध्य नहीं था, जिससे पहले में ही इसकी गिनती की जावे, किन्तू यह तो प्रमेय रूप वैभव है। यदि यह प्रमेय रूप प्रभाव न होवे तो केवल पाद स्पर्श जैसा सुक्ष्म कार्य इस बड़े कार्य को कैसे सिद्ध कर सकता जिसको जली हुई महान लकडियों भी नहीं कर सकी। ग्रतः निश्चय है, कि यह प्रमेय रूप वैभव ही है। श्लोक में 'कृष्णस्य' पद से स्पष्ट कर दिया है, कि अपने अनुभव से सिद्ध है कि ये परमानन्द रूप हैं अर्थात धर्मी रूप हैं जिससे इस कार्य को सिद्ध कर अपना उत्कर्ष प्रकट किया है। यह प्रभाव भगवान कृष्ण के ग्रपने स्वरूप का ही है, न कि उनकी शक्ति का। इससे स्वरूप ही वैसा है, यों स्वीकार करना चाहिए। जिसमें ज्ञान ग्रीर क्रियादिकों का ग्रभाव है, ग्रर्थात यह कार्य भगवान ने स्व स्वरूप से किया है, न कि ज्ञान क्रिया ग्रादि शक्तियों से किया है। 'व्रजौकस' पद से यह बताया है, कि यह प्रत्यक्ष प्रमागा है। इस स्वरूप वैभव से गोपों को श्रीकृष्ण में पूर्ण विश्वास हो गया है क्रिया से विस्मित थे फिर भी इस स्वरूप वैभव से विस्मित चित्त वाले हो गए। पश्चात उन भगवान को ग्रपना कर्म समर्पण कर फिर व्रज को गए। यदि ग्रपना कर्म भगवान को ग्रपण नहीं कर जाते, तो फिर कोई विघ्न हो जाता। फिर व्रज में इसलिए गए जो वहां ही सर्व सिद्धि की प्राप्ति होनेवाली है, ग्रतः मन से भी ग्रन्यत्र जाने की इच्छा नहीं की । परीक्षित् को 'नृप' कहने का शुकदेवजी का यह भाव था, कि परीक्षित इस पर विश्वास करे। राजाम्रों का विश्वास प्रत्यक्ष पर ही होता है। ग्रादर से भगवान के चरित्र गाते हुए त्रज में जाने लगे, जिससे यह ज्ञात होता है कि गोपों के ग्रन्त:कर्ग में भगवान का प्रभाव जम गया है ॥१६॥

श्राभास-एवमनन्यभजनार्थं भगवदनुभावं निरूप्य शब्दब्रह्मानन्दं गोपिकाद्वार। सर्वेषु पूरियतुं पुनर्गोपिकाभिः सह शब्दात्मकेन बलभद्रेगापि सह क्रीडां निरूपयित कदाचिदिति त्रयोदशिमः।

ग्राभासार्थ-इस प्रकार भगवान ने गोपों को ग्रपने ग्रनन्य भजन की सिद्धि के लिए जो ग्रपनी सामर्थ्य दिखाई, उसका शुकदेवजी ने वर्णन कर, श्रव शब्दात्मक ब्रह्मानन्द को गोपिकाश्रों द्वारा सर्व में भरने के लिए, भगवान ने शब्दात्मक बलभद्रजी को ग्रपने साथ ले, पूनः गोपियों से क्रीडा की, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी निम्न १३ श्लोकों से करते हैं-

## श्लोक-कदाचिदथ गोविन्दो रामश्राद्भुतविक्रमः। विजल्लतुर्वने रात्र्यां मध्ये गोत्रजयोषिताम् ॥२०॥

श्लोकार्थ - कभी श्रद्भत पराक्रम वाले गोविन्द श्रौर बलदेवजी वजाङ्गनाश्रों के मध्य, रात्रि के समय, वन में क्रीड़ा करते थे ॥२०॥

सुबोधनी--इयं हि लीला कालप्रधाना । मर्थ्येन तिन्नराकरगो कृते शब्दस्यैव माहात्म्यं ग्रतोऽत्र दैत्यानां बाधकत्वम् । बाधने भगवत्सा- निरूपितं भवतीति मिरादानमग्रजायैव । लौकि- कालौकिकमाहात्म्ये ज्ञात एव वेदानां स्वतः प्रामाण्यं सिध्यति । श्रन्यथा भ्रान्तमीमांसकानामिव सर्वो वेद उत्प्रेक्षापरः स्यात् । कदाचिदशीतकाले । स्रथ भिन्नोपक्रमेगा । पूर्वोक्तगोपिकाव्यतिरिक्ताभिः सह क्रीडा । याः पूर्वं शास्त्रपरा लौकिकधर्म-पराश्च स्थिताः, तासामप्यनुभावदर्शनात् सर्व-स्यापि तदधीनत्वज्ञानाद् भगवता बलभद्रेग च सह रमगार्थमिच्छा जाता । भगवांश्च गोविन्द इति तासामपीन्द्र इति क्रियाशक्तिप्रधानो रेमे । रामश्च । तेनापि सह रमगो चित्तप्रसादार्थमद्भुतो विक्रमः पराक्रमो यस्येत्युक्तम् । चकारस्त्वावेश-

समुच्चयार्थः । स्रनेन मध्यमाधिकारिणां वेदपरत्वं न दोषायेति निरूपितम् । स्रन्यथा प्रमाणपराणा-मनन्यभावो भज्येत । स्रद्भुतः पराक्रम इति केवलार्थपराणामेतस्योपयोगः सूचितः । स्रन्यथा इतरिनराकरणां स्वार्थनिरूपणां चेति भगवित वेदे वा द्विगुणा वृत्तिः स्यात् । स्रर्थवदेव शब्द-स्यापि लीलेति वने राज्यामित्युक्तम् । उभाविप विजह्नतुः । उभयो रमणार्थं पूर्वगोपिकापेक्षया हीना इति गोवजयोषितां मध्य इत्युक्तम् । गोप्रा-धान्यो व्रजः, तत्सम्बन्धिन्यो योषित इति ॥२०॥

द्याख्यारं—( यह लीला शब्द ब्रह्म की लीला है, उसमें काल मुख्य है, ग्रर्थात् जिस कर्म के लिए जो काल नियत हुम्रा है उसमें ही वह किया जाता है। जैसे कि कहा है 'उदिते-जुहोति' सूर्योदय में, होम करता है ग्रतः कहा जाता है, कि शब्द ब्रह्म की) इस लीला में काल प्रधान है, जिससे उसमें दैत्य बाधा कर सकते हैं। जिन बाधाग्रों को भगवान् ग्रपनी सामर्थ्य से दूर करते हैं उससे शब्द ब्रह्म का माहात्म्य प्रकट होता है, इसलिए इस लीला प्रसङ्ग में भगवान् शङ्खन्नड़ दैत्य से प्राप्त की हुई मिए। को लाकर ग्रपने बड़े भ्राता बलदेवजी को देते हैं।

जब लौकिक तथा अलौकिक माहात्म्य का ज्ञान होता है, तब वेद स्वतः प्रमाण है, यह स्वयं सिद्ध हो जाता है, यदि यों न होवे, तो भ्रान्त हए मीमांसकों के समान, समग्र वेद उत्प्रैक्षा पर हो जाएगा। श्लोक में 'कदाचित्' शब्द ग्राया है, जिसका तात्पर्य है जब शीत काल नहीं था, उस समय, ग्रीर 'ग्रथ' शब्द ग्राया है जिसका तात्पर्य यह है, कि ग्रब यह लीला उस लीला से पृथक् प्रकार की है। कारण, कि ये गोपियां पूर्व कीड़ा में जो गोपियां थीं, वे नहीं है, अन्य प्रकार की हैं। पहले जिन गोपियों ने यों समभा था कि, यों क्रीडा करना शास्त्र के अनुसार नहीं है, इसलिए क्रीड़ा से दूर रही थी तथा जो पित ग्रादि के भय से सम्मिलित नहीं हुई थीं वे दोनों, शास्त्र ग्रीर लौकिक परायगा रह गई थीं, ग्रब वे भी भगवान का ग्रनुभाव देख समऋने लगीं, कि सब कुछ भगवान के म्राधीन है, जिससे उनको बलभद्र तथा भगवान के साथ रमए करने की इच्छा उत्पन्न हुई। भगवान गोविन्द होने से उनके भी इन्द्र हैं श्रतः क्रिया शक्ति बलरामजी को मुख्य बनाकर, रमएा करने लगी। अद्भुत पराक्रमी बलरामजी के साथ रमए। से चित्त प्रसन्न होगा अतः उनसे भी रमए। की गोपीजनों को इच्छा हुई, श्लोक में 'च' शब्द ग्राया है उसका ग्राशय यह है कि उस समय श्री बलरामजी में भगवान का आवेश भी हो गया था। इससे यह ज्ञात होता है कि जो मध्यमाधिकारियों का वेद निष्ठ होना दोष नहीं । अन्यथा जो प्रमाण पर (वेद अथवा बलरामजी में निष्ठावाले हैं ) हैं उनकी ग्रनन्यता का भंग हो जाएगा। "रामश्रादभुत विक्रमः" ग्रर्थात् राम का ग्रद्भुत पराक्रम है। यों कहने से, जो केवल अर्थ पर हैं ( अर्थात् वेद के कल्प में जो बिना खींचतान किए जो अर्थ निकलता हो उसे अनुसरएा करते हो एवं भगवान् के कल्प में जो अपनी रक्षा एवं काम सुख के प्रयोजन में लगे हुए हों अर्थात् भगवान् में जिनकी निष्ठा सोपाधिक हो ऐसे ) उनके लिए इनकी उपयोगिता

दिखलाई ग्रन्यथा ( यों ग्रधिकारि भेद के भजन में भेद होता ग्रौर भजन के कारण फल में भी यों इसी को उपपन्न करने के लिए दोनों रूप में भगवान की कीड़ा हो रही है, यदि दोनों रूपों में लीला न करें तो ) इतर का निराकरण ( वेद के कल्प में परिसंख्या विधि की तरह ग्रथीत् "पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः' का तात्यर्य जैसे इतर पशुश्रों के भक्ष्मण के निषेध में है वैसे सारी विधियों का तात्पर्य वैदि-केतर कर्म के निषेध में सिद्ध होगा न कि वैदिक कर्म के विधान में, एवं भगवान के शंख चूड़ का वध इतर निराकरण है ) एवं स्वार्थ के निरूपण में ( वेद के कल्प में वैदिक कर्मों के न करने पर प्रत्य-वाय होता है ग्रतः ग्रवश्य करने भी चाहिए यों विधान में तात्पर्य ग्रर्थ होगा तथा भगवान के कल्प में स्वार्थ का ऊपर दे ही दिया गया है ) भी दुहरी कृत्ति माननी पड़ेगी ( जिसे मीमांसा में वाक्य भेद कहते हैं यह एक दोष है ) अर्थ की भांति शब्द की भी लीला है, अतः 'वने तथा रात्र्यां' कहा है। तात्पर्य यह है कि शब्द अर्थ से पृथक् नहीं है और अर्थ शब्द से पृथक् नहीं है दोनों एक ही हैं, इसलिए दोनों वन में रात्रि के समय रमएा करने लगे।

दोनों ने साथ मिलकर रमएा किया, उस समय जो गोपियाँ थी वे पूर्व रमएा वाली गोपियों से हीनाधिकारिग्यां थी, ये गोपियां गौ जिसमें मुख्य है वैसे व्रज से सम्बन्ध वाली थी ॥२०॥

टिप्पर्गीजी का स्राशय:-लौकिक एवं स्रलौकिक माहात्म्य के न जानने पर फलश्रुति स्रर्थात् किस कर्म को करने से क्या फल होगा यह बताने वाले वचनों की संगति यदि प्रत्यक्ष से न बैठे तो उसे उत्प्रेक्षा परक मानना यह श्राधुनिक मीमांसकों का स्वभाव है। जैसे "यजमानः प्रस्तरः" यहां प्रत्यक्ष में यजमान प्रस्तर—याग में उपयोग ग्रानेवाली दर्भमुष्टि—नहीं है ग्रतः यजमान को प्रस्तर कहने का तात्पर्य यही है कि वह भी प्रस्तर की तरह याग में ग्रत्युपयोगी है। ग्रर्थात् यह ग्रालंकारिक प्रयोग हुमा। वस्तुतः तो बात यह है, कि लौकिक प्रमागों के म्राधार पर वेद के म्रर्थ से खिलवाड़ करने वाले भ्रान्त ही हैं क्योंकि लौकिक प्रमाए। अलौकिक अर्थ के बारे में कुछ भी ज्ञान उत्पन्न करने में ग्रसमर्थ हैं, ग्रतः श्रुति का प्रमाग होना इसी में निहित मानना चाहिए कि जैसे श्रुति कहती है वही वस्तु का ग्रलौकिक स्वरूप है।

म्राभास-तत्र शब्दप्राधान्यं निरूपियतुमाह उपगीयमानौ ललितमिति ।

म्राभासार्थ — इस लीला में शब्द की मुख्यता निरूपण करने के लिए निम्न 'उपगीयमानी' श्लोक कहते हैं-

श्लोक - उपगीयमानौ ललितं स्त्रीजनैर्बद्धसौहदैः। श्रलङ्कृतानुलिप्राङ्गो स्रग्विगो विरजाम्बरौ ॥२१॥

श्लोकार्थ - स्नेहवाली स्त्रियां ग्रापकी लीला मनोहर रीति से गा रही थी, दोनों भ्राताग्रों ने सुन्दर ग्राभूषएा पहने थे, शरीर पर चन्दन का लेप किया था, वनमाला पहनी थी तथा सुन्दर वस्त्र धारण किए थे।।२१।।

मुबोधिनी—सर्वाः स्त्रियः ग्रन्तःस्नेहसम्बद्धाः भगवतो गुणागानपरा जाताः । तासामाभ्यन्तरो बाह्यश्च भावो निरूपितः । एवं युक्ताभिः सह स्वस्य सर्वोत्कृष्टस्यैव भावो युक्त इति उभयोः षङ्गुणान् निरूपयित श्रलङ्कृतेति सार्घे स्त्रिभिः । श्रादावलङ्कृतौ सर्वाभरणभूषितौ । शब्दे शिक्षा-दयः, श्रथे देशादयश्चोत्कृष्टा श्रलङ्काराः । तदभावे

तत्र रितर्न स्यात्। ततः श्रनुलिप्ताङ्गौ चन्दना-दिभिः। सद्वासनाव्यतिरेकेगोभयत्रापि रितर्न स्यादिति। श्रङ्गो व्विप सर्वेषु सद्वासनार्थ-मङ्गपदम्। स्रिग्वरगौ मालायुक्तौ। कीर्तिरिप सहायत्वेनोभयत्राप्यपेक्ष्यत इति। विरजेऽम्बरे ययोरिति। सर्वदोषाभावः शुद्धा माया चापेक्ष्यत इति।।२१।।

ट्यास्यार्थ—सकल स्त्रियों के ग्रन्तः करण भगवान के स्नेह से सम्बद्ध हो गए थे, जिससे वे भगवान के गुरागान में परायण हो गई थी। इससे उनका भीतर ग्रौर बाहर का भाव वर्णन किया है। इस प्रकार से योग्य स्नेहवालियों के साथ ग्रपना भाव भी सर्वोत्कृष्ट प्रकट कर दिखाना योग्य है, इससे दोनों के षड्गुणों का वर्णन साढ़ तीन श्लोकों में करते हैं।

सर्व प्रथम अलंकृत होने का अर्थात् सर्वाभरणों से भूषित होने का वर्णन करते हैं। शब्द के कल्प में शिक्षा, कल्प, ब्याकरण निरुक्त ग्रादि वेद के अलंकार हैं। तथा अर्थ के कल्प में देश आदि उत्कृष्ट अलंकार हैं। यदि इस तरह अलंकृत न हों तो उनमें रित उत्पन्न न होती। वे दोनों (रामकृष्ण) अंगो पर चन्दन का लेप लगाए हुवे, जिससे उनमें से सद्वासना प्रकट हो रही थी। सद्वासना से रित उत्पन्न होती है। श्लोक में "अंग" पद से यह प्रकट होता है कि, सकल अंगों से सद्वासना प्रकट हो रही थी। जब तक कीर्ति न हो, तब तक भी रित उत्पन्न नहीं होती, अतः दोनों ने माला धारण कर कीर्ति प्रकट की। रित वृद्धि के लिए सभी तरह के दोषों का न होना भी आवश्यक है और इसी तरह शुद्ध माया का होना भी अतः रज रिहत शुद्ध वस्त्र धारण कर अपने दोषाभाव प्रकट किए।।२१।।

## श्लोक—निशामुखं मानयन्ताबुदितोडुपतारकम् । मल्लिकागन्धमत्तालिजुष्टं कुमुदवायुना ॥२२॥

श्लोकार्थ — चन्द्र तथा तारों के उदय वाले, मिल्लका की गन्ध से मद में भरे भ्रमरों के नाद से सेवित ग्रीर कमलों की सुगन्धवाली वायु वाले, उत्तम सन्ध्या काल का दोनों सन्मान करते थे ॥२२॥

मुबोधिनी—कर्मणां रात्रिरेव प्रधान-मिति सन्ध्यायामेव सन्ध्याग्निहोत्रादिकमिति निशामुखस्य सन्माननम् । तं कालं गुणवन्तं वर्णयति प्रकृतोपयोगाय उदितोडुपतारकमित्या-दिना । उदित उडुपः तारकाश्च यस्मिन् । चन्द्रो-दयः पर्वसूचकः । नक्षत्रोदयो मेघाभावसूचकः । प्रमागां चन्द्रः, फलं नक्षत्रागाित्यिष । पुण्यो वायुः फलसूचक इति तं वर्गायति कुमुदवायुना जुष्ट-मिति । कुमुदसम्बन्धी वायुः शीतलो मन्दश्च भवति । निशामुखस्य विशेषगाम् । उत्तमाधि-कारिभिरिष सेवितिमित्याह मिल्लकागन्धमत्तालि-जुष्टिमिति । मिलकागन्धः शोभनवासनारूपः ।

तेन च मत्ता इतरविस्मारकाः। ताहशा श्रलयः। मानयन्तौ, समीचीनोऽयमिति स्तुवन्तौ। श्रने-षट्पदत्वात् सर्वज्ञाः । तैः सेवितमिति । एवं त्रिधाकाल उत्तमो निरूपितः । ताहशं कालं

नाङ्के ऽपि फलश्रुतियूं के ति निरूपितम् ॥२२॥

व्याख्यार्थ-निशामुख प्रर्थात् सन्ध्या काल का दोनों ने सन्मान किया, कारएा कि कर्म करने में रात्रि की प्रधानता है जिससे सन्ध्यावन्दन ग्राग्निहोत्र ग्रादि कर्म सन्ध्या के समय किए जाते हैं, यह काल गुरावाला होने से, चालू प्रसङ्ग में उपयोगी है अतः शुकदेवजी उसके गुएों का वर्गान करते हैं। उस समय चन्द्रमा तथा तारे उदित हो गए थे। चन्द्रमा के उदय के वर्णन से ज्ञात होता है, कि वह दिन पूर्शिमा का था क्योंकि पूर्शिमा में ही चन्द्रमा का उदय सन्ध्या काल में हो जाता है, भीर नक्षत्र भी चमक रहे थे, जिससे प्रकट होता है, कि ग्राकाश निर्मल है ग्रर्थात् मेघाच्छन्न नहीं है। इसमें प्रमाण चन्द्रमा है ग्रौर फल नक्षत्र है यह भी सूचित हुग्रा। उस समय जो कमलों की गन्ध वाली पुण्य वायु चल रही थी वह फल की सूचना करने वाली थी। मिललका की गन्ध से मत्त भ्रमरों से सेवित कहने से बताया है, कि इस काल का सेवन करने वाले उत्तमाधिकारी भी हैं। मिल्लका पुष्पों की गन्ध उत्तम महकवाली है उससे जो मत्त होते हैं वे दूसरे सबको भूल जाते हैं। भ्रमरों के छ पैर होते हैं, जिसका आशय है वे सर्वज्ञ हैं वैसे भ्रमरों से सेवित यह काल है। इस प्रकार काल की तीन तरह की उत्तमता वर्णन की है, वैसे काल के लिए दोनों भ्राता 'यह काल सुन्दर है, यों कहते हुए उसकी स्तुति करते थे। काल कर्म का श्रङ्ग है, उसकी स्तुति कर दोनों ने यह बताया है कि वेद में जो काल की फल श्रुति है वह योग्य है ॥२२॥

## श्लोक-जगतुः सर्वभूतानां मनःश्रवणमङ्गलम् । तौ कल्पयन्तौ युगपत्स्वरमण्डलमूच्छितम् ।। २३।।

श्लोकार्थ-सर्व प्राणियों के मन ग्रीर कानों के मङ्गलकारी जैसे हो, वैसे एक साथ स्वर के मण्डलों की मूर्छना करते हुए दोनों भ्राता गान करने लगे।।२३।।

सुबोधनी--तदा सर्वप्राणिनामेव मन:-श्रवणयोः मङ्गलं जगतुः, गानं कृतवन्तौ । पर्यव-सानोत्तमत्वान्मनोमञ्जलम्, स्वरूपोत्तमत्वात् श्रवरामञ्जलमिति । तत्र गाने विशेषमाह तौ कल्पयन्ताविति । युगपदेव स्वरमण्डलस्य स्वर-

समूहस्य मूर्चिछतं, मूर्च्छनां कलायन्तौ इति द्वयो-रेकमुखता निरूपिता । मूर्च्छनाव्यतिरेकेण न मनो लीनं भवति । लयव्यतिरेकेगा च सर्वात्मना तत्परता न भवतीति तथाकरराम् ।।२३॥

च्याख्यार्थ - तब दोनों ने सर्व प्राशायों के मन ग्रौर कर्गों के लिए मङ्गल कारक गान किया। यह गान ग्रन्त में ग्रर्थात् फल रूप में उत्तम होने से मन के लिए मङ्गल रूप था स्वरूपतः उत्तम होने से श्रवण मंगल था। गान की विशेषता बताने के लिए शुकदेवजी कहते हैं, कि वे दोनों एक ही समय में साथ ही स्वर समूह की मूर्छना करते थे, यों कहने का भावार्थ यह है, कि बलरामजी ग्रौर श्रीकृष्ण का मुख एक है अर्थात् उनमें भेद नहीं है। वे दो दीखते हुए भी एक हैं, बलदेवजी वेद रूप हैं तो श्रीकृष्ण वेद के अर्थ रूप हैं। जब तक गान में मूर्छना प्रकट नहीं होती है तब तक मन लीन

नहीं होता है, ग्रीर लय के सिवाय सर्वात्मभाव से तत्परता भी नहीं होती है, इसलिए गान इस प्रकार

नहीं होता है, ग्रौर लय के सिवाय सर्वात्मभाव से तत्परता भी नहीं होती है, इसलिए गान इस प्रकार किया, जैसे मूर्छना तथा लय प्रकट देखने में ग्रावे ।।२३॥

श्राभास-ततस्तस्य फलमपि जातमित्याह गोप्य इति ।

ग्राभासार्थ-पश्चात् उसका (गान का) फल भी हुग्रा, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'गोप्यः' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—गोप्यस्तद्गीतमाकर्ण्यं मूर्चिछता नाविदन् नृप । स्रंसद्दुकूलमात्मानं स्रस्तकेशस्रजं ततः ॥२४॥

श्लोकार्थ—हे नृप! गोपियाँ वह गीत सुनकर मूर्छित हो गईं, जिससे उनका ग्रपने वस्त्रों के गिरजाने का ग्रौर केशों में गूंथे हुए फूलों के गिरने का भी भान नहीं रहा ॥२४॥

सुबोधिनी—तयोगींतं ताहशमाकण्यं मूछिताः । सत्य ग्रात्मानं नाविदन्। मूच्छीयामपि वासना तिष्ठतीति नाविदिन्निति तदभावायोक्तम्। नृपेति सम्बोधनं गीतरसाभिज्ञत्वाय। यो भावः सर्वथा

न विस्मृतो भवति तं वर्णयिति स्नंसद्दुकूलिमिति । दुक्कलमधोवस्त्रम् । तदप्यधः पततीव । स्रस्ताः केशाः तेषु स्रजश्च यासाम् । देहे ग्रान्तं विस्मरणं निरूपितम् ॥२४॥

व्याख्यार्थ—उन दोनों का इस प्रकार से किया हुग्रा गान सुनकर, गोपियां ग्रपने को भूल गईं। यहां 'ग्रात्मानं' ग्रर्थात् ग्रपने को कहने का भाव बताते हैं कि मूर्छा में भी वासना रहती है, किन्तु इनको वैसी मूर्छा न थो जिसमें वासना हो। वासना रहित थी जिससे ग्रपने को भी भूल गईं इसलिए छ्लोक में 'ग्रात्मानं' पद दिया है। परीक्षित को नृप विशेषण इसलिए दिया है, कि वह गीत रस को जानता है। गोपियों में गान सुनने से वैसा गूढ भाव उत्पन्न हुग्रा, जो भाव कभी भी विस्मृत होने वाला नहीं है जिसका वर्णन करते है, उस भाव में ऐसे मग्न हो गई कि उनको ग्रपने ग्रधोवस्त्र जो गिरने जैसे हो गए उनका भी ध्यान नहीं रहा। तथा केशों से पुष्प गिर रहे थे, उनका भी ज्ञान नहीं रहा। इससे प्रमाणित होता है कि गोपियों को देह की ग्रत्यन्त विस्मृति हो गई।।२४॥

ग्राभास—ग्रवश्यं प्रमाण्डले मार्गे दैत्योपद्रवो भवतीति तन्निरूपणार्थं लीला-मुपसंहरति एवं विक्रीडतोरिति ।

ग्राभासार्थ--जहां प्रमाण का बल होता है, वहां दैत्य उपद्रव करते ही हैं, उसके निरूपण के लिए 'एवं विक्रीड़तोः' इलोक में लीला का उपसंहार करते हैं—

श्लोक—एवं विक्रीडतोः स्वैरं गायतोः सम्प्रमतवत् । शङ्खान्त्रड इति ख्यातो धनदानुवरोऽभ्यगात् ॥२४॥ श्लोकार्थ — इस प्रकार स्वेच्छा के ग्रनुसार मदोन्मत्त की भांति दोनों भ्राताग्रों के गाते ग्रीर कीड़ा करते समय शङ्खचूड़ नाम वाला कुबेर का सेवक ग्रागया ।।२५॥

मुबोधिनी—स्वैरं यथा भवति तथा विशेषेण कीडतोरित । मूछिताभिरिव प्रमत्ताभिरिव कीडा ग्रत्यन्तं स्वच्छन्दा भवतीति । मध्ये क्रीडा, मध्ये गानमिति द्वयं निरूपयति । क्रीडतोर्गायतोः सतोरिति । स्त्रीभिः सह समानधर्मतासिद्धचर्थं सम्प्रमत्तवदिति । ग्रावेशावतारयोः ग्रावेशद-शायां तुल्यतेति ज्ञापियतुं द्वयोः सामान्येन निरूप्णम् । एवं सर्वस्मिन्न व विकले शङ्खन्डनामा कश्चिद् धनदस्य कुबेरस्यानुचरः स्त्रीकामो

भगवन्तं प्राकृतं मत्वा स्वयं ता नेतुमागत इत्याह शङ्ख्यन्नड इति । शङ्क्षिनिधिश्च्र्डायां वर्तत इति । ग्रनेन नारदस्यापि दोषः परिहृतः । यथा तौ पूर्वं धनमत्तौ, एवमयमपि प्राप्तिनिधिरिति सम्प्रमत्तः । धनद इति नाम्ना च सर्वेव सामग्री श्रीमदरूपा निरूपिता । यत्र धनम्, तत्रैव स्त्रिय उचिता इति । सर्वा एव श्रुतयो लौकिकाः कर्तव्या इति पाषण्डिनां बृद्धिः ॥२५॥

व्याख्यार्थ—दोनों भ्राता स्वच्छन्द होकर विशेष प्रकार से क्रीड़ा करने लगे। स्वच्छन्दता का कारण कहते हैं कि जिनसे क्रीड़ा कर रहे थे, वे गोपियां मूछित जैसी एवं प्रमत्त जैसी थीं इसलिए वे भी प्रमत्त जैसी क्रीड़ा करने लगे। गान करते हुए बीच में क्रीड़ा करते थे, फिर क्रीड़ा ग्राधे में छोड़ गान करते थे इस मदोन्मत्त जैसे बनकर गान ग्रौर विशेष क्रीड़ा में मग्न थे। वैसे प्रमत्त बन जाने का कारण यह था, कि जिनसे क्रीड़ा कर रहे थे वे प्रमत्त थी ग्रतः इनको भी वैसा ही बनना पड़ा। समान धर्मी होने पर ही रस की ग्रभिव्यक्ति होती है। दोनों को इस क्रीड़ा में समान दिखलाया गया है जिसका तात्पर्य यह है, कि इस क्रीड़ा में बलदेवजी में श्रीकृष्ण का ग्रावेश है ग्रतः दोनों की समानता कही है।

इस प्रकार क्रीड़ा तथा गान करते हुए जिस समय, सर्व की ग्रवस्था उन्मत्त जैसी हो गई, उस समय स्त्रियों की कामना वाला कोई शङ्ख्रचूड़ नाम कुवेर का सेवक भगवान को प्राकृत पुरुष जानकर स्वयं उन स्त्रियों को लेने के लिए ग्राया, उसका नाम शङ्ख्रचूड़ इसलिए पड़ा था जो इसके मस्तक में शङ्ख्रनिधि थी, इस नाम से यह बताया गया है, कि धन जिनके पास होता है वे धन के मद से मर्यादा रहित होकर ग्रनुचित कार्य करते हैं, जिससे उनको शिक्षा देने के लिए महान् पुरुषों को दण्ड देना पड़ता है, दण्ड देने में उन महापुरुषों का कोई दोष नहीं है। जैसे कि नलकुबर ग्रौर मिणाग्रीच धन मद से उन्मत्त हो, निर्लज्ज बन क्रीड़ा करते थे, उनके मद को नाश करने के लिए नारदजी ने उनको शाप दिया, जिसमें नारदजी का कोई दोष नहीं है, यहां शङ्खचूड़ भी धन मद से उन्मत्त हो भगवान् को प्राकृत पुरुष जान स्त्रियों को लेने के लिए ग्राया है, इस ग्रपराध से भगवान् इसका नाश करेंगे जिसका दोष भगवान् को भी नहीं लगेगा। कुबेर का नाम धनद कहकर यह समभाया है कि वहां सर्व सामग्री मदरूप है ग्रौर जहां धन है वहां ही स्त्रियां हो यह उचित है।

<sup>.</sup> १—बलरामजी ग्रौर श्रीकृष्ण, २—लाख-करोड़

पाखण्डियों की बुद्धि ' सर्व श्रुतियों का ग्रर्थ लौकिक पदार्थों पर लगाती है ।।२५॥ श्राभास—ततो यत् कृतवांस्तदाह तयोनिरीक्षतोरिति ।

ग्राभासार्थ-पश्चात् शङ्खचूड़ ने जो कृत्य किया, उसका वर्णन 'तयोनिरीक्षतो' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-तयोर्निरीक्षतो राजन् तन्नाथं प्रमदाजनम् । क्रोशन्तं कालयामास दिश्युबीच्यामशङ्कितः ॥२६॥

श्लोकार्थ — हे राजन ! उन दोनों के देखते हुए तथा वे दोनों जिन स्त्रियों के नाथ हैं ऐसी उन ग्राक्रोश करती हुई स्त्रिोयों को उठाकर नि:शंक होकर उत्तर दिशा की तरफ चल पडा।

सुबोधिनी-राजित्रति सम्बोधनं शत्रुणां स्त्रीहरणां स्वाभाविकमिति तत्र सहजदोष इति ख्यापनार्थम् । तावेव नाथौ यस्य । प्रमदाः स्त्री-विशेषाः । तेषां जनः समूहः । सामान्यशब्दः समूहवाची भवतीति। विशेषपराश्चेन्न गच्छेय-रिति ज्ञापयित् सामान्यवचनम् । क्रोशन्तमिति ।

तासामनिच्छा तस्य च भयाभावः सूचितः । कालयामास । यथा कालः ग्रप्रतिहतबलः सर्वा-नेव कालयति हरति, तद्वदित्यर्थः दी । उदीच्यां दिशीति। स्वगृहे बलाधिक्याय । ग्रत एव ग्रशङ्कितः, किं करिष्यति भगवानिति ।।२६॥

व्याख्यार्थ—श्लोक में परीक्षित् को हे राजन् ! संबोधन देने का आशय, आचार्य श्री प्रकट करते हैं, कि शत्रु यों की स्त्रियों को हरगा करना, यह राजायों का स्वाभाविक धर्म है उनमें यह सहज +दोष है। शङ्ख चूड़ भी राज सम्बन्धी है ग्रतः उसमें भी यह दोष सहज ही है।

वे दो भ्राता जिनके नाथ हैं, वैसी चिल्लाती हुई विशेष स्त्रियों के समूह को, जैसे काल के बल को कोई भी रोक नहीं सकता है, वैसे शङ्खचुड भी ग्रपने को वैसा समभ, निडर हो, उनको उत्तर दिशा की तरफ ले जाने लगा, कारएा कि अपने घर में अधिक शक्ति उत्पन्न हो जाती है इसलिए भी उसको डर न हुन्ना वह समभने लगा कि भगवान म्रब क्या करेंगे ? ये गोपियां रास पञ्चाध्यायी वाली गोपियां नहीं थीं यदि वे होती तो शङ्खचूड़ को लेने की शक्ति न होती (रासस्थ गोपियां तो पुरुषोत्तम स्वरूप में ग्रासक्त थीं ग्रौर ये साधारण गोपियां वेद रूप बलराम ग्रौर ग्रर्थ रूप कृष्णाचन्द्र में ग्रासक्त थीं ) इसलिए, इनके लिए सामान्यवाचक जन शब्द दिया है ॥२६॥

श्राभास-ततो भगवद्भचां यत् कृतं तदाह क्रोकन्तमिति ।

<sup>+</sup> ग्रपने जन्म के साथ वह दोष भी जन्मा है-१—तामसी बृद्धि सदैव विपरीत अर्थ करती है-अनुवादक

श्राभासार्थ-श्रनन्तर दोनों भ्राताग्रों ने जो कुछ कृत्य किया उसका वर्णन 'क्रोशन्त' श्लोक में करते हैं-

#### श्लोक-कोशन्तं कृष्ण रामेति विलोक्य स्वपरिग्रहम् । यथा गा दस्युना ग्रस्ता भ्रातरावन्वधावताम् ॥२७॥

श्लोकार्थ-जैसे डाकू से पकड़ी हुई गाएं चिल्लाती (रंभाती) हैं वैसे ही अपनी की हुई गोपियों को 'कृष्ण ! राम !' इस प्रकार नाम ले लेकर दू: खित ध्विन से पुकारती हुई देखकर, दोनों भ्राता उनके पीछे दौड़े ॥२७॥

कुर्यु:, तदा न निवारयेदपि । निह भगवान् ग्रन्वधावतामिति । भ्रातरावित्यभयोः परिग्रहः न निवारयेत् । किन्तु स्वपरिग्रहं स्वेन पूर्वमेव मेवाधावताम् ।।२७।।

सुबोधिनी-यदि ताः कृष्णरामेत्याक्रोशं न परिगृहीत इति क्रोशन्तं स्वपरिग्रहं विलीक्य स्वतोऽन्यचित्तं निवारयति । तत्राप्यन्यस्य चेत्, उभाभ्यां रक्षगीय इति । स्रनु ग्रह्गानन्तर-

व्याख्यार्थ - जो हे कृष्ण ! हे राम ! इस प्रकार नाम लेकर वे आकृत्द न करती तो उनको लौटाकर लाने के लिए न भी जाते। भगवान् जिनका दूसरों में चित्त होता है, उनसे उनके चित्त को स्वतः नहीं हटाते हैं और उसमें भी, यदि वे दूसरे की हो तो लौटाने का प्रयत्न न करें, किन्त ये तो अपनी की हुई हैं। आपने पहले ही इनको अपना लिया है अतः चिल्लाते हुए अपने परिग्रह को ख. दोनों भाता उनके पीछे दौडे, कारएा, कि दोनों का परिग्रह है दोनों ने उनको अपनाया है अत: दोनों को उनकी रक्षा करनी योग्य है। श्लोक में 'ग्रनु' पद का भावार्थ बताते हैं, कि शङ्खचूड़ के ले जाने के पीछे ये दोनों भ्राता दौडे थे ॥२७॥

## श्राभास-दूरे नीयमानाः दूरादेवाश्वासितवन्तावित्याह मा भेष्टत्यभयारावाविति।

म्राभासार्थ-शङ्ख चूड़ उनको दूर ले गया था, म्रतः उनको म्राश्वासन देने के लिए यहां से ही जोर के शब्दों से कहने लगे 'मत डरो' जिसका वर्णन 'मा भैष्टेत्यभयारावौ' इस श्लोक में करते हैं-

#### श्लोक-मा भेष्टत्यभयारावौ शालहस्तौ तरस्विनौ। श्रासेदतुस्तं तरसा त्वरितं गुह्यकाधमम् ॥२६॥

श्लोकार्थ-हाथ में शाल के वृक्ष ले 'मत डरो मत डरो' ऐसे अभय शब्द कहते हुए अति वेग के साथ जल्दी से दौड़ते हुए उस नीच यक्ष के पास तुरन्त पहुँच गए।२८।

मुबोधिनी--मा भेष्टेत्ययमारावो भयनिवर्तको | स्ति । तरस्विनौ ग्रतिवेगवन्तौ । यथा मध्ये भवति । शालवृक्षौ हस्ते ययोरिति महासामर्थं एकामिप गृहीत्वा न गच्छेत्, न स्पृशेद्वे ति शीघ्र-दूरादेव प्रदक्षितम्, न तु तयोः कश्चनीपयोगो- मासेदतुः निकटे गतौ । श्रासेधतुनिवारितवन्तौ वा ।

तं शङ्खचूड्म् । तरसाऽविचार्येव । देवो मनूष्या- । मध्येऽधमः । ग्रागमने यक्षत्वं प्रयोजकम्, पलाय-पेक्षया महाबलो भवतीति विचार प्राप्तिः । त्वरितं पलायनार्थं । यतो गृह्यकानां यक्षाणां

नेऽधमत्वम् ॥२८॥

व्याख्यार्थ — 'मत डरो' यह वचन भय को दूर करने वाला है। दोनों भ्राताग्रों के हाथों में शाल के वक्ष थे जिससे उनकी महती समर्थंता प्रकट हो रही थी। उस वृक्ष का उनको किसी प्रकार प्रयोग करने का नहीं था केवल ग्रपनी सामर्थ्य दिखानी थी । बहुत वेग से, जल्दी इसलिए जाने लगे जैसे वह एक स्त्री को भी ले न जा सके ग्रौर न किसी को स्पर्श भी कर सके, ग्रतः जल्दी से उसके पास पहेंच गए। यदि श्लोक में 'ग्रासेधतुस्तं' इस प्रकार पाठ माना जाए तो उसका ग्रथं होगा, 'तं' उसको (शङ्खचूड़ को) 'ग्रासेधतु' रोक रखा ग्रर्थात् पकड़ लिया। यह विचार नहीं किया कि देवता मनुष्य से बलवान् होते हैं। जल्दी क्यों की ? भाग न जावे इसीलिए जल्दी की, कारएा कि यक्षों में यह नीच है भागने में इसको लज्जा न होगी, स्त्रियों के ले जाने के लिए ग्राने में यक्षत्व प्रेरक था, भागने में इसकी ग्रधमता प्रेरक थी।।२८।।

श्राभास-पूर्व ताभिः सहितः शीघ्रं गच्छन् स्थितः, इदानीं स्वयमेव पलायितुं विचारितवानित्याह स बोध्येति।

श्राभासार्थ--प्रथम गोपियों को साथ ले, जल्दी जाने की इच्छा वाला था, किन्तु अब इनके पहुँचने पर ग्राप ग्रकेले भागने का विचार करने लगा, जिसका वर्णन 'स वीक्ष्य' श्लोक में करते हैं-

श्लोक — स वीक्ष्य तावनुप्राप्ती कालमृत्यू इवोद्विजन् । विसृज्य स्त्रीजनं मूढः प्राद्रवज्जीवितेच्छ्या ।।२६।।

श्लोकार्थ - काल व मृत्यु के समान उन भ्राताग्रों को यहां ग्राया हुग्रा देख वह मूढ स्त्रीजनों को छोड़ स्रकेला ही जीने की इच्छा से भाग गया ॥२६॥

स्बोधिनी-ग्रन्प्राप्तौ भगवन्तौ वीक्ष्य, सोऽह्यबुद्धिः स्त्रोजनं विसृज्य, प्राद्रविदिति सम्बन्धः । तस्य तथाकरणे या बृद्धिरासोत्, तामाह कालमृत्यू इवोद्विजन्निति । एकः कालः स्वस्य नाशसमयः। ग्रपरो मारक इति । एकोऽ-

प्यनिवार्यः, तत्रोभयोः किं वक्तव्यमिति पलायने जीवितेच्छैव हेतुः। सति जीवने भोग इति। ननु शरगां कुतो न गतः, जीवेत्, न तु पलायनं जीवनसाधनमिति चेत्, तत्राह मुढ इति । इममर्थं न जानातीति ॥२६॥

व्याख्यार्थ--बलरामजी ग्रौर श्रीकृष्णचन्द्र को ग्रपेने पास पहुँचा हुग्रा देख, वह ग्रल्प बुद्धि-वाला स्त्रीजनों को छोड़ दौड़ गया। उस (शङ्खचूड़) को यों करने की बुद्धि इसलिए हुई कि उसको यह ज्ञान हो गया कि एक काल है प्रर्थात् मेरे मरने का समय सिद्ध करने वाला है ग्रीर दूसरा मारने वाला है। एक को भी हटा नहीं सकता हूँ तो दोनों को हटाने के लिए क्या कहना है? इसलिए यदि जीना है तो भागना ही अच्छा है, जीता रहूंगा तो भोग भोग सकूंगा, यों निश्चय कर, भाग गया। यदि जीने की ही इच्छा थी तो भागने के बदले शरएा आ जाता, तो सत्य जीवन हो जाता, भागजाना कोई जीने का साधन नहीं था इसलिए ही श्लोक में 'मूढ़ः' कहा है। यह शंखचूड़ मूर्ख है, इस आशय को नहीं जानता है, अर्थात् भगवान् के शरएा जाने से मेरा जीवन सुरक्षित रहेगा इस भाव का उसको अज्ञान है।।२६।।

#### म्राभास-म्रानुपाये प्रवृत्तस्य न कार्यं सिध्यतीत्याह तमन्वधावदिति ।

ग्राभासार्थ—जो साधन नहीं है, उसको साधन समभ यदि कोई भी करता है, तो उसका कार्य पूर्ण नहीं होता है इसका वर्णन 'तमन्वधावत्' श्लोक में करते हैं—

## श्लोक—तमन्वधावद् गोविन्दो यत्र यत्र स धावति । जिहीर्षु स्तिच्छरोरत्नं तस्थौ रक्षन् स्त्रियो बलः ॥३०॥

श्लोकार्थ—जहां जहां वह दौड़ता हुग्रो जा रहा था, वहां वहां गोविन्द भी उसको पकड़ कर उसकी मिए। लेने की इच्छा से उसके पीछे दौड़े, ग्रौर बलरामजी वहां ही स्त्रियों की रक्षा के लिए खड़े रहे।।३०॥

सुबोधिनी—गोविन्द इति । तेषां रक्षार्थं विनियोग ग्रावश्यकः । स्विक्रियाया ग्रन्थथेन्द्रत्वं न स्यादिति । रक्षा च दोषस्य मूलोच्छेद एव, न तु तस्मिन् कथमि विद्यमाने । ग्रतो यत्र यत्रैव स पलायते, तत्रै व तमन्वधावत् । ननु दूरादिप मारणे सम्भवति भगवान् किमिति धावनं कृतवान्, तत्राह् जिहीर्षु स्तिच्छरोरत्निमिति । दूरान्मारणे यक्षास्तदीयास्तं नयेयुः । ग्रमारितश्च

स्यात् । मगाौ विद्यमाने मिगिरिव शस्त्रै रप्य-वध्यः । ग्रतः स्वस्यैव गमनम् । जीवानामवध्य इति । स्त्रियो रक्षन् बलः जातः । ग्रन्यथा ततोऽन्यो हरेत् । तदीया हि बहवः, ते घातयेयु-रेव । ग्रत एकेन रिक्षतव्याः बल इति बहूनाम-प्यागमने रक्षार्थमुक्तम् । स्त्रियो हि रक्षगाीया एव ॥३०॥

व्याख्यार्थ शिकृष्ण गोविन्द हैं ग्रतः उनको ग्रपनी क्रियाशक्ति का भक्तों के लिए उपयोग करना ग्रावश्यक है, यदि भगवान ग्रपनी क्रिया शक्ति भक्तों की रक्षा के कार्य में न लगावें तो ग्रापका इन्द्रपन सिद्ध न होवे। दोष किसी प्रकार ग्रंश रूप भी न रहे, जड़ से कट जावे जिसको 'रक्षा' कहा जाता है। ग्रतः जहां जहां वह भागता था वहां वहां कृष्ण भी उसके पीछे जाते थे। यदि कहो, कि भगवान दूर से भी मार सकते हैं तो पीछे पीछे दौड़ने की क्या ग्रावश्यकता थी, इसके उत्तर में कहते हैं, कि केवल वध नहीं करना था किन्तु उसके शिर में जो मिण थी वह भी लेनी थी, यदि भगवान उसको दूर से मार देते तो वह मिण उसके सम्बन्धी यक्ष ले जाते, ग्रौर जब तक उसके मस्तक में मिण रहती है, तब तक वह मरता नहीं, मिण के होते हुए शस्त्रों से भी उसका वध नहीं हो सकता। दूसरे किसी जीव से भी वह मारा नहीं जाता, इसलिए ग्रपना जाना ही ग्रावश्यक था, बलरामजी स्त्रियों की रक्षा करते थे। यदि वहां स्त्रियों की रक्षा के लिए बलरामजी न रहते, तो वहां से कोई दूसरा यक्ष ले जाता, उस शङ्खचूड़ के ग्रन्य बहुत साथी थे जो स्त्रियों का वध भी शायद

करदे ग्रतः रक्षा के लिए एक का वहाँ ठहरना ग्रावश्यक था बलरामजी बलवान हैं, बहुत ग्रावे तो उनसे भी रक्षा करने में शक्तिमान हैं, कारएा, कि स्त्रियां तो रक्षा करने के ही योग्य हैं।।३०।।

श्रामास -- ततो भगवान् यत् कृतवाँस्तदाह श्रविदूर इवेति।

म्राभासार्थ-पश्चात् भगवान् ने जो कुछ किया जिसका वर्णन 'ग्रविदूर' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-ग्रविदूर इवाभ्येत्य शिरस्तस्य दुरात्मनः। जहार मुष्टिनैवाङ्ग सहचूडार्मांग विभुः ।।३१।।

श्लोकार्थ-हे ग्रङ्ग ! समीप हो, इस प्रकार उसके पास जाकर, उस दुब्ट का शिर चूड़ामिए। के साथ प्रभु ने एक मुक्की से तोड़ दिया ॥३१॥

सुबोधिनी-कियद्धावनेनैव स प्राप्तः । म्रविदूरे निकट एव। वस्तुतस्तु दूरे गतः, परं कालविलम्बाभावाद् ग्रविदूर इवाभ्येत्य निकटे गत्वा, तस्य शिरो जहार। ननु पलायितवधो निषिद्धः, किमिति भगवान् क्लिष्टं कृतवानित्या-शङ्कचाह दुरात्मन इति । स हि दुरात्मा वध्य एव । त्रयीदिषो हि इन्यन्त एव । निमित्तं तु दारापहारित्वं जातमेव । ग्रन्यथा पूर्वमेव हन्यात् । ग्रधुना परित्यागे पुनरागच्छेत्। केवलनलभद्र-क्रीडायां वा समागत्योपद्रवं कुर्यात् । यतो दृष्टा-न्तः करणः, ग्रतो वध्य एव । ग्रतस्तस्य शिर एव

ज्ञानशक्तिप्रधानं मुष्टिनैव जहार। न तु भेदनं कृतवान् । किन्तु यथा राशेः सकाशात् मृष्टिना तन्द्रला ह्रियन्ते, तथा राशीभूतास्तस्यावयवा मुष्टिनैवाहृताः । यदैव स गोपिकाहरणार्थमुद्यमं कृतवान्, तदैव संयोजका देवा ग्रवयवेभ्यो निर्गताः । केवलं मिएप्रभावादवयवी स्थितः । भगवान् पुनः चूडामिए।सहितं तिच्छरो जहार। स्वकर्मगौव विशकलित इति भगवान् ग्रक्लिष्ट-कर्मेंव। किञ्च, विभूः समर्थः, मर्गारपि सामर्थ्यं दूरीकर्तु म् ॥३१॥

व्याख्यार्थ-कुछ दौड़ने के बाद भगवान् ने उसको पकड़ लिया। भगवान् ने उसको ऐसे पकड़िलया, जैसे कोई पास में खड़ा हो यद्यपि वह बहुत दूर चला गया था। पकड़ते ही उसके शिर का हररा कर लिया। जो भाग जावे उसके मारने का शास्त्रों ने निषेध किया है तो भगवान ने वैसा निषिद्ध कार्य कैसे किया ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि वह दुष्ट था, दुष्ट मारने के ही योख़ है, चाहे वह भाग भी गया हो। त्रयी-वेद के शत्रु + मारने योग्य हैं। ग्रौर स्त्रियों को चुरा ले जाने से शङ्खचूड़ का शत्रु होना स्पष्ट हो गया ग्रतः उसको मारने में कोई दोष नहीं है। इस समय मारने का कारण स्त्रियों का हरण है, नहीं तो भगवान इसको पहले ही मार देते। यदि श्रव इसको छोड़ दें तो फिर ग्राकर, उपद्रव करें। जब ग्रकेले बलभद्र कीड़ा करें, तब ग्राकर उपद्रव कर सकता है कारण इसका अन्तःकरण दुष्ट है। अतः यह मारने के ही योग्य है छोड़ने योग्य नहीं है। इसलिए

<sup>+</sup> वेद से द्वेष करने वाला मारने के योग्य है शङ्खचूड़ वैसा था अतः उसको मारने में कोई दोष नहीं है-

इसके ज्ञान प्रधान शिर को ही मुट्ठी से हरण कर लिया, किन्तु तोड़ा नहीं। जैसे धान के ढेर से मुट्ठी द्वारा चावल ले लिए जाते हैं उसी प्रकार ढेर बने हुए इसके अवयवों से मुट्ठी से इसका शिर ले लिया। सर्व अवयव आपस में जुड़े हुए रहते हैं उसका शिर मुट्ठी में अलग कैसे आ गया? इसका उत्तर देते हैं, कि जिस समय श्रृङ्ख चूड़ ने गोपियों को चुराने का उद्यम किया उस समय ही अवयवों को परस्पर जोड़कर रखने वाले देव, शरीर के अवयवों से निकल गए थे, यह शरीर जो जुड़ा हुआ देखने में आता था वह कैवल मिण के प्रभाव से दीखता था इसलिए भगवान ने चूड़ामिण सहित इसके शिर का हरण किया। शृङ्ख चूड़ के अवयव तो, उसके अपने कमें से छिन्न भिन्न हो गए, भगवान तो जैसे सदैव अक्लिष्ट कर्मा हैं, वैसे अब भी रहे। भगवान को किसी कर्म करने में परिश्रम नहीं होता है, कारण, कि समर्थ हैं अर्थात मिण के सामर्थ्य को भी मिटा देने में समर्थ हैं।।३१।।

#### श्राभास-एवं कृते स हतो जात इत्याह शङ्ख चूडं निहत्येति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार कार्य करने से ग्रर्थात् चूड़ामिए। वाले शंखचूड़ के मस्तक को हरने से, वह मर गया, जिसका वर्णन 'शंखचूड़ निहत्य' श्लोक में करते हैं।

## श्लोक—शङ्ख्युडं निहत्यैवं मिश्समादाय भास्वरम् । श्रम्रजायाददत्रीत्या पश्यन्तीनां च योषिताम् ।।३२।।

श्लोकार्थ — इस प्रकार शङ्ख चूड़ का वध कर उसकी चमकती हुई मिए लेकर स्त्रियों के देखते हुए प्रेम से बड़े भाई बलदेवजी को दी ॥३२॥

सुबोधिनी - एवं प्रकारेण तस्य हननम्, न तु प्रकारान्तरेण । तस्य मुक्तिनिराकरणार्थं निहत्यं-वेत्युक्तम् । मृतद्रव्यं न ग्राह्यमित्यत ग्राह भास्वर-मिति । 'श्रस्थानान्मण्युक्तम' मिति वाक्यात् । मिण्ग्रहणेन मिण्गता देवता । ताः कामयतीति पक्षे कामना सफला कृता । मिण्ग्रहणेन तस्य मुक्तिदेंयेति शङ्कां वारियतुं श्रग्रजायाददत् । तत्रैव स्थित्वा देवताया ग्रप्युपभोगो भवत्विति प्रीत्यैव श्रद्धत्, न तु याचितः । स्त्रीणां प्रार्थना-भावायाह पश्यन्तीनामिति । चकारात् सर्वाभ्यः

प्रदर्श तासां स्पर्शानन्तरं योषितामन्येषां च देवानां परयतामिति । प्रमाणसिद्धचर्थं यत् किञ्चित् करोति, तत्सर्वं तदिधष्ठातर्येव प्रयच्छ-तीति ज्ञापितम् । प्रमाणबलमेवात्र मुख्यमिति न प्रमेयविचारेण कोऽप्यर्थः शङ्कनीयः ॥३२॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीमल्लक्ष्मग्-भट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशम-स्कन्धविवरगो एकत्रिशाध्यायविवरगाम् ।

व्याख्यार्थ — इसी प्रकार, भगवान ने शङ्ख चूड़ का वध किया अन्य प्रकार से नहीं। श्लोक में श्री शुकदेवजी ने 'निहत्यैव' इसलिए कहा है कि भगवान की इच्छा थी, कि इसकी मुक्ति न हो। 'भास्वरम्' कहने का तात्पर्य यह है कि मृतक का पदार्थ नहीं लेना चाहिए, क्योंकि वह अशुद्ध होता है किन्तु चमकवाला पदार्थ अपवित्र नहीं होता है, कारएए, कि प्रकाश वाले पदार्थ में अधिष्ठाता देव

रहता है। ग्रतः भगवान ने मिए। को ग्रद्ध + जानकर, ही लिया था। मिए। ग्रहण से मिए। गत देवता समभना चाहिए। गोपियों की इच्छा थी, कि मिए लेनी चाहिए, ग्रतः भगवान ने मिए लेकर उनकी कामना पूरण की है। मिए लेकर उसकी मुक्ति देनी चाहिए यों कोई कहे, तो उस शङ्का का निवारण करते हैं, कि भगवान यदि अपने पास रखते वा अपने लिए ली होती, तो मुक्ति भी देते किन्तू अन्य के लिए ली थी अतः अन्य को (बड़े भाई को ) दे दी। वह मिए प्रेम से बलरामजी को इसलिए दी, कि बलदेवजी मिए। में स्थित देवता का भी स्वतन्त्रता से उपभोग करें। बलरामजीं ने मांगी नहीं थी ग्रौर स्त्रियों ने भी प्रार्थना नहीं की थी, किन्तु भगवान ने स्वयं उन सबके देखते हुए मिरा बलरामजी को दी। श्लोक में 'च' शब्द ग्राया है जिसका ग्रर्थ है 'ग्रौर' उस ग्रौर का ग्राशय यह है, कि भगवान ने बलदेवजी को मिए देने से, प्रथम सबको मिए। दिखाई तथा उनको मिए। का स्पर्श कराया, बाद में, उनको मिए। दी। इस प्रकार करने का कारए। प्रमाए। की सिद्धि थी। भगवान प्रमारा की सिद्धि के लिए जो कुछ करते हैं, वह सब प्रमारा के श्रधिष्ठाता को ही देते हैं। यों करने से, भगवान ने यह समकाया है, कि मैं प्रमाण की सिद्धि के लिए जो कुछ करता है, वह प्रमारा के अधिष्ठाता को ही देता हूं। इस प्रकररा में, प्रमारा बल ही मुख्य है इसलिए यहां प्रमेय बल से किसी भी प्रकार की शङ्का नहीं करनी चाहिए।।३२॥

+ 'ग्रस्थानात् मिएामूत्तमम्' ग्रपवित्र स्थान में भी मिएा पवित्र रहती है।

इति श्रीमद्भागवत महापुराएा, दशमस्कन्ध (पूर्वार्थ) के ३१ वें ग्रष्ट्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य चरए कृत श्री सुबोधिनी ( संस्कृत टीका ) के 'तामस कल' अवान्तर प्रकरण का "श्री" धर्म निरूपक छठा अध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

श श्रीकृष्णाय नमः ॥
 श श्री गोपीजनवञ्चभाय नमः ॥
 ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

श्रीमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित) दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

#### तामस-फल-अवान्तर प्रकरण

'सप्तभी अध्याय'

स्कन्धानुसार द्वात्रिंशो ग्रध्याय

युगल-गीत

कारिका—द्वात्रिशेऽन्तर्गोपिकानां स्वानन्दं भगवात् हरिः।
पूरयामास येनैव पूर्णानन्द इतीर्यते ॥१॥

कारिकार्थ—इस ३२ वें ग्रध्याय में भगवान ने गोपियों के ग्रन्त:करण में ग्रपना ग्रानन्द स्थापित किया जिसके कारण ग्रापको पूर्णानन्द कहा जाता हैं।।१।।

कारिका—ग्रन्तःप्रविष्टो भगवान् मुखादुद्धृत्य कर्णयोः । पुनर्निवेश्यते सम्यक् तदा भवति सुस्थिरः ॥२॥

कारिकार्थ—गोपीजनों के ग्रन्तः करण में प्रविष्ट भगवान को मुख से बाहर लाकर पुनः कानों द्वारा ग्रन्दर पधराया जा रहा है कि वे भलि भांति ग्रन्दर सुस्थिर हो जाएं।।२॥

### कारिका- शब्दार्थयोर्म् ख्यतात्र युग्माः श्लीकास्ततोऽत्र हि । सर्वेषु चैव मासेषु यत् करोत्युच्यते हि तत् ।।३।।

कारिकार्थ — इस अध्याय में शब्द एवं अर्थ की प्रधानता है अतएव दो-दो श्लोक यहां ग्राते हैं (परस्पर संबद्ध होकर) वर्ष के सभी महिनों में जो कुछ भगवान करते हैं उनका वर्णन यहां है ॥३॥

#### कारिका - श्रतोऽत्र मासयुग्मा हि प्रक्रमः फलमेव च। श्राद्यन्ते चापरं युग्मं त्रयोदश भवन्ति तत् ॥४॥

कारिकार्थ - ग्रतः प्रत्येक मास के बारे में दो-दो श्लोक यों २४ श्लोक वर्णन तथा एक श्लोक उपक्रम एवं एक श्लोक उपसंहार यों कूल तेरह श्लोक युग्म होते हैं।४।

टिप्प्गोजी का सार—ग्रानन्द की अनुभूति यद्यपि सर्वत्र ग्रान्तरिक ही होती है फिर भी बाह्य रमगा में शरीर एवं चेष्टाय्रों की प्रधानता है ग्रीर इसके ग्रलावा स्वरूप जब मूर्त है तो स्वरूपात्मक ग्रानन्द भी मूर्त ही होना चाहिए यों मानना पड़ेगा फलतः शरीर एवं इन्द्रियों ग्रादि में भी स्वरूपतः स्थापित ग्रानन्द का मन द्वारा ग्रनुभव होता है। यहाँ इस प्रसंग में ग्रान्तर संयोग द्वारा प्रकट हए ग्रानन्द द्वारा शरीर इन्द्रिय ग्रादि में बाह्य रमएा की तरह धर्म होते हैं, इसी ग्रभिप्राय से प्रथम कारिका में कहा कि गोपिकाओं के अन्तः करण में भगवान ने अपना आनन्द स्थापित किया। यहां यह शंका उठ सकती है, कि गोपिकाओं को जो इस प्रसंग में विरह है, वह तो धर्मिस्वरूप का है, धर्म का नहीं, तब गुरागान-धर्म से, वह विरह कैसे दूर होगा ? इसका समाधान यह है कि जैसे स्वरूप पूर्णानन्दात्मक है वैसे ही नामलीला भी, अतएव विरह निवृत्ति हो सकती है। भक्तों की जितनी तीव्रतर से तीव्रतम ग्रासिक भगवान ग्रपने में पाते हैं, उतने ही प्रसन्न होते हैं, इस संदर्भ में दिन भर के विरह से आर्त भक्तों को जो सायं भगवान मिलते हैं और उसमें जो रस उत्पन्न होता है वह दिन में मिलने पर नहीं ग्राता, ग्रतः जिस ग्रानन्द से स्वयं भक्तों को भगवान पूर्णानन्द समभ में ग्राते हैं उसी तरह के ग्रानन्द से भक्तों को परिपूर्ण कर दिया।

यद्यपि गुरागान तो स्वभाव वश ही होता है, न कि, प्रयोजनान्तर वश, फिर भी गुरागान से प्रथमानुभूत भाव की स्थिरता तो होती ही है। ग्रतः कारिका (२) में गूरागान का प्रयोजन भाव स्थिरता जो दिखलाया गया है वह इसी ग्राशय से है न कि ग्रन्यथा।

भगवान् भावात्मक हैं तथा पहले जो सुधा नाद द्वारा गोपिकाग्रों में प्रविष्ट हुई वह भगवदा-त्मिका थी। इसका निरूपण "रन्ध्रान्वेणोरधर सुध्या पूरयन्" यहां किया गया। फल का प्रनुभव बाह्य हो न जाए तब तक वह सुधा पूर्वीक्त प्रकार के अनुसार पुष्ट होती रही परन्तु अपने पोषक तथा विषय बहि:संबन्ध को न पाकर उसे पाने के लिए स्वयं गुरागान के रूप में प्रकट हुई, परन्तु ग्रपने बाहर होने के साथ ही, ग्रन्त:करण में प्रिय का साक्षात् प्राकट्य हो जाने से तथा बाहर प्रकट होने के बावुजूद भी, अपना विषय बाहर न पाने के कारए। वहीं स्वयं अपने या अन्यों के कानों द्वारा

पुनः अन्दर प्रविष्ट हो गई, जहां उसे अपना विषय एवं पोषक मिल जाने से वह सुस्थिर हो गई। यही दूसरी कारिका का आशय है।

तीसरी कारिका में इस गीत को दो-दो श्लोकों के युग्म से क्यों गान किया इसका हेतु दिखलाते है।

पहले केवल नाद का ग्रनुभव हुग्रा, ग्रतएव नाद की प्रधानता को लेकर "ग्रक्षण्वतां" का गान किया, परन्तु ग्रब तो स्वरूप का ग्रनुभव भी साक्षात् हो गया है ग्रतः दोनों ही महारस हैं यह जताने के लिए दो श्लोकों से, किन्तु दोनों एक रूप हैं एतदर्थ एकवाक्यता से गान किया जा रहा है। यहां वर्ष में जितनी लीला प्रभु करते हैं उन सभी लीलाग्रों को स्वामिनियों ने क्रमशः गा दिया, यह जताने के लिए पूर्ण वर्ष के बारह महिनों के हिसाब से चोबीस श्लोकों के बारह युग्म कहे हैं। उपक्रम एवं उपसंहार के दो श्लोकों का युगल श्रधिकमास में भी भगवान् की जो लीलाएं हैं वे यहां स्वामिनियों द्वारा गा दी गई है।

न्नामास—एवं भगवता सह रात्रौ क्रीडामुक्त्वा, दिने तासां संसारप्रवृत्तिर्भविष्य-तीत्याशङ्क्रच, दिवसेषु भगवद्गुरावर्शनपरा जाता इति वदन्, गुरावर्शनाया स्नावश्यक-त्वाय स्नारम्भे दुःखं, पर्यवसाने सुखमिति निरूपयन्, प्रथम प्रथमप्रवृत्ताविष गोषिकानां दिवसेषु परमं दुःखं जातमित्याह गोष्य इति ।

श्राभासार्थ—इस तरह भगवान के साथ रात्रि के समय जो क्रीड़ा हुई, उसका वर्णन करके एक शंका का समाधान करते हैं श्रीर वह शंका यह है, िक दिन में उन गोपियों की संसार में पुनः प्रवृत्ति हो गई होगी। परन्तु बात यह नहीं है, क्योंकि दिन में वे गोपियाँ भगवान के गुर्णों के वर्णन या गान में लगी रही, संसार में नहीं। गुर्णों की स्मृति के लिए श्रारंम्भ में, िवरह वेदना या दुःख ग्रावश्यक है। इसी तरह श्रन्त में यह दुःख गुर्णा वर्णन से दूर न होता हो तो कोई भी गुर्णा वर्णन में प्रवृत्त नहीं होगा। गान के ग्रारंभ में भी + महान दुःख हुग्रा यह ''गोप्यः'' इस श्लोक में दिखाते हैं।

श्लोक-श्रीशुक उवाच-गोप्थः कृष्णे वनं याते तमनुद्वतचेतसः । कृष्णलीलाः प्रगायन्त्यो निन्युर्दुःखेन वासरान् ॥१॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि, भगवान जब बन में पधार जाते तब जिनका चित्त भगवान में लीन हो गया था, वे कृष्ण की लीलाग्रों को गाती हुई दु:ख से दिवस काटती थी।। १।।

<sup>+</sup> गान के आरंभ में भी महान् दुःख है तो यदि गान न करती तो कितना दुःख वढ़ जाता !

सुबोधिनी—केवलपदात् पूर्वोक्ता ग्राह्याः । सदानन्दे वनं गते तमन्वेव द्रुतं चितं यासाम् । वस्त्वन्तरग्रह्णाक्षमं चित्तं जातम् । द्रुतशब्दा-द्विलय उक्तः । ततः सर्वतः प्रमृतं सूक्ष्मभावापन्नं सदानन्दस्य लीलां गृहीतवत् । ग्रतः कृष्णलीलाः प्रगायन्त्यो जाताः । यथा स्वरूपं सदानन्दरूपम्, तथा तल्लीला ग्रपीति तदात्मकत्वं च लीलानां ज्ञापियतुं पुनर्नामग्रह्णं कृतम् । ग्रन्यथा तत्पद-मेव वदेत् । तथा सति तत्सम्बन्धित्वमात्रं प्राप्येत, न तूक्तरूपत्वम् । ग्रवश्यं वाच्यं चैतत् । यतः स्वरूपवियोगे तदितिरक्तस्य न जीवन-हेतुत्वम्, ततो हीनत्वात् । ततो यथाकथित्वन्म-हता मानसदुःखेन वासरान् निन्युः । यदा पुनस्त-चित्रतः प्रकीर्गो भगवच्चरित्रे विलीनं सद् एक-भावं प्राप्स्यति, तदा पूर्णमनोरथा भविष्यन्ति । इदानीं सर्वा सामग्री विशकलितेति दुःखेन दिननयनम् । वासरपदाद् रात्र्यर्थं कथित्वत् प्रागानां धारगं लक्ष्यते ॥१॥

व्याख्यार्थ-मूल श्लोक में केवल 'गोप्यः' कहा जिसका तात्पर्य यह है कि ये रासमण्डल वाली ही गोपिका हैं। ग्रर्थात् ३१ वें ग्रध्याय वाली ये गोपियां नहीं हैं। कृष्ण के वन में पधार जाने पर इनकी स्थिति कैसी होती है, जिसका त्रर्णन करते हुए कहते हैं, कि गोपियों का चित्त उनमें ऐसा लीन हो गया, कि उनके सिवाय दूसरी वस्तु को ग्रहण करने में, ग्रसमर्थ हो गया है। ग्रौर ऐसा सूक्ष्म हो गया है, कि जिससे चारों तरफ व्याप्त होकर भगवान की लीलाग्रों को ग्रहण करने लगा, ग्रतः कृष्ण् की लीलाश्रों को गाने लगीं। जिस प्रकार स्वरूप सदानन्द रूप है, वैसे ही उनकी लीलाएं भी सदानन्द रूप ही हैं, इसलिए श्लोक में 'तल्लीला' उनकी लीला न कहकर 'कृष्णालीला' कहा है। यदि वे लीलाएं कृष्णवत् सदानन्द रूप न होती, तो 'तल्लीला' कहते । यों कहने पर लीलाग्रों का केवल भगवान् से सम्बन्ध समका जाता परन्तु वे सदानन्द रूप हैं वैसा ज्ञान न होता। इसलिए यह कहना ग्रावश्यक था, कारण, कि स्वरूप के वियोग है, उनके सिवाय ग्रन्य कोई भी पदार्थ गोपियों के जीवन को टिका कर रखने में समर्थ नहीं है, क्योंकि उससे ग्रतिरिक्त सभी कुछ हीन हैं। इस कारगा से, गोपीजन जैसे तैसे महान् मानसिक दुःखों को सहन करते हुए, दिन बिताने लगी। पुनः जब गोपियों का चित्त भगवान् के पृथक् चरित्रों में लीन होकर एकी भाव को प्राप्त करेगा, तब उनके मनोरथ पूर्ण होंगे। ग्रभी तो सभी सामग्री इतस्ततः हो गई है, इसलिए दुःख से दिन पूरा करना है। श्लोक में 'वासर' पद कहने का भाव यह है, कि गोपियों के मन में यह आशा है, कि रात्रि को भगवान् का मिलन होगा, जिससे प्रागों को धारण कर रही हैं ॥१॥

## कारिका—सर्वोत्तमा हरेर्लीला वेगुनादपुरःसरा । हेतुः सर्वत्र वाच्येऽर्थे प्रथमेषु निरूप्यते ॥१॥

कारिकार्थ — गोपीजनों ने युगल गीत के श्लोकों में जो कुछ जैसा वर्णन किया है, उसका ग्राशाय इन कारिकाग्रों में वर्णित होता है।

भगवान् ने वेगु नाद (बजा) कर, जो सर्वोत्तम लीला की है, जिसका कारगा प्रत्येक युगल के दूसरे श्लोक में कहा है, तथा उस लीला का वर्णन प्रत्येक युगल के प्रथम श्लोक में किया है।।१।। कारिको — देवस्त्रियस्तथा गावः सरितः पादपा लताः । पक्षिम् त्रवा मेघा ब्रह्माद्या गोपिकास्तथा ॥२॥ हरिण्यो देवगन्वर्वा द्विधा च भगवान् हरिः । उत्तरेषु निरूप्यन्ते रसज्ञा वेगुवादने ॥३॥

कारिकार्थ — ग्रप्सराएं, गौ, निदयां, वृक्ष, लताएं, पक्षीगएा, मेघ, ब्रह्मा ग्रादि देव, गोपियां, हरिएएयां. देव गन्धर्व ग्रीर दो प्रकार से दो युगल में विश्वात भगवात् हिर, ये सर्व वेश्यवादन में जो रस है उसको जानते हैं, जिसका वर्शन हर एक युगल के दूसरे श्लोक में किया गया है ॥२-३॥

वारिका-जानाति भगवानेव जानात्येव हरिः स्वयम् । ग्रतोऽन्ते भगवानुक्तो वारद्वयमनन्यधीः ॥४॥

कारिकार्थ—चतुर्थं कारिका में ग्रन्तिम दो युगलों का ग्राशय स्पष्ट करते हैं— वेगुनाद के वास्तिवक रस को तो भगवान ही जानते हैं, स्वयं हिर ही जानते हैं, ग्रतः ग्रन्त में ग्रनन्य भक्तों की बुद्धि जिसमें है वैसे भगवान का दो बार वर्णन किया है ॥४॥

कारिका — ग्रनुभावस्तु नादस्य स्त्रीषु पूर्वमुदीयंते । त्रिविधासु ततः षुंसु ब्रह्मा गोपी तथा मृगी ।।५।। त्रयोऽत्र त्रिविधाः प्रोक्ताः प्रकीर्गाः सकलाः सुराः । सर्व एवानभिज्ञा हि वस्तुसामर्थ्यसंयुताः ।।६।। एवं वेगाुद्धादिश्या फलतीति निरूपितः ।।

कारिकार्थ — नाद का प्रभाव तो प्रथम तीन प्रकार की स्त्रियों में हुग्रा जिसका वर्गान पहले किया जाता है, पश्चात् तीन प्रकार के पुरुषों में वर्गान किया जाता है, तथा ब्रह्मा, गोपी ग्रीर हरिग्यां इन तीनों का भी वर्गान करने में ग्राता है। ये तीन यहां तीन × प्रकार के कहे हैं, सभी देवों का साथ ही वर्गान करने में ग्राया है। यद्यपि ये सर्व नाद रस को नहीं जानते हैं, तो भी वस्तु सामर्थ्य से, ग्रर्थात् नाद के प्रभाव से, उनको भी फल की प्राप्ति हुई है।। १८—६।।

<sup>×</sup> देव स्त्रियां राजस हैं, पुरुष वृक्ष, पक्षी ग्रौर मेघ ये सात्विक हैं ग्रौर ब्रह्मा गोपी ग्रौर हरिगायां तामस हैं।

इस प्रकार वेगु १२ प्रकार से फलती है इसी प्रकार इसका वर्णन इस गीत में करने में ग्राया है ॥ ६३ ॥

लेख में गो० श्री वल्लभलालजी महाराज कहते हैं कि भगवान में दो दो प्रकार के भी नियम हैं, एक षड् गुरा ऐश्चर्य हैं अतः वे भगवान कहे जाते हैं और दूसरा ताप को हररा करते हैं म्रतः वे 'हरि' हैं-

भगवान ही इस रस को जानते है ग्रतः गोपीजनों को जो दिवस में ताप होता था, उसका निवारण कर, रसदान भगवान् ही करते हैं, इस ताप को चन्द्र ग्रादि नहीं मिटा सकते हैं, इसलिए भक्तों को सर्व प्रकार की आशीर्वाद देने की इच्छा से आप स्वयं पधारते हैं, कारिका में एवं शब्द से यह स्पष्ट कर बताया है, कि चन्द्रमा ग्रादि यहां कुछ नहीं कर सकते हैं, ग्रथीत् उनमें इस ताप के निवृत्ति की शक्ति नहीं है।

भंगवान तो बालक हैं, वह इस साधरण लीला को समफ्रकर कैसे कर सकेंगे ? इस शङ्का का निवारएा 'यदुपति' इस २५ वें श्लोक में किया गया है, ग्रतः कारिका में कहा है, कि 'जानात्येव' जानते ही हैं, यहां 'एव' शब्द देकर, यह बता दिया है, कि भगवान बालक होते हुए भी उनमें बालक-पन का श्रज्ञान नहीं है, दोनों प्रकार के नियम भगवान में हैं श्रतः दो बार 'भगवान्' शब्द दिया है, ग्रयात् भगवान् का वर्णन २३ वें तथा २५ वें श्लोक में पृथक् पृथक् प्रकार से किया है।

म्राभास-तत्र प्रथमं स्त्रीप्राधान्याद् देवस्त्रियो मुख्या इति तासु वेगुनादप्रभावं वक्तुं येन प्रकारेगा वेगुनाद उत्तिष्ठति, तं प्रकारमाहुः वामबाहकृतवामकपोल इति ।

म्राभासार्थ-इनमें प्रथम स्त्रियों की प्रधानता है, जिससे देव स्त्रियां मुख्य हैं, ग्रतः उनमें वेगानाद का प्रभाव बताने के लिए जिस प्रकार वेगानाद उत्पन्न होता है, वह प्रकार 'वाम बाहु कृत' ध्रोक में कहते हैं-

श्लोक — वामबाहुकृतवामकपोलो विल्गतभ्रु रधरापितवेगाम्। कोमला क्व लिभिराश्रित मार्ग गोप्य ईरयति यत्र मुकुन्दः ॥२॥ व्योमयानवनिताः सह सिद्धैविस्मितास्तदुपधार्य सलज्जाः । काममार्गरासमिवितचित्ताः कदमलं ययुरपस्मृतनीव्यः ॥३॥

श्लोकार्थ—हे गोपियों ! बाएं कंधे पर बायां कपोल रखकर चंचल भौंह वाले, मुकुन्द भगवान्, वेराु को अपने अधर पर रख, जिस समय उसके स्वरों के छिद्रों पर कोमल ग्रङ्गुलियों को फिराकर बजाते हैं, उस समय, विमान में बैठी हुई सिद्ध लोगों की स्त्रियां ग्रपने पतियों के पास होते हुए भी, उस गान को सुनकर, विस्मय युक्त हो, कामदेव के बाएा से परवश होकर, उस वेरापुनाद के भाव को जानकर. लज्जा के साथ मोह को प्राप्त हुई हैं और उनका नीवी बन्धन छूट जाने का भी उनको भान नहीं रहा है ॥२-३॥

सुबोधिनो--यत्र मुक्नदः ग्रधरापितवेरग्मीर-यति, तत्र तस्मिन् क्षरा व्योभयानवनिताः कश्मलं ययुरिति सम्बन्धः । वेराप्नादः पञ्चधा भवति । मुखस्य परितः समतया उपर्यं धश्च धारगोन । तत्र स्त्रीगां कामोद्बोधकः वामपरावृत्तः। स्त्रीरगां पुरुषारगां च दक्षिरगः। देवानामुच्चैः। श्रधस्तिरश्चाम् । समतया सर्वेषामचेतनानां च। तत्र देवस्त्रीराां कामोद्बोधको वामपरावृत्त एवेति तथा निरूप्यते । मानुषभावाद्देवभावो महानिति मानुषनादेन देवस्त्रीगां भ्रमो न भवि-ष्यतीत्याशङ्क्रच, 'तद्भू विजृम्भः परमेष्ठिधिष्ण्य' मिति वाक्याद्, भ्रविलासं नादे योजितवान्। तदाह। वामबाहौ कृतो योजितो वामकपोलो येन । वित्यता अूर्यस्येति । भूरत्र दक्षिणा । तथैवाभिनयभावात् । विलगता उच्चैर्गतियुक्ता । ग्रधरः पूर्वं वर्शितः लोभात्मकः। तत्र चेत्स-मर्पितः, परमानन्दं न प्रयच्छति । काममेवोद्बो-धयति । यतः श्रुत्वापि विरहजनितक्लेशमेव प्राप्नुवन्ति, न तु परमानन्दम् । तत्रापि क्रिया-शक्तिः पृष्टा चेद् भवेत्, तदा लुब्धादपि फलं सिध्येत् । तदपि नास्तीत्याह । कोमलाङ्गुलिभि-राश्रितो मार्गी यस्य । ग्रादौ मन्दप्रकारेगाँव वेगा-नादस्योचितत्वात् । मार्गास्तस्य रन्ध्राः । तेषां

गाहभावेन निष्पीडने तारो नादो भवति । मध्य-भावे मध्यम:। कोमले मन्द इति । गोप्य इति सम्वोधनं सर्वानुभवसाक्षिकमेतदिति ज्ञापियतुम्। ईरगामत्र वादनम्। प्रयोजनमाह मुकुन्द इति। वेगानादेन शुद्धं चेत् जगत्, तदा मोक्षं दास्या-मीति । एवं हितार्थेऽपि वेगुवादने, ये मोक्षानधि-कारिएाः, तेषां काम एव जात इत्याहुः व्योमया-नवनिता इति । व्योमयानाः विमानयानाः सर्वे देवयोनयः तेषां वनिताः । ग्रधिकारित्वात् स्त्री-त्वाद् भोग्यत्वाच्च न मुक्त्यधिकारिण्यः। सिद्धैः सहिता ग्रपि । भगवद्वचितिरक्तं सर्वमेव दात् मर्मर्थाः । स्वयमत्यन्तं गाने निपुगाः । स्रादौ वेगुनादं श्रुत्वा विस्मिता जाताः। ततोऽल्प-कामोद्रे के तद्वे गुनादमुपधार्य सलज्जा जाताः। भर्तारो ज्ञास्यन्तीति । ततोऽत्यन्तमुद्रे के स्वात्म-रक्षार्थं कामेन मरण्याङ्कया काममार्गणेभ्यः समर्पितं चित्तं याभिस्ताहश्यो जाताः । यथा मारकाय मार्गात पूर्व स्वयमेव समर्प्यते भीरुभि:। ततः कामेन पीडिताः कश्मलं मूच्छि ययुः । सा मूर्च्छा ग्रत्यन्तविस्मारिकेत्याह । ग्रप-स्मृता नीवी कटिवस्त्रं याभिरिति । एवं वेराना-दोऽत्यन्तं कामबोधक इत्यस्माकं मूच्छादौ किमा-श्चर्यमिति भावः ॥ २ ॥ ३ ॥

व्याख्यार्थ-जिस समय मुकुन्द भगवान् ग्रधर पर घरे हुए, वेगा को बजाते हैं, उसी क्षरा में, विमान में बैठी हुई देव स्त्रियां मूच्छा को प्राप्त हो गईं, इस प्रकार शब्दों का सम्बन्ध है।

वेगु का नाद पांच प्रकार से होता है-मुख के (१) दांये ग्रौर (२) बाएं दोनों तरफ (३) मुख के सामने, (४) मुख के ऊपर की तरफ श्रौर (५) मुख के नीचे की तरफ। बाएं धारण किया हुआ वेगा स्त्रियों में काम को जागृत करता है। दाहिनी तरफ धारण किया हुआ वेगा, स्त्री तथा पुरुष दोनों में काम को उत्पन्न करता है। ऊपर की तरफ बाला वेग्य देवों में काम को जगाता है। नीचे को तरफ वाला वेगा, पशु पक्षियों में काम को उत्पन्न करता है। सीधा धारण किया हुम्रा वेगा, सब चेतनों ग्रीर जड़ों में भी काम का उद्भूत करता है। इस पांच प्रकार से घारण किए हुए वेगुग्रों में से, जो वेगा बाएं धारण किया हम्रा है वह वेगा स्त्रियों के काम को जागृत करता है, इसलिए उसी प्रकार वर्णन किया जाता है। मानूष भाव से देव भाव महान् है, इसलिए मनुष्य के नाद से देव स्त्रियों को भ्रम नहीं होगा, इस प्रकार की शङ्का निवृत्त करने के लिए श्लोक में 'तद्भू विजृम्भ: परमेष्ठिधिष्ण्यम्' पद दिया है, जिसका भाव यह है, कि भगवान् ने ग्रपना भ्र विलास जो कि ब्रह्मा का स्थान है, उसके साथ ग्रथीत नाद के साथ मिला दिया । यही वर्गान इस श्लोक में किया गया है । भगवान् ने ग्रपनी वामबाहु पर ग्रपना वाम कपोल रखा ग्रौर फिर दायीं ग्रोर की भोंह चंचल हो उठी। 'विल्गता' यानि ऊपर की उठ गई। पूर्व विशात लोभात्मक अधर पर धरा हुआ वेगा परमानन्द न देकर काम को ही प्रबुद्ध करता है। जैसे लोभी, परमानन्द रूप धन के मिलने पर उसे किसी को नहीं देता है किन्तू कामनाग्रों को ही जगाने के लिए संभालता है, वैसे लोभात्मक ग्रधरों से वेगानाद को सूनकर वे गोपीजन विरह से उत्पन्न क्लेश को ही पाती हैं न कि परमानन्द को, यदि किया शक्ति बलवती होवे, तो लोभी से भी फल प्राप्ति हो सकती है। यहां वह क्रिया शक्ति भी बलवती नहीं है, ग्रर्थात् वेरण् को उच्च स्वर से बजाया जाए तो उस वेरण् से भी परमानन्द की प्राप्ति हो सकती है परन्तू यहां वह भी नहीं हो सकता है, क्योंकि कोमल ग्रङ्गुलियों ने नाद प्रकट होने के मार्ग में जो छिद्र हैं उनको रोक रखा है। ग्रारंभ में वेगानाद मन्द प्रकार से करना ही उचित है। नाद के निकलने के मार्ग, जो छिद्र, हैं उनको गाढ भाव से दबाने पर ध्वनि जोर से ऊंची निकलती है. मध्य प्रकार से दबाने पर मध्य ध्विन निकलती है, कोमलता से ग्रङ्गुलियों चलावे तो नाद मंद मंद प्रकट होता है।

हे गोपियों ! तुमने यह नाद सूना है, जिससे तुमको इसका पूर्ण अनुभव है, इसलिए तुमको साक्षी रूप में रखकर हम वर्णन करती हैं। 'इरण' यानि वेगु वादन इस बेगु नाद का प्रयोजन बताने के लिए भगवान् का नाम 'मूकून्द' दिया है ग्रर्थात् भगवान् की इच्छा है, कि वेरगूनाद से जगत् शुद्ध हो जाए तो उसको मोक्ष दे दूं।

भगवान् वेरण् का नाद जगत् के हितार्थं करते हैं, किन्तु जो मोक्ष के ग्रधिकारी नहीं हैं, उनका चित्त शुद्ध नहीं होता है जिससे उन ग्रनाधिकारियों में, काम ही प्रकट हुग्रा है। विमानस्थ सभी देवों की स्त्रियां वैसी ही ग्रधिकारिएगी हैं, कारएा कि स्त्रियां हैं भोग्य हैं जिससे मुक्ति की ग्रधिकारिएगी नहीं हैं, किन्तू काम की ही ग्रधिकारिगा हैं। वैसे तो वे स्त्रियां ग्रपने पति देवों के साथ थी परन्तु वे पतिदेव सभी कुछ दे सकने में समर्थ थे सिवाय भगवान के। स्वयं गान में ग्रत्यन्त निप्रा हैं ग्रतः प्रथम यह वेगानाद सुनकर, ग्राश्चर्य में पड़ गई, कि इस प्रकार सुन्दर नाद मनुष्य लोक में किसने किया है ? उस नाद से जब थोड़ा सा काम बढ़ा, तब फिर उस नाद को पूरी तरह ध्यान देकर सूनने लगीं, जिससे समभ गईं, कि यह नाद किसका है श्रीर कैसा है, श्रतः वे लिज्जित होने लगीं। क्योंकि हमारा काम बढ़ रहा है पति समभ जाएंगे तो क्या कहेंगे ? किन्तू ग्रन्त में विचार कर समभ

१-पैदा, २-परमानन्द की प्राप्ति

गईं, कि यह काम तो हमारा नाश ही करेगा, श्रतः जैसे ड़रपोक मारने वाले की शरण लेता है वैसे ही इन्होंने भी कामरूप भगवान की शरण ले ली। काम के वेग से, वे मूच्छित हो गईं। मूच्छीं में सर्व विस्मृति हो जाती है, भान नहीं रहता है, जिससे उनको श्रपने नीवी बन्धन के टूट जाने का भी ध्यान न रहा श्रर्थात् नीचे का वस्त्र भी गिर गया।

इस प्रकार वेगुनाद काम को ग्रत्यन्त जागृत करने वाला है जिससे हम (ग्रपन) गोपीग्रों को मूर्छा प्राप्त हो तो उसमें कौनसा ग्राश्चर्य है ! ॥२॥३॥

श्रामास—गवामि वेगुनादेन तथा जातिमिति वक्तुं प्रकारान्तरेगा वेगुरवोद्गम-माहुः हन्त चित्रमिति ।

ग्राभासार्थ—गौग्रों की भी वेगानाद के सुनने से वही दशा हुई जैसी देव स्त्रियों की हुई थी ग्रतः वैगारव के उद्गम का ही वर्णन ग्रब ग्रन्य प्रकार से 'हन्तिचत्रं' इस श्लोक युग्म में करती हैं—

श्लोक—हन्त चित्रमबलाः शृग्गुतेदं हारहास उरिस स्थिरविद्युत् । नन्दसूनुरयमार्तजनानां नर्मदो यहि कूजितवेगाः ॥४॥ वृन्दशो वजवृषा मृगगावो वेगाुवाद्यहृतचेतस श्रारात् । दन्तदष्टकवला धृतकगा निद्विता लिखितचित्रमिवासन् ॥४॥

श्लोकार्थ — (युग्मार्थ) हे ग्रबला ! यह ग्रचम्भा तो सुनो, हार के समान उज्वल हास्य वाले, ग्रातंजनों को ग्रानन्द देने वाले, वक्षस्थल पर जिनके विद्युत स्थिर है ऐसे नन्द पुत्र जब वेगा बजाते हैं, तब उसकी ध्वनि से, भुण्ड के भुण्ड व्रज के बैल, मृग ग्रीर गायों का चित्त हरण हो जाता है जिससे वे सब, दांतों से चिंबत कौल (कवल) को यों ही रख, कान ऊचे कर, मानों नींद लेते हों ग्रीर चित्र में लिखे हुए हों ऐसे हो जाते हैं ।।४-४॥

सुबोधिनी - हे स्रवलाः, इदमाश्चर्यं श्रुगुत । यहि नन्दसूनुः क्रजितवेगुः, तिह वृषा गावो दन्तदष्टकवला निद्रिता स्रासिन्नित सम्बन्धः । कामः पशुषु सजातीय एव, नोत्कृष्टे नापकृष्टे । स्रवतरे त्वन्यैव व्यवस्था । हीनेषु महतो रम-

णार्थं सम्बन्धोऽपि रसाभासजनकः । स्रतः सम्भोगलक्षरणं कामं निराकृत्य पशुष्वत्यावश्यकं भक्ष्यं निरुणद्धि । पूर्वोक्तं वामबाहुकृतवामकपो-लत्वमनुवर्तते । तत्रौवावान्तरभेदो वक्तव्यः । हन्तेति खेदे । यत्र गवामपि सर्विक्रयानिवृत्तः,

टिप्प्णीजी: —यह परोक्षवाद है क्योंकि यहां संदर्भ गोपिजनों का है। ग्रतः शुद्धि का मतलब है भगवद्-भाव के ग्रलावा ग्रन्य किसी भी भाव का न रहना। इसी तरह मोक्ष का मतलब है भजना-नन्दानुभव।

तत्रास्माकं न निवर्तते इति चित्रम्। पूर्वापेक्ष-याप्यूत्कृष्टम् । देवस्त्रियो हि पुरुषोत्तमे कामुक्यो भवन्त्येव । इदं त्वत्याश्चर्यमिति । ग्रबला इति सम्बोधनं गत्वा दर्शनाभावाय । इदं मया प्रोच्य-मानं शृरापुत । अत्र गोपिका न्वविधाः । गुराा-तीते प्रकारत्रयमिति । कर्मज्ञानभक्तिभिः । वक्तु-व्यवस्थैषा। प्रथमा राजस्यः। इयं राजसराजसी। अपेक्षितं पूर्वं सर्वमेवानुवर्तते सर्वत्र । आदौ भगवतः स्वरूपं श्रृगुतेति । तं चतुर्घा वर्गायित । हारवत् हासो यस्य । उरिस स्थिरा विद्युद् यस्य । नन्दस्य च सूनुः । स्रार्तजनानां सर्वेषामेव नर्मदः । तत्र हेतुरयमिति । ग्रन्यथेदानीमग्र प्रकटो न भवेत्। द्वितीये मृहर्ते निर्गच्छन्तं वालक्ष्याह। तदा प्रतिमुहूर्तं युगलानि भवन्ति । सन्ध्यासन्ध्यां-शयोरन्तरेगा द्वादशैव मुहूर्ता इति सोमोत्पत्तौ निर्गाय: । ग्रन्येषां हास्यं किर्मीरितं भवति, रज्जु-वत् । भगवतस्तु दन्तानां कान्त्या विभक्तो हासः मुक्ताहारवद् भवति । यथा रत्नैर्व्यवहिता मुक्ता इति । ग्रनेन जगतः प्रपञ्चे मोहजनकत्वं स्थिरी-कृतम्। स्नेहकलाभिर्माया विभक्तेति श्रुतार्था-पत्तिरर्थनिरूपगो मूलं सर्वत्र । यथा दृष्टे नानुप-पत्तिः । दृष्टानुसारेगौव सर्वं व्यवस्थाप्यते । 'नहि हष्टे अनुपपन्नं नाम व्याघाता'दिति । लौकिका-नामेषा व्यवस्था। सर्वथा दृष्टविरोधो नाङ्गीक्रियत इति । तथा वैदिकानां श्रुतिः । यावतैव बोध्य-मानः पदार्थः स्थिरीभवति, तावांस्तदनुग्रा उच्यत इति सर्वत्र वैषा व्यवस्था । न केवलं संसारे पुत्राद्यासिक्तमेव स्थिरीकरोति, किन्तु धनासक्तिमपीत्याह । स्थिरा लक्ष्मीर्यत्रे ति । एवं प्रमागाबलनिराकरगार्थं द्वयं विधाय प्रमेयबल-निराकरणार्थं द्वयं कृतवानित्याह । यतोऽयमेव नन्दस्य सूनुर्जातः । ग्रार्तानां च स्वयमागत्य सुखं प्रयच्छति। परिदृश्यते च तथेति च प्रमाणम्। नहि महानेवं करोति । ग्रतः इदमाश्चर्यम् । एत-मेवार्थं प्रकटीकुर्वन् कुजितवेगुर्भवति । ग्रथवा । पुविषक्षया अधीववत्रलीलया वेराप्विद्यते । हार-वद्धासो यस्मिन् उरसि । तस्य स्थिरता विभाग-स्थैयँ चाश्चर्यम् । श्रीवत्सोप्यत्युत्कृष्ट इति शोभार्थं तस्य स्थिरत्ववर्णनम् । तादृशस्य नन्दसून्दवे स्नेहो वर्धते । तत्रापि स्वोपकारक इति । कूजि-तत्वं वादनविशेषधर्मः । सर्वेषामान्तरं प्राग्धमे-मप्याकर्षति । यत्र पशुनामपि प्रागादिधर्महारी, तत्रान्येषां कि वक्तव्यमिति पञ्चनां निरूपयति। एकस्य तथात्वं हेत्वन्तरसिद्धमपि भवेत्। ग्रत उक्त वृत्दश इति । समूहशः । यत्रैव वेराग्नादः प्रविष्टः, तेषां सर्वेषामित्यर्थः । व्रजस्थिता वृषाः ककुद्मिनो मत्ताः । उत्सृष्टवृषा इव शकटादिने-तारः । ते व्रजसमीप एव तिष्ठन्तीति ग्राम्थपशू-पलक्षराार्थं व्रजपदम् । मृगा गावश्चारण्ये मिलिता भवन्ति । ग्रारण्या ग्राम्याश्चैवं भवन्तीति ज्ञाप-नार्थं मृगपदम् । किं बहुना सर्व एव पशवो वेगाु-वाद्येन कृत्वा हतचेतसो भवन्ति । नापि भगव-त्समीपगमने समर्थाः । किन्तु हृतचेतसो दूरादेव भवन्ति । ग्रनेन वेरापनादस्य स्वाभाविक एवायं धर्मो, न तु भगवत्समीपकृत इति । कवलास्तृग्-रूपा:, केवलं दन्तैर्दष्टा:, न त्यागे, न च भक्षरो समर्थाः । दन्तदंशमात्रे ए प्रयत्नो निवृत्त इति नादस्येतरकार्यंनिवर्तकत्वमुक्तम् । पूर्वक्रियाया श्रत्यावश्यकत्वाय कवलपदम् । देवस्त्रीवनमुच्छा-निवृत्यर्थमाह धृतकर्णा इति । अन्यत् सर्वं परि-त्यज्य कर्णमेव साधनं धृतवन्तः । ततो बाह्यान्नि-वृत्ता इत्याह निद्विता इति । ततो नादेन सर्वतो व्याप्ताः । लिखितं गवादीनां चित्रमिव पश्चात्तो जाताः । स्थावरापेक्षयापि स्थिरा जाताः । पूर्वोक्तार्थादधिकोर्थं इति चित्रता ।। १।।

व्याख्यार्थ - स्रो अबलास्रों ! यह स्राश्चर्य सुनो । जब नन्द के पुत्र वेगा वजाते हैं, तो बैल स्रौर गायों के दाँतों में दबाए हुए तृसा कवल यूं ही रह जाते हैं, श्रीर वे निद्रा मग्न हो जाते है। पशुश्रों को ग्रपनी खुद की जाति में ही काम उत्पन्न होता है, ग्रपने से उत्तम ग्रथवा निम्न जातियों में नहीं।

खच्चर यहां भ्रपवाद है। उच्च जातीय यदि निम्न जातीय के साथ रमणार्थ संबन्ध स्थापित करते हों तो वह रसाभास माना जाता है ग्रतः संभोग रूप काम को दूर रख कर ( ग्रथींत् रखे बिना ) पशुग्रों के लिए मत्यावश्यक तृगा भक्षरा से उन पशुम्रों का निरोध करते हैं।

द्वितीय श्लोक में कहे गए वामबाहु कृतवाम कपोलों ( ग्रर्थात् भगवान् ने ग्रपना वांया गाल बांए भ्रोर की बाहु पर रखा है ) वर्णन का संबन्ध यहां भी चालू है । उसी के श्रवान्तर भेद का वर्णन यहां होना है।

'हन्त' पद का प्रयोग खेदाभिव्यक्ति के लिए हुआ है। जहां गायों की भी सभी क्रियायें बन्द हो गई तो भी हमारी बन्द नहीं होती, यह एक ग्राश्चर्य है। पहले के श्लोकों में विण्त ग्राश्चर्य से भी उत्तम प्रकार का ग्राश्चर्य यह है। क्योंकि देवताग्रों की स्त्रियां पृष्षोत्तम की तो कामना वाली होती ही हैं, परन्तु यह पशुग्रों की तल्लीनता तो ग्रिति ग्राध्वर्य की बात है।

स्वयं पशुत्रों की तरह वन में जाकर दर्शन नहीं कर पा रही हैं, ग्रतः 'ग्रबला' कह कर पुका-रती हैं श्रौर कहती हैं, कि मैं जो कहती हूं वह सुनों।

यहां नौ तरह की गोपिकायें गुएगवाली हैं तथा कर्म ज्ञान एवं भक्ति के द्वारा तीन प्रकार गुएगा-तीत गोपियों के हैं। यह व्यवस्था क्लोक युग्म कहने वाली गोपियों के बारे में है। पहली तीन गोपियां राजसी हैं। यह इस क्लोक वाली गोपिका राजस राजसी हैं। यहां बात पूरी करने के लिए जो स्रंश अपेक्षित है उसे पहले कहे गए श्लोकों में से लेकर यहां भी जोड़ लेना चाहिए और यही बात आगे श्लोकों में भी समभनी चाहिए। अब पहले भगवान् के स्वरूप का वर्णन सुनाती हैं। उसे चार तरह से विशात करती हैं (१) भगवान का हास्य हार जैसा है, (२) भगवान के वक्ष स्थल पर विद्युत स्थित है, (३) ये नन्द के पुत्र हैं (४) सभी ग्रातंजनों को ग्रानन्दित करने वाले हैं। इस तरह भगवान के होने में हेतु है 'ग्रयम्' ग्रथीत् जो इस तरह के भगवान् न होते, तो हमारे सामने प्रकट ही न होते। अथवा दूसरे मूहर्त में प्रकट हुए भगवान को देखकर यह कहा जा रहा है । इस कल्प में प्रत्येक मूहर्त में, श्लोकों के युग्म होते हैं अर्थात् गाये जाते हैं। प्रात:कालीन सन्ध्या एवं सायं कालीन सन्ध्या के बीच में केवल बारह मुहर्त होते हैं यह सोम की उत्पत्ति के प्रसंग में निर्गीत किया गया है।

भीर लोगों का हास्य धागे की तरह एक सार होता है, परन्तु भगवान का हास्य तो मोतियों के हार को तरह है अर्थात् जैसे मानिक के रत्नों के बीच-बीच मोतियों को पिरोकर बनाया हुआ जैसे शोभता है वैसी ही शोभा भगवान के हास्य की है। इस तरह भगवान जगत् में प्रपंच के बारे में, मोह उत्पन्न करते हैं, यह स्थिर हुम्रा । "स्नेह की कलाभ्रों से माया छितरा जाती है" यह श्रतार्थापत्ति के ग्राधार पर सर्वत्र पदार्थ का निरूपए। हो रहा है। जैसे स्पष्ट दिखलाई पड़ती हई वस्तु के बारे में कोई भी अनुपपत्ति मान्य नहीं होती प्रत्युत सारी कल्पनायें उसी यथा दृष्ट वस्तू के ग्राधार पर की जाती है, जैसा कि कहा गया है, "नहि दृष्टे ग्रनुपपन्नं नाम व्याघाताद्" ग्रथात् जो जैसे दिखलाई पड़ रहा है, वहां भी अनुपपत्तियां सोंचने पर व्यवहार छिन्न भिन्न हो जाएगा। यह व्यवस्था लोक में मान्य है, इसी तरह वैदिकों के लिए श्रुति है। जितनी ग्रपेक्षा पदार्थों के बोध के स्थिर होने के लिए हैं उतना श्रुत्यनुकूल कहा जाता है। यही व्यवस्था वैदिकों की सर्वत्र है।

संसार में जिन्हें पुत्र म्रादि में म्रासिक है, उनकी म्रासिक को म्रपने में केवल स्थिर करते हों यह बात नहीं है, किन्तु जिन्हें धन में भ्रासिक्त है उनकी भ्रासिक्त भी भगवान् भ्रपने में स्थिर कर लेते हैं, यह "उरिस स्थिर विद्युत" ग्रंश कहा जा रहा है। ग्रर्थात् (विद्युत् जैसी चंचला) लक्ष्मी भी जहां स्थिर ग्रचंचल होकर रहती है।

इस तरह प्रमारा बल के निराकरण के लिए ''हारहास:'' एवं ''स्थिर विद्युत्'' ये दो विशेषणों के वर्गान के बाद, प्रमेय बल के निराकरगा के लिए जो दो कार्य किए उन्हें दिखलाते हैं।

क्योंकि, यही भगवान् नन्द के पुत्र हुए हैं तथा ग्रातों को भी स्वयं ग्राकर सुख प्रदान करते हैं यहां भी वही श्रुतार्थापत्ति प्रमारा है, क्योंकि वैसा ही यहां भी दिखलाई पड़ रहा है। महान् पुरुष कभी ऐसा नहीं करते, ग्रत, यह ग्राष्ट्रार्थ है। इसी ग्रर्थ को प्रकट करते हुए भगवान् वेगुवादन करते हैं। ग्रथवा पहले की ग्रपेक्षा मुखारविन्द को नीचे भुका कर वेगु बजाते हैं ग्रौर तब ऐसे दर्शन होते हैं, कि भगवान् के वक्षस्थल पर हार की तरह हास्य शोभायमान होता है। इसकी स्थिरताएवं विभाग स्थैर्य ग्राश्चर्य है। श्रीवत्स भी ग्रत्यन्त उत्कृष्ट है, ग्रतः शोभा के लिए उसकी स्थिरता का वर्णन है। इस तरह के भगवान् जब नन्द के पुत्र बनते हैं, तो उनमें स्नेह बहुत वढ जाता है। भौर वहां भी अपने पर उपकार करते हों तो पूछना ही क्या ? सभी के आन्तर प्राण धर्म को भी यह म्राकिषत करता है। कूजन एक बजाने का प्रकार है। जब यह वेर्ग कूजन पशुम्रों के प्राराादि धर्म का हरए। करता है, तो फिर, ग्रन्यों को तो बात ही क्या है। यह दिखलाने के लिए पशुग्रों को निरुपर्ग करते हैं । एकाध के तो किसी भ्रन्य काररा से, हो सकते हैं परन्तु यहां तो यह स्थिति समूह के समूह की है। जहां-जहां वेग्नुनाद प्रविष्ट सभी की यह दशा हो गई। वज में रहने वाले बैल तो खुले भटकने वाले बडे ककुड्म वाले मत्त बल के जैसे होते हैं, जिन्हें गाड़ी में जोता जाता है। वे व्रज के समीप ही रहते हैं, ग्रत: गांव के पशुश्रों को लेने के लिए 'व्रज' पद कहां है । मृग एवं गाय अरण्य में मिल जाते हैं। यह स्थिति ग्राम्य एवं ग्रारण्य पशुआं की हो जाती है, यह जताने के लिए 'मृग' पद है। कहां तक कहा जाए सभी पशु वेशावादन से 'हतचेतस' हो जाते हैं। यहां तक भगवान् के समीष जा नहीं पाते । दूर ही खड़े-खड़े अपने चित्त को खो बैठते हैं।

यह वेरणुनाद का स्वाभाविक धर्म है, न कि भगवान के समीप होने से चित्त का हरएा हुआ है चित्त हरस से क्या हुम्रा ? वह बताते हैं कि पशुम्रों के मुख में जो तृस रूप कौल ( प्रास ) था उसको केवल दान्तों से चबाया था ग्रब चित्त हरएा हो जाने से न उसको छोड़ सके ग्रौर न खा सके । नाद, श्रवण से चबाया हुआ कौल, वहां ही रह गया, मुख खुल गया कोई भी कार्य न कर सके । पूर्व किया ग्रर्थात् मुख में ग्राए पदार्थ को चबाना ग्रत्यावश्यक है, इसलिए पशुग्रों ने तृगा को चवाया था जिससे तृएा न कह कर श्लोक में 'कवल' ग्रर्थात् कौल कहा है। जैसे देव स्त्रियों को मूच्छी ग्राई, वैसे इनको मूर्च्छा नहीं ग्राई थी इसलिए श्लोक में 'धृतकर्गा' कहा है ग्रर्थात् ग्रन्य सर्व विचार छोड़ कर केवल वेगुनाद सुनने की इच्छा की, जिससे कानों को ऊंचा कर लिया। उस श्रवण से बाह्य वृत्ति उनकी मिट गई, नीन्द शेते हों वैसे देखने में ग्राए जब नाद सर्वत्र शरीर में फैल गया, तब चित्र में चि त्रत जैसे बन गए यों दीखने में ग्राए, मानों स्थावर से भी विशेष स्थावर बन गए। वेगानाद के प्रथम प्रभाव से भी यह प्रभाव जो पशुग्रों पर पड़ा वह विशेष था ग्रतः कहा कि ग्राध्वर्ग है।।४-४।

दिष्प्णीजी का श्राश्य — भगवान् में हमारा स्नेह हो जाए तो माया ग्रपने सभी रूपों में दूर हो जाती है, यह प्रमाण बल की व्यवस्था है। ग्रीर इसी मायाकार्य प्रपंच मोह के स्थिर होने पर, भगवत्स्नेह नहीं रह पाता। परन्तु प्रमेय बल से भगवान् भगवत्स्नेह एवं प्रपंच मोह दोनों साथ-साथ चला रहे हैं। ग्रतएव भगवान् में स्नेह रखने वाले व्रज मण्डल के जीवों का जगत् भी विषय रूप प्रपंच में मोहित है। यह भी एक ग्राह्मर्य है। ग्रीर इस बात को कहते हुए खेद होता है, जिसे मूल में 'हन्त'' से ध्विनत किया। भगवान् में जिन्हें राग है उनका ग्रन्यत्र राग दिखलाई पड़ने पर भक्तों को खेद होना ग्रावश्यक है। परन्तु भगवान् यह मोह उत्पन्न न करें, तो भक्त स्नेह वश सभी कुछ छोड़-छाड़ कर भगवान् के पास पहुँच जाएं तो उनके साथ लोक में लीला ग्रसंभव हो जाएगी ग्रतः भगवान् का द्विविध राग उत्पन्न करना ग्राह्मर्य है।

टिप्पणी जी का आश्रय—विद्युत् एवं लक्ष्मी दोनों ही चंचला होने के कारण 'विद्युत' पद से धन में तात्पर्यं है। ऐसी विद्युत को अपने में स्थिर रख कर प्रपंच में आसक्ति रखने वाले को भी भगवान् अपने में वरवस आसक्त कर लेते हैं। इस तरह प्रपंच में प्रपंच विषयक मोह को स्व विषयक बनाना भी एक आश्चर्य है।

श्राभास—वेगा नादेन नदीनामतिजडानामपि स्पृहा जायत इति वक्तं पुनर्वेगा नादं वर्गायन्ति बहिग इति ।

ग्राभासार्थ-वेगु के नाद से बहुत जड़ + निदग्रों को भी इच्छा △ होती है, यह बताने के लिए फिर वेगु नाद का वर्णन 'बहिंगाः' श्लोक में करती हैं —

श्लोक — बहिंगाः स्तबकधातुपलाशैबंद्धमल्लपरिबहंविडम्बः ।
किंहिचित् सबल ग्रालि सगोपैगीः समाह्वयित यत्र मुकुन्दः ॥६॥
तिहं भग्नगतयः सरितो वं तत्पदाम्बुजरजोऽनिलनीतम् ।
स्पृहयतीवंयिमवाबहुपुण्याः प्रेमवेपितभुजाः स्तिमितापः ॥७॥

श्लोकार्थ (युग्मार्थ)—हे सखि ! किसी समय जब मुकुन्द भगवान मोर पिच्छ के गुच्छ, धातु तथा पत्तों से मल्ल का श्रृङ्गार कर, बलभद्र, गोप ग्रौर गोपियों के साथ मिल गायों को वेगा नाद से बुलाते हैं तब निदयां पवन की प्रेरी हुई भगवान के चरगारिवन्द के रज की इच्छा करती हैं, जिससे उनकी गित बन्द हो जाती है, किन्तु वे भी ग्रपनी तरह कम पुण्य वालियाँ हैं, उससे रज को प्राप्त नहीं कर सकती हैं, केवल प्रेम से तरंग रूप हस्तों को चलाती हुई स्तब्ध जल वाली हो जाती हैं।।६—७।।

<sup>+</sup> प्रथम कहे हुए पशु जड़ । मूर्ख । है क्योंकि उनको लीला का विशेष ज्ञान नहीं है किन्तु निदयां उनसे भी विशेष जड़ हैं कारण कि जिनको कुछ भी ज्ञान नहीं है ।

<sup>△</sup> भगवान के चरगारिवन्द के रज की इच्छा।

सुबोधिनी - ग्रावेशो देववेशश्च पूर्वं निरूपितौ। लीलावेशोऽधूना निरूप्यते । निरन्तरिक्रया हि नदोनाम् । चेतनानां तू निद्राम्च्छीदौ क्रिया-निवृत्तिरपि दृष्टा । नदीनां नु न कदापि निवर्तते इति । तत्रापि महतीनाम् । बन्धोऽपि न तासां भवति । सापि वेणुनादेन निवृता । बहिंगो मयूरस्य। स्तबकाः गुच्छकाः पिच्छगुच्छानि । धातवो गैरिकादयः। पत्रािंग च। धातुनां वा पत्राकारेगा लेखाः। कमलपत्राण्यपि ग्राकारार्थं बघ्धन्त इति । तैः कृत्वा मल्लानां परिबर्हः ग्रलङ्करणं वेश इति यावत्। स्वयं स्तबकादिभिः बद्धो योऽयं मल्लपरिबर्हः तं विडम्बयति । विडम्बो वा बद्धः । ग्रस्वाभावि हं बिडम्बनमेव भवति । नटमल्लवत् । ग्रनेनायं नादो नृन्योपयोग्येव निरू-पितः। तेन क्रियाशक्तिरुद्गता नादस्था निरू-पिता नदीनामाकर्षे हेतुर्भवति । कर्हिचिदिति । यदोत्साहः क्रियाशक्तौ । श्रत एव सबलः बल-भद्रसहितः । स्रालीति सम्बोधनं गोप्यतयायमर्थौ निरूपितः, भ्रप्रतारणार्थं च । प्रायेगौषा तदा दर्शनार्थं गतवती स्नानादिव्याजेन । एवं सामग्री विधाय सोऽस्माकं भोक्ता वस्तुतो वा जातो वा, ताहशो गोपैः सहितः । अनेनात्र वैकुण्ठस्थितली-ला सूचिता। ग्रत्रापि लक्ष्मीरस्माभिः सहिता रात्रौ, गोपै: सहिता दिवसे तिष्ठतीति । अत एव सम्बोधनं रहस्यसूचकम्। तदा गाः समाह्वयति, वेग्ननादेनैव, प्रकरिगत्वा (। वेग्ननाह्वयतीत्यग्रे वक्ष्यति । वेगुतुल्यतया निरूपगार्थं वा वेगोर-ग्रहराम् । गवामाह्वाने हेत्ः मुक्त्द इति । मोक्षो हि ताभ्यो देय इति स्वतस्तासां साधनाभावादा-कार्य प्रयच्छति । स्वरसं वा तत्र स्थापियतुम् ।

उद्गता कियाशक्तिमंहदेव कर्म करोतीति गवा-माकारगामुक्तम् । तत्र योगार्थं ज्ञात्वा नद्योऽपि नित्यं गच्छन्तीति ताः स्थगिता जाता इत्याह तहींति । तत्क्षणमेव भग्नगतयो जाताः । नहि भगवदाज्ञा केनाप्युल्लङ्घया भवति । सरित इति प्रवाहैकस्वभावत्वं निरूपितम् । तासां वैष्णवत्वकामना । तासां हि समुद्रोऽधिपतिः । यथा भगवान पतिभू यात्, तदर्थं तत्पदाम्बुजरजः स्पृहयतीर्जाताः । स्पृहयन्त्यः । रजसः सम्बन्धार्थ-मुपायमाह ग्रनिलनीतमिति । ग्रनिलेन वायुना स्वार्थं नीतम् । तेन सह प्रत्यासत्तिः । जलार्थी सः। भगवदीया एव भगवत्सम्बन्ध प्राप्नुवन्तीति रजःकामना दूराभिप्राया। काम एव।त्रोद्देश्यः देवतात्वान्नदीनाम् । ग्रत एवाग्रे कालिन्दी तथा भविष्यति । इदानीं तथाभावे भाग्यं नास्तीत्याह भ्रबहुपूर्णा इति । न बहु पूर्ण यासाम् । यथा शीघ्रमेव गोरूपत्वम्, गोपालरूपत्वं दिवसे, रात्रौ स्त्रीरूपत्विमिति । पुण्यैविना समीहितार्थसिद्धच-भावात्। कथं ज्ञायते तासामेवंभाव इति तत्राह वयमिवेति । यथा वयं अबहुपुण्याः । अन्यथा दिवसे गावो गोपा वा भवेम । ग्रतः स्वहष्टान्तेन ज्ञायते स्पृहामेव कुर्वन्ति, न तु तासां कार्यं सिध्य-तीति । किञ्च तासां सात्विकभावादपि हृद्गतो भावो लक्ष्यत इत्याहुः प्रेमवेपितभुजा इति । प्रेम्गीव भुजानां वपेनम्, न तु वायुवशात् । अतो विरहसन्तापयुक्तः इव लक्ष्यन्ते । किञ्च । स्त-म्भोऽपि जात इत्याहुः स्तिमताप इति । स्ति-मिताः स्तब्धा त्रापो यासाम् । एवं रजोभेदास्त्र-विधा निरूपिताः ॥७॥

ट्याख्यार्थ —पहले आवेश और फिर देववेश का वर्णन किया गया, अब लीलावेश का वर्णन किया जा रहा है। निदयों की क्रिया सदा-सर्वदा चलती ही रहती है क्योंकि निद्रा, मूर्छा आदि में चेतन प्राणियों की क्रिया तो बन्द होती देखी जा सकती है, परन्तु निदयों की क्रिया तो कभी भी बन्द नहीं हो सकती और उसमें भी बड़ी निदयों की क्रिया तो कभी बन्द हो ही नहीं सकती है और न उन्हें बांधा जा सकता है। परन्तु ऐसी निदयों की क्रिया भी वेगुनाद से बन्द पड़ गई। मोर के पूंछ के गुच्छ, गेरू आदि धातु और पत्ते अथवा पत्तों की आकृति जो इनसे लिखी गई होती है

क्योंकि कमल के पत्ते भी इस तरह के वेश के लिए बांध लिए जाते हैं। इन सारे पदार्थों से मल्लों का परिबर्ह यानि अलंकार वेश बनाया गया है। मयूरपिच्छ के गुच्छ से जो यह मल्लवेश होता है उसका भगवान स्वयं अनुकरण करते हैं, अथवा मल्लोंका अनुकरण किया जा रहा है, क्योंकि, नाटक के मल्ल की तरह अनुकरण अस्वाभाविक होता है। इस तरह नृत्य के वेश के अनुकरण का जो वर्णन किया उससे नृत्य में उपयोगी नाद का ही वर्णन हुआ। 'किहिचित्' यानि कभी, जब कि किया शक्ति में उत्साह होता है। इसीलिए भगवान को 'सबल' कहा गया है ग्रर्थात भगवान बलभद्र के साथ हैं। यह बात गृप्त रखने की है और किसी को भ्रान्ति भी न हो जाए इसलिए 'ग्रालि' यह संबोधन किया गया है। + प्रायः यह यूगल कहनेवाली गोपी नहाने के बहाने गई होती है। इस तरह सामग्री संपन्न करके भगवान स्वयं जो हमारे भोक्ता हैं या हो जाते हैं ऐसे कभी ही गोपों के साथ होते हैं। इससे यहां वैकुण्ठ स्थित लीला की सूचना मिलती है। यहां भी लक्ष्मी हमारे साथ रात्रि में अन्तरंग गोपों के साथ साथ दिन में रहती है अतएव 'आलि' संबोधन रहस्य सूचक है।

बाद में भगवान वेगानाद द्वारा गायों को बूलाते हैं। ग्रागे भी कहा जाएगा, कि 'वेगाना ह्मयति" ग्रयात वेरा से गायों को बूलाते हैं। परन्तू यहां 'बूलाते हैं' कहा, न कि 'वेरानाद द्वारा बुलाते हैं' यों कहा, उसका कारएा यह है, कि भगवान वेरापू के समान ध्विन से बुलाते हैं अतः वेरा-द्वारा बलाते हैं यों नहीं कहा। गायों को भगवान बुलाते हैं, क्योंकि स्वयं मुकून्द हैं - उन्हें मोक्ष तो देना ही है \* परन्तू उनके पास साधन नहीं है अतः उन्हें बुलाके दे देते हैं। अथवा अपना रस वहां भो स्थापित करना है इसलिए बूलाते है। वजब क्रियाशक्ति प्रकट होती है, तो बड़े-बड़े कार्य ही करती हैं एतदर्थ कहा, कि गायों को बूलाते हैं। 'गो' शब्द की रूढ़ी गाय में है, परन्तू यह शब्द बनता है 'गच्छति' से ग्रतः निदयों ने रूढ़ीवाले ग्रर्थ के बजाय यौगिक ग्रर्थ को लेकर यद्यपि स्वयं के ग्रहनिश चलते रहनेवाली होने पर भी भगवान बूला रहे हैं यों सोचकर स्थगित हो गई क्योंकि भला भगवान बलाते हों, तो फिर कौन जा सकता है ? 'सरित' पद से उनका बहते रहना यह स्वभाव है यह सचित किया। परन्तु अब इन्हें वेष्णाव होने की कामना हुई है। इन निदयों का पित समुद्र है इसलिए बहुती रहती हैं, परन्तू ग्रब इन्हें भगवान को ग्रपना पति बनाना है, भगवान के चरण कमलों को रज ही ग्रब इन्हें चाहिए इसलिए रुक गई। परन्तू वह रज कैसे मिल सकती है ? उसके मिलने का उपाय यही है, कि वायू जिस चरगा-रज को अपने स्वार्थ से लेकर उड़ती है और जिस वायू को जल की कामना है, उससे संबन्ध स्थापित किया जाए। भगवदीयों का ही भगवान से संबन्ध ही पाना है तथा भगव-

<sup>+</sup> लेख का आशय:-अर्थात् बलभद्र के साथ तो भगवान् कभीकदास ही होते हैं और इसी तरह कभी कदास गोपों के साथ भी, परन्तु वैसे तो, एकान्त में जब भी होते हैं तो अपने साथ ही हैं। इस तरह रमगा सामग्री का सूचन किया गया है।

<sup>#</sup> टिप्पर्गीजी का ग्राशय—(१) यहां मोक्ष ग्रन्य कुछ नहीं, केवल भगवान के दर्शन का सूख जो मिलता है, उसे मोक्ष कहा जाता है।

<sup>(</sup>२) स्वरूप के रस का ज्ञान पशुत्रों को स्वतः संभव नहीं है, इतः भगवान अपने प्रयत्न से कराते हैं।

दीयता ग्राती है चरणरज की प्राप्ति से। ग्रतः बड़ी दूर की बात सोचकर निदयों को "रजःकामना" हुई है। नदी भी तो देवता हैं, ग्रतः इनका यहां उद्देश्य काम ही है। ग्रतएव ग्रागे चलकर कालिन्दी भी वैसी हो जायगी। किन्तु स्रभी तो ऐसा लाभ हो जाए ऐसे भाग्य नहीं है यह "स्रब हुपुण्या" से बताते हैं। भगवत्क्रपारूपी पुण्य का संचय इनका ग्रभी पर्याप्त नहीं हुग्रा है। पुण्य ऐसे, कि दिन में शीघ्र ही ये गाय, गोपाल वन जापें ग्रौर रात्रि में स्त्री बन जायें। ग्रौर पुण्य बिना, इच्छानुसार सारे कार्य सिद्ध नहीं हो पाते । परन्तु निदयों की यही इच्छा है, यह कैसे जाना जा सकता है ?

गोपीजनों का उत्तर है:-जैसे हम भ्रपने स्वयं के बारे में, जान पाती हैं। जो हमारा पुण्य संचय बहुत होता, तो, दिन में हम गाय या गोपाल बन सकती थी ग्रौर रात्रि में स्त्री। ग्रतः जैसे हमारे पुण्य पर्याप्त नहीं हैं, वैसे ही इन निदयों के भी पर्याप्त नहीं हैं, ग्रतः बड़ी-बड़ी स्पृहा करती रहती हैं परन्तु उनसे कार्य कुछ भी सिद्ध नहीं होता।

इसके ग्रलावा इनके सात्विक भाव से भी हृद्गत भाव समभे जा सकते हैं, जिस सात्विक भाव से उत्पन्न प्रेम से इनकी भुजाएं कांप रही हैं यह कम्पन, वायु के कारण नहीं है, स्रतः विरह ताप से युक्त दीखने में त्राती हैं, त्रौर जल भी स्थिगित हो गया है, इस प्रकार रजोगुए। के तीन भेद वर्गान किए हैं। १६-७॥

ग्राभास—सत्त्वभेदान् निरूपियतुं भगवन्तमिप तथा वर्णयन्ति ग्रनुचरैरिति त्रिभिः लताविहङ्गममेघाः सात्विकाः । एते वेगुनादेन भक्तिपूर्णा जाताः । तत्र प्रथमं वृन्दाव-नस्था लतास्तरवश्च वैष्णवाः वेणुनादेन उद्गतप्रेमरसा जाता इति तदर्थं प्रकारान्तरेण वेगुनादमाह । तदर्थं प्रकारान्तरेगा भगवानिप वर्गानीयः । स च भक्त्यनुसारेगा, लोकवेदानुसारेगा च वर्गानीयः । तत्र भक्त्यनुसारेगा प्रथममाह ।

म्राभासार्थ- 'ग्रनुचरै:' इन तीन श्लोकों से लता, पक्षी ग्रौर मेघ इन तीन सात्विकों का वर्णन करती हैं, तथा भगवान् के भी पृथक् पृथक् लीला करने योग्य रूप तथा नाद का उसी प्रकार वर्णन करती हैं। ये तीन वेगुनाद सुनकर भिक्त से पूर्ण हो गए। उनमें भी प्रथम वृन्दावन में स्थित लता तथा पेड़ वैष्णाव हैं, जिससे वेणुनाद सुनते ही उनमें प्रेम रस उद्भूत हुम्रा म्रतः उनके लिए वेणुनाद दूसरे प्रकार से हुम्रा एवं इसीलिए भगवान का भी प्रकारान्तर से वर्णन करना चाहिए। वह वर्णन भक्ति, लोक तथा वेद के अनुसार होना चाहिए, उनमें प्रथम भक्ति के अनुसार वर्णन करती हैं--

श्लोक-ग्रनुचरैः समनुविश्वातवीर्य ग्रादिपूरुष इवाचलमूतिः। वनचरो गिरितटेषु चरन्तीर्वेग् नाह्वयित गाः स यदा हि ॥६॥ वनलतास्तरव ब्रात्मिन विष्णु व्यञ्जयन्त्य इव पुष्पफलाढ्याः। प्रगतभारविटपा मध्याराः प्रेमहष्टतनवः समृजुः स्म ।।६।।

१--लता, पक्षी ग्रौर मेघ,

श्लोकार्थ — युग्मार्थ-सेवकों ने जिसके वीर्य का श्रेष्ठ प्रकार से वर्णन किया है भीर जो म्रादि पुरुष नारायण के सहश म्रचल लक्ष्मीवाले हैं एवं जो वन में फिर रहे हैं वैसे भगवान् जब पर्वतों के तटों में चरती हुई गायों को बन्सो की ध्वनि सुनाके बुलाते हैं, तब वन की लता तथा वृक्ष ग्रपने ग्रंदर विष्णु विराजते हैं, यह प्रकट करने के लिए, अपने को फल तथा पुष्पों से भरपूर करते हैं, जिससे उनकी शाखाएं भार से बहुत नम जाती हैं ग्रीर प्रेम से जब वे रोमांचित हो जाते हैं तब उनमें से मकरन्द की घाराएं बहने लगती हैं ॥ द-६॥

मुबोधिनी-- अनुचरैः सेवकंगोंपैः सम्यगनु-वर्शितानि वीर्याशि यस्य । ग्रादिपूरुष इव पुरुषोत्ताम इव च अनुचरैर्वेदैः सम्यक् सर्वोत्ताम-त्वेन वर्शितानि जगत्वर्त् त्वादीनि वीर्याशि यस्य । लोकानुसारेण महात्म्यमाह सर्वोत्कृष्टं श्रादिपूरुष इवाचलभूतिरिति । ग्रचला विभूति-र्लक्ष्मीर्यस्य । अनुचरः सर्वेरेव देवादिभिस्तथोक्तः । लौकिकाः स्वव्यवहार्यत्वात् पुरुषोत्तामतुल्यता-मेवाहुः । ग्रतो दृष्टान्तभावः । भिन्नतया वर्णनायां हेत्रमाह वनचर इति । वृन्दावनचरः सात्त्विक-भावापन्नः सत्त्वभूमौ प्रतिष्ठित इति, गिरितटेषु गिरिप्रान्तेषु चरन्तीः विषमस्थानात् समदेशे पशु-हिते स्वयं तत्रत्यो भूत्वा समाह् वयति, लौकिक-त्वाभावाय वेगुनैवाह्वयति । वेगुद्वारा तत्र प्रविष्ट इति स्रप्रिमचरित्रेग ज्ञायते । सन्यथा वक्षागां तथात्वं न स्यात् । स इति येषु वनप्रदे-शेषु रेमे, यदैवाह् वयत्, तदैव मधुधाराः समृजुः स्मेति सम्बन्धः । युक्तश्चायमर्थः । ग्रन्यथा वेरापु-नादाभिज्ञता तत्र च स्वनामसङ्केतो न स्यात् श्रतस्तद्द्वारा भगवान् प्रविष्ट इत्यग्रेऽपि तथात्वं युक्तमेव।

वनस्था लताः ग्रस्मन्निकटे भगवांश्चरति स्वकीयांश्चाकारयतीति ज्ञात्वा तेषां भोगसिद्धचर्थं स्वस्मिन् विद्यमानमानन्दं प्रकटितवत्यः । तथा तरवश्च । यथा स्त्रियः पुरुषाश्च भगवदीयाः भगवति भगवदीयेषु च समागतेषु श्रानन्दयुक्ता भवन्ति, भोगार्थं स्वकीयं च प्रयच्छन्ति, तद्वदे- तेऽपि । नन्वयं धर्मो जङ्गमानाम्, न स्थावरागा-मिति चेत्, तत्राह ग्रात्मनि विष्णुं व्यञ्जयन्त्य इति । चेतनेष्वेव भगवतः क्रियाज्ञानशक्त्योरा-विभावः। सच्चिदानन्दरूपता च क्रमेगाविर्भ-वति । एतत् सर्वं भगवति निविष्टे भवति । सोऽपि निविष्टश्चेत् प्रकटीभवति तदैवं युज्यत इति । ते वृक्षादयः पञ्चधर्मयुक्ताः ग्रात्मनि विष्ग्रां व्यञ्जयन्त्य इव जाताः । तत्र प्रथमं क्रियाशक्त्या-विभविमाह पुष्पफलाढचा इति । यत्र हि भगवान् निविशते, तत्रावान्तरफलं परमफलं च भवति। ग्रतः कार्याद्वचञ्जयन्त्य इव जाताः । पृष्पाण्यवा-न्तरफलरूपाणि । परमफलानि तू फलानि । तैः सर्वेराट्या जाताः । भगवदर्थं सदाधिकयमाह प्रसातभारविटवा इति । भारेसापि नमनं सम्भव-तीति तन्निरासायादौ प्रगतत्वमुक्तम्। प्रकर्षेग नताः भारेगा विटपाः शाखा येषाम् । प्रेमहष्टतनव इति चिद्रकर्षो ज्ञानरूपो निरूपितः । भक्ता एव हि प्रेम्णा हृष्टरोमाञ्जा भवन्ति। (पूर्वमहरिता-नामपि तदा हरितत्वं, पूर्वस्मात् स्थौल्यं प्रत्यवग-वम्च्छ्नत्वं प्रभाविशेषश्चात्र प्रेमह्ब्टतन्त्वम्। ग्रपरं च । वेगानादनिष्ठसुधास्वादवत्यः स्वामिन्य इति तद्धर्मं परिचिन्वन्ति ता एवेति तद्कावन्य-विचाराक्षमत्वं युक्ततरमिति नाधिकं लेखनीय-मत्र ।) मधुधाराः स्वस्मिन् विद्यमानानन्दं भगव-दर्भं बहिः प्रकटितवत्यः । एतत्सर्वपरिज्ञानमेव ज्ञानशक्तिः॥ ६॥

व्याख्यार्थ-वेदों ने ग्रादि पुरुष पुरुषोत्तम के रूप में भगवान के जगत् को रचने ग्रादि के महान् वीर्य का वर्णन किया है। वैसे ही गोप बालक जो यहां भगवान् का अनुचरण कर रहे हैं, भगवान के वीर्य का अनुवर्णन करते हैं । लोक के अनुसार माहात्म्य दिखलाती हैं "आदि पुरुष इवाचलभूतिः" ग्रर्थात् ग्रादि पुरुष की तरह जिनके पास चंचला-लक्ष्मी ग्रचल हो जाती है। जिन्होंने भगवान् का अनुचरण किया है, ऐसे सभी देवता श्रादिश्रों ने भगवान् का वर्णन इसी रूप में किया है। लोक में भगवान के बारे में व्यवहार संभव हो एतदर्थ पुरुषोत्तम से समानता ही बता रहे हैं (न कि ये स्वयं ही पुरुषोत्तम हैं यह) ग्रतः पूर्ण पुरुषोत्तम नन्दराय कुमार की चर्चा में भी पुरुषोत्तम का हष्टान्त संगत हो जाता है । पुरुषोत्तम एवं नन्दराय कुमार में जो भेद जैसा मानकर वर्णन किया जा रहा है उसका कारएा बताते हैं, कि पुरुषोत्तम ही यहां, क्योंकि वनचर-वृन्दावन विहारी हो गए हैं ग्रतः सात्विक भाव वाले एवं सत्व भूमि पर प्रतिष्टित हो गए हैं। किन्तु तावता लौकिकता नहीं समभनी चाहिए क्योंकि वेरगृद्वारा भगवान पर्वतों पर घूमती हुई गायों को नीचे समतल भूमि पर बुला रहे हैं। वेगुद्वारा भगवान वहां प्रविष्ट हो गए हैं, यह ग्रागे वर्गित होनेवाले चरित्र से जाना जा सकता है। क्योंकि वेगुद्वारा भगवान् यदि वहां प्रविष्ट न हुए हों, तो वृक्षों की यह स्थिति संभव न हो पाती, कि वे अपने में विष्णु का भान करा पाए। जिन वनों में भगवान ने रमण किया वहां जैसे ही भगवान् ने बुलाया वैसे ही उन्होंने मधु धाराएं बहाई। यह बात ठीक ही तो है, क्योंकि भ्रन्यथा वेगुनाद को जान पाना भ्रौर फिर उसमें भी भ्रपने नाम को पहचान सकता संभव न हो पाता । श्रतः वेरापनाद द्वारा भगवान् वहां प्रविष्ट हुए हैं यह बात माननी चाहिए, श्रतएव श्रागे भी इसी तरह के वर्णनों की संगति बैठ जाती है।

वन की लताएँ हमारे निकट भगवान विचरण कर रहे हैं तथा ग्रपनों को बुला रहे हैं यह जानकर उनके लिए भोग सिद्ध करने के लिए ग्रपने में रहा हुग्रा ग्रानन्द प्रकट करने लगी। इसी तरह वृक्षों ने भी किया । जैसे भगवदीय स्त्री पुरुष उनके पास भगवान् या भगवदीयों के पहुँचने पर प्रसन्न होते हैं तथा सभी कुछ अपना उन्हें निवेदित कर देते हैं वैसे ही, इन्होंने-वृक्षोंने भी किया। यदि कोई कहे, कि यह तो जंगम प्राणी कर सकते हैं, स्थावर प्राणी नहीं, तो उसका उत्तर देते हैं "ग्रात्मिन विष्णुं व्यञ्जयन्त्य" ग्रर्थात् वे लताएं ग्रपने में विष्णु को ग्रभिव्यक्त कर रही थी। चेतन प्राणियों में ही भगवान की क्रिया शक्ति एवं ज्ञानशक्ति का ग्राविर्भाव होता है, पश्चात् क्रमशः सच्चि-दानन्द भी वे ही बनते हैं। यह ग्रभी कुछ भगवान् के निविष्ट होने पर होता है ग्रौर वह भी निविष्ट होकर जब भगवान् प्रकट होते हैं तभी । वे वृक्ष ग्रादि पांच धर्मों का △साथ पाकर ग्रपने में भगवान् विष्णु को प्रकट करनेवाली जैसे हो गए।

इनमें प्रथमतया क्रियाशक्ति का ग्राविभवि "पुष्पफलाड्या" से कहते हैं। जहां-जहां भगवान्

१ वेदानुसारी वर्णन २ भक्ति के अनुसार वर्णन ३ लोक के अनुसार वर्णन । "लेख"

 <sup>\*</sup> टिप्प्णी जी का ग्राशय—वृन्दावन रसोद्दीपक है, ग्रतः रस-शास्त्रीय स्तंभादि सात्विक भाव यहां संभव हैं जब कि म्रादि पुरुष के रूप में वह संभव नहीं म्रतः भेद मानकर भी वर्णन हो सकता है।

निविष्ट होते हैं, वहां-वहां ग्रवान्तर फल ग्रौर परम फल उपलब्ध हो ही जाते हैं, ग्रतः कार्य से कारण को जताने लगी। पुष्प ग्रवान्तर फल हैं तथा फल परम-फल हैं। इन सभी से वे भरपूर हो गई। भगवदर्थ इनमें "सदाधिक्य" + है यह "प्रणतभारिक्टपा" से दिखलाया जा रहा है। भुकना तो भार के कारण भी संभव है, किन्तु प्रणत होने के लिए भार ग्रावश्यक नहीं है। वृक्ष प्रणत थे तथा उनकी शाखाएं भारावनत थी। इनके शरीर प्रेम के कारण हृष्ट हो रहे थे। यह "चित् का उत्कर्ष" दिखलाया क्योंकि भगवद्ज्ञान ही चित् का उत्कर्ष है। भक्त प्रेमवश हृष्ट एवं रोमांचित होते रहते हैं (पहले ये हरे हरे नहीं थे किन्तु बाद में हुए, कुछ स्थूल भी हो गए, इनके प्रत्येक ग्रवयव फूल से गये, एक चमक सी ग्रा गई, यही बातें इनके शरीर प्रेमहृष्ट हो गए इसका लक्षण है। दूसरी बात यह है कि वेगुनाद में जो सुधा है उसका स्वाद तो स्वामिनियां ही जानती हैं ग्रतः उन धर्मों को ढूं ढनेवाली वे ही हो सकती हैं ग्रतः उनकी उक्तियों का विचार ग्रन्य नहीं कर सकते ग्रतः ग्रधिक कहां तक लिखा जायें ? मधुधारा ग्रपने में विद्यमान ग्रानन्द है तथा उसे भगवान् के लिए बाहर प्रकट किया। इस सबका परिज्ञान ही ज्ञानशक्ति है।। १॥

ग्रामास—पक्षिणामिष वेणुनादकार्यं जातिमिति तत्रोपयोगिरूपं वेणुनादं च वर्ण-यन्ति दर्शनीयतिलक इति । यद्यपि पक्षिणो मुनयः, न तेषां गीतादिना भगवद्भावो भवति, किन्तु स्वभावत एव, तथापि लोकदृष्ट्या कदाचिदन्यथाबुद्धिर्भवेत्, ग्रतो रूप-नादाभ्यां तेषां भजनसिद्धिनिरूप्यते । तत्र रूपं वर्णयति दर्शनीयतिलक इति ।

श्राभासार्थ—पक्षियों पर भी वेगुनाद का प्रभाव पड़ा यह दिखाने के लिए उनको उपयोगी जो वेगुनाद का रूप है उसका वर्गन करती हैं "दर्शनीयतिलक" से। पक्षी यद्यपि मुनि हैं ग्रतः गीता ग्रादि से उन्हें भगवद्भाव नहीं ग्रपितु स्वभाव से ही है, फिर भी लोक्टिष्ट से कभी ग्रन्यथा बुद्धि हो सकती है ग्रतः रूप एवं नाद द्वारा उनकी भजन सिद्धिका निरूपण करते हैं, वहां रूपवर्गन "दर्शनीय तिलक" में किया गया है—

श्लोक—दर्शनीयतिलको वनमालादिन्यगन्धतुललीमधुमत्तैः ।
ग्रिलकुलैरलघुगीतमभोष्टमाद्रियन् यहि कुजितवेगुः ॥१०॥
सरिस सारसहंसविहङ्गाधाश्गीतहृतचेतस एत्य ।
हरिमुपासत ते यतिचत्ता हन्त मीलितहशो धृतमीनाः ॥११॥

श्लोकार्थ — युग्मार्थ सुन्दर रूप वालों के मुकुट रूप भगवान, वनमालाग्रों में दिव्य-गन्धवाली तुलसी के मकरन्द से मत्त भौरों के ऊंचे तथा ग्रनुकूल गान को मान देते

<sup>+</sup> लेख-सत्पुरूष हरि के दर्शन होने पर प्रगत हो जाते हैं।

<sup>△</sup>इस तरह (१) सदाधिव्य (२) चिदुरकर्ष (३) ग्रानन्द प्रकट करने से सच्चिदानन्दता दिखलाई।

यह गुसाईजी का लेख है।

हुए, जब मुरलीनाद करते हैं, तब तलाव में सारस, हस ग्रौर ग्रन्य पक्षी उस सुन्दर गान से मोहित चित्त होके वहां ग्राकर ग्रांखों को मूंद कर, मौन धारण कर, चित्तको नियमित कर, भगवान की सेवा करते हैं ॥१०-११॥

सुबोधिनी-दर्शनीयानां मध्ये तिलकरूपोऽति-सुन्दर:। पक्षिग् श्चा रूपप्रधानाः, रूपभेदविदः। किञ्च। यो वेगुनादः स स्वहितकारी, स्वकीया-नामपराधमपि न मन्यते । तदाह । वनमालादि-व्यगन्धत्लसीमधुमत्तौरलिकुलैः कृतमलघुगीत-मपि म्राद्रियन्, म्रादरं कुत्रंत्रे व कुजितवेगुर्यतः। यथैव भ्रमरा भङ्कारं कुर्वन्ति, तथैव तन्नादमनु-कुर्वन्ने व अनुरणनवदेव वेणुनादं करोति । पक्षिणां मध्ये ग्रलयो हीना निकृशश्च। तेषामपि कुलानि समूहाः नानाविधजातिभेदाः । तैरप्यलघु यथा भवति तथा गीतम्। तस्याप्यादरं कुर्वन्। तत्राप्यलयो मत्ताः । मदोऽपि येनानूचितः । नहि तूलसी पूष्पान्तरवन्मादहेतुः। तत्रापि दिव्यगन्धा। तत्रापि भगवद्वनमालागता। तेषामप्यादरं चेत् कूर्यात्, तदा सरोवरादिषु ये सरसा रसिकाः क्षीरनीरविवेकिनश्च तेषामादरं कथं न कुर्यादिति । वनमालायाः या दिव्यगन्धतुलसी तस्या मकरन्देन मत्तै:। किञ्च। ग्रादरोऽपि भ्रमरागां यथाभीष्टं भवति, तथा वनमालायां समागतान् भ्रमरान्न दूरीकरोति। किन्तु ते यथा नोपद्रुता भवन्ति, तथैवादरं करोति । अतो यह्ये व श्रादरं कुर्वन्ने व कूजितवेग्पुः, तदैव सरिस विद्यमानाः जलवासिनः सारसाः सरसानां भक्तानां सम्बन्धिनः, हंसाः क्षीरनीरविवेकिनः ते च विहङ्गा उत्कृष्टगतियुक्ताः, पुरुषापेक्षया ते पुनर्भगवद्भजनाधिकारिए। इति तान् विशिनष्टि चारगीतहृतचेतस इति । चार यथा भवति निःकामार्थं भगवद्गीतेनैव हुतं वशी-कृतं चित्तं येषाम् । तद्रिष भजनं भक्तिमार्गानु-सारेगा। न तु स्थानस्थितानामन्तर्यामिरूपे ज्ञान-रूपे वा। तदाह। एत्य आगत्य हरि उप समीपे सेवमाना जाताः। यतस्ते भगवद्का मूनयः। भजने भ्रमराद्विशेषमाह यतिचत्ता इति । यतं ।

नियतं चित्तं येषाम् । चित्तनैयत्येन भगवद्भजनं मुख्यम्, न तु विक्षिप्तचित्तातया । किञ्च । हन्त इति हर्षे । एतद्भाग्यमेतेषामेव भवतीति । बहि-व्यापाररहिता भजने सर्वोत्तामाः। बहिर्व्यापारेषु च नेत्रे वाक् च नियम्याः । यस्यैतद्वयं नियतम्, वाक् नान्यं वदति, चक्षुश्च नान्यत् पश्यति, तदाह मीलितहशो धतमौना इति । मीलिता हग् येषाम् । धृतं मौनं व्रतं यै:। साम्प्रतमेते नादपराः। ग्रतो हष्ट्या अन्यचित्ताता भविष्यतीति नेत्रनिमीलनम्। एवमेतेषां भाग्यं सात्त्विकत्वान्निरूपितवत्यः।

( ग्रथवा । दर्शनीयतिलक इति । इदमत्रा-कृतम् । अतिरसिका एते मुनयः, स्वस्य पुरुषत्वेन लीलायामनुपयोगं मत्वा, पक्षीभूय, विविधस्व-कूजनैर्भगवतो भक्तानां च रसोद्दीपनं कुर्वन्तः, स्वकृतार्थतां मन्वानाः, शब्दमेवाधिकमभीष्टं मन्यन्ते । ग्रतः शब्दप्रधानकीतिरूपवनमालाधर्मा-गामेवात्रोपयोग उच्यते । 'यथा वृक्षस्य सम्पु-ष्पितस्य दूराद्गन्धो वात्येवं पुण्यकर्मगाो दूराद्गन्धो वाती'ति श्रुत्या कीर्तेर्गन्धसाम्येन निरूपएां कृतम्। वनमालायाः कीर्तिरूपत्वात् तन्निरूपकारिए गीतान्यावश्यकानि । तानि च तद्रसास्वादं विना न सम्भवन्त्यतो गुगातीतभक्तिरूपवक्ष्यमाग्रारूप-गन्धवती तुलसी, तन्मध्वत्यलौकिकभक्तिरसात्मक-मितरविस्मारकम्। ग्रतोऽतिमत्ताः स्वदेहाद्यनु-सन्धानरहिता ईश्वरधर्माननुसन्धाना तन्निकट एवालघु गायन्ति । वस्तुतस्त्वदमेव महत्तमं समाराधानं प्रभोरलिभिः क्रियते । अत एव प्रभोरभित इष्टं तदेव गीतम् । अपरं च। चार्वादिपदानि विहाय तत्र भवनार्थकप्रत्ययवत्प-दोवत्या भगद्वनमालास्थतुलसीगन्धस्य दिविभव-त्वस्य बाधितत्वादग्रे स्वामिनीषु व्रजदेवीत्वस्य

वक्ष्यमागात्वाइ दिवुधातोः क्रीडावाच्कत्वाच्च स्वामिनीभिः सह क्रीडाजनितोऽयं गन्ध इति समभिव्याहारादवगम्यते । एतेन यथा दिविभ-वोऽर्थो नेतरलोकस्थजनविषयः, तथायमन्तरङ्ग-तमलीलाप्रपञ्चस्थभक्तं कगम्य इति घ्वन्यते । श्रत एव प्रभोरिप भावोद्बोधस्तेनासीदिति ज्ञाप-नाय कूजनमूक्तम् । किञ्च, वनमालास्थपुष्पमध्व-नुक्त्वा तुलस्या एव तद्यदुक्तं 'दियतगन्धतुलस्या' इति वाक्याद् 'बाहुं प्रियांस' इत्युपक्रम्य 'तुलिस-कालिकुलैर्मदान्धरन्वीयमान' इति वाक्याच्च तद्गन्धमध्वादिस्वरूपं प्रभुरेव वेतीति नान्यगम्यः स विशेषः। तद्भोक्तारोऽलयोऽपि न साधारगाः, किन्त्वितरेम्यो विजातीया अत्युत्तमा इति ज्ञाप-नार्थमेव कुलपदमुक्तम्। ग्रत एवालिपदमुक्तम्। श्रलंशब्दो हि पूर्णतावाची । तथा च तद्वानलि-रित्यत्रोच्यते। रसो न लीयते, न नश्यति यत्र येन वा सोऽलिरित्यूच्यते । यद्यप्यत्र दोर्घः सम्भ-वति, तथारि 'दशहूतो ह वै नामैषः। तं वा एतं दशहूतं सन्तं । दशहोतेत्याचक्षते परोक्षेगा । परो-क्षप्रिया इव हि देवा' इति श्रुतिन्यायेन 'परोक्ष' च मम प्रिय'मिति भगवद्वाक्याच्च स्वप्रियार्थस्य गोपनं प्रभोः प्रियमिति ज्ञायते । प्रकृते च स्वा-न्तरङ्गरसपोषकता एतेषु गोप्येति परोक्षेग हस्वा-न्तं पदं प्रभू प्रकटितवान् । एवं सत्येत एवालयो-ऽन्वे तु भ्रमरा एव । क्वचिदेतेष्वप्यन्यनामप्रयोग-स्तात्पर्यविशेषेगोति ज्ञेयम्। तारत्वं बहुत्वं चानु-क्तवा लघुत्वाभाव एव य उक्तस्तेन तर्गीतरसभर बोढुं नान्यः शक्तः प्रभुं विनेति ज्ञाप्यते । महत्त्वे इयत्ता नास्त्येवेत्यि ज्ञापनाय तथोक्तिः । एवं

सति तदादरं कथं न कुर्यात् । यहींति पदात्त र्गो-

तरसपानपरवशिश्चरं तूष्णीमेव तिष्ठति, कदाचि-त्तद्रसभरेगाँव कूजितवेगुर्भवतीति ज्ञाप्यते । अग्रे गीतोक्त्या पूर्वं तद्गीतोद्बुद्धभावेन स्वप्रियागां भावोद्बोधनाय तथैवाकरोत्। ततो यदा पूर्णं-रसोऽभूत्, तदा जगाविति ज्ञाप्यते । स्रतिसुन्दरत्व-निरूपेण तिलकत्वोक्त्या तद्यथा भाग्यस्थाने भाले तिष्ठति, तथेदमपि स्वरूगं परमभाग्यवतोष्वेव तिष्ठतीति घ्वन्यते । ग्रत्र कर्मधारयो ज्ञेयः । स्वामिनीनां हृदि प्रियातिरिक्ते दर्शनीयत्वास्फूर्तेः। ग्रत्र यद्यप्युभयं मुख्यम्, तथापि नादे विशेषो निरूप्यते । अन्यया मीलित हक्तवं नोच्येत । तत्र हेतुः। सरसि विद्यमानैरेव तैर्वे गुगीतं श्रुतम्। तच्च चारुत्वेन मनोहर्गौकस्त्रभावम् । अतो नादाधीना एव निकटे समागताः । श्रादावेव नादहेतुभूतस्वरूपसौन्दर्यनिरूपणान्नादरस एव स्वरूपरसमप्यतुभवन्तीति ज्ञाप्यते । इदमप्यति-चित्रं यन्मतानां गीतानूरएन ह्वेएा गीतेन यत-चित्तत्वं सर्वे न्द्रियवृत्तिनिरोधश्चेति । एतेषामियं गीतरसपानदशेत्येवंरूपतं वोपपद्यतेपि । एतज्ज-न्यत्वेनैतदुत्तरकालीनत्वान्नादस्य । स्रलीकुलाना-मि तुलसीगन्धमधुपानदशा पिक्षतुल्यैव । पश्चा-त्तत्स्वभाववशादुक्तरूपत्वं परिमिति ज्ञायते । मुनि-त्वात् पक्षिणामग्रेऽप्यन्तरेव निरन्तरमेतद्रसमग्न-तंवेति न मत्ततोक्ता । ग्रथवा । प्रभुरसस्वभावाद-नुक्तसिद्धै वाश्रिमा सेति नोक्ता। तदैतेषामप्यलि-कूलवहशा भविष्यति । वस्तुतस्तु उक्तरूपरस-मत्तालिकुलालघुगीतमभीष्टत्वेन म्रतिचित्तानैयत्ये-वरो पक्षिणामपि तथात्वमेवोचिततरमावश्य-कत्वादिति युक्तमुत्पश्यामः । तथाप्यादौ स्वरूप-सौन्दर्यमेवोक्तमिति स्वस्य तिहदक्षातिभरेगा पक्षिणां तत्त्राप्तिदशायां तत्त्रतिबन्धस्मर्गोन कश्चित् खेदोऽभूदिति हन्तेत्युक्तम् ) ॥११॥

व्याख्यार्थ — जो सुन्दर देखने योग्य हैं उनमें भी भगवान ग्रति सुन्दर हैं। पक्षी रूप प्रधान होते हैं, ग्रर्थात्, पिक्षयों में रूप की प्रधानता होती है ग्रतः वे रूपों के भेद को जानने वाले होते हैं। ग्रौर यह जो वेणुनाद है वह ग्रपना हितकारी है, कारण, कि वह स्वकीयों के ग्रपराध को भी नहीं गिनता है। स्रपराध को कैसे नहीं गिनता उसको बताती हैं, कि वनमाला की दिव्य गन्धवाली तुलसी के मकरन्द से मत्ता भ्रमरों ने जो ऊंचे स्वरों में गीत गाए उनके भी श्रादर में वेग् वजाया, ज्योंही भ्रमर गुंजार करते हैं, त्योंही उनके नाद का मानों भ्रनुकरण करते हुए वैसा ही वेगुनाद करते हैं। पक्षियों में भ्रमर हीन ग्रौर निन्दित हैं वे भी ग्रनेक प्रकार के भेद वाले समूहों में होकर ग्रविवेक से, ऊंची ध्विन से गुंजार कर रहे हैं उस ऊंची ध्विन का भी भगवान स्रादर करते हैं। स्रौर वह भी तब, कि जब ये भ्रमर मत्त हैं। यह मद भी तो उचित नहीं क्योंकि तुलसी भ्रन्य पुष्पों की तरह मादक नहीं हो सकती क्योंकि उसकी तो गन्ध भी दिव्य है ग्रौर वह भी फिर जब भगवान की वन-माला में लगी हुई हो तब भी जब उनका ग्रादर करते हैं तब सरोवर ग्रादि में रहनेवाले जो रसिक हैं, क्षीर नीर को पृथक् कर सकते हैं अर्थात् गुगा दोष को पहचानने वाले विवेकी हैं, उनका आदर कैसे नहीं करेंगे ? तुलसी के दिव्य गन्ध से मत्त भ्रमरों का ग्रादर भी इच्छानुकूल कर रहे हैं, जैसा कि ग्रापके कण्ठ में पड़ी वनमाला पर ग्राके बैठते हैं तो वहां से उनको हटाते भी नहीं हैं। जैसे भ्रमरों को किसी प्रकार कष्ट न होए, वैसे उनका ग्रादर करते हैं। इस प्रकार ग्रादर करते हुए, जब वेगा बजाते हैं, तब ही तलाव में बैठे हुए भक्तों के सम्बन्धी, क्षीर नीर विवेक वाले हंस और उत्कृष्ट गति वाले वे पक्षी, पुरुषों से भी विशेष भगवान के भजन के ग्रधिकारी हैं ग्रत: उनके चित्तों का भगवान् के गीत से हरए। हो गया है। वह हरए। भी निष्काम भावना से हुम्रा है, कारए।, कि उनका वह भजन भक्ति मार्गानुसारी है, न कि, स्थान में स्थित अन्तर्यामी रूप में अथवा ज्ञान रूप में है। उसको स्पष्ट सिद्ध करने के लिए कहा है, कि भगवान के पास ग्राकर सेवा करने लगे, कारएा, कि भगवान ने कहा है कि ये पक्षी मुनि हैं। ये भजन के भौरे हैं ग्रतः इनकी विशेषता बताते हैं कि इनका चित्त संयम में है, संयम चित्त से जो भजन किया जाता है वह मुख्य है। विक्षेप वाले चित्त से जो भजन होता है, वह मुख्य नहीं है। यहां श्लोक में 'हन्त' शब्द हर्ष प्रकट करने के लिए दिया है। ऐसा उत्तम भाग्य इनका (पक्षियों का ) ही है, जिनमें बाहर का कोई व्यापार नहीं है, स्रतः ये भजन में सर्वोत्तम हैं। बाहर का व्यापार न हो, इसलिए इन्होंने वागाी ग्रौर नेत्र बन्द कर लिए हैं, जिससे न वागा कुछ अन्य बोल सकती है और न नेत्र अन्य को देख सकते हैं। अब तो ये नाद के ही गरायगा हैं, ये गुद्ध सात्विकी हैं इसलिए इनका ऐसा उत्तम भाग्य है, गोपियों ने इस युग्म में इस प्रकार निरूपग किया है।

ग्रथवा यहां इस युग्म में यह भाव प्रदिशत किया गया है, कि ये पक्षी ग्रति रिसक मुनि हैं उन्होंने देखा कि पुरुष रूप से लीला में, हम उपयोगी न हो सकेंगे ग्रतः पक्षी रूप धारण कर, ग्रनेक प्रकार के ग्रपने ग्रस्फुट शब्दों से भगवान तथा भक्तों में रस का उद्दीपन करने लगे, जिससे ग्रपनी कृतार्थता मान शब्द को ही अधिक प्रिय समभने लगे। इस कारण से यहां शब्द प्रधानवाली कीर्ति रूप वन माला के धर्मों का ही उपयोग<sup>2</sup> किया गया है। श्रुति कहती है कि जैसे<sup>3</sup> पुष्पों वाले वृक्ष की गन्ध दूर तक जाती है वैसे ही पुण्य कर्म से उत्पन्न कीर्ति की गन्ध भी दूर तक फैलती है, इस प्रकार कीर्ति की गन्ध से समानता बताई है। वनमाला कीत्तिरूप है, ग्रतः उसका निरूपण करने वाले गीत गाने श्रावश्यक हैं, वे गीत तब गाए जाते हैं, जब उसके रस का श्रास्वादन किया हो, गुणातीत भक्ति रूप गन्धवाली तुलसी है, उसका मधुर रस, ग्रति ग्रलौकिक रस वाला होने से, ग्रन्य सर्व रसों को

१-जगाने, २-काम में लाया गया है, ३-- यथा सम्पुष्पितस्य वृक्षस्य दूराद्गन्धोवात्येवं पृण्य कर्मगो दूराद्गन्धो वहति' श्रुति:।

भुला देता है, यतः उस अलौकिक रस से मत्त अलिगए अपनी देहादिकों को भी भूलकर एवं भगवान के धर्मों का भी अनुसंधान रखे बिना ऊंचे स्वरों में भगवान के निकट ही गाने लग गए। वस्तुतस्तु यही भगवान की बड़ी में बड़ी सेवा है, जो ये भ्रमर कर रहे हैं। ग्रतएव जी प्रभु को सर्वथा ग्रपेक्षित था, वहीं इन्होंने भी गाया। यहां "चारुगन्ध" न कहकर "दिव्यगन्ध" कहा जब कि दिव्य का अर्थ होता है स्वर्गादि में जो उत्पन्न होता हो, ग्रौर जैसा कि स्पष्ट है, भगवान की घारण की हुई वनमाला में जो तुलसी है स्वर्गादि लोकों में उत्पन्न नहीं हुई है ग्रतः "दिव्य" का ग्रर्थ क्या लेना चाहिए ? ग्रागे चलकर स्वामिनियों का व्रजदेवी होना कहा जाएगा तथा "दिवि" धातु का अर्थ क्रीड़ा भी माना गया है तदनुसार यह गन्ध स्वामिनियों के साथ क्रीड़ा करने के कारण, उत्पन्न हुई है ऐसा दिव्य एवं गन्ध पदों के जुड़ने से मतलब निकलता है। इस तरह गन्ध की दिव्यता सामान्य लोक नहीं जान सकते किन्तु अन्तरंगलीला प्रपंचस्थ भक्त ही केवल जान सकते हैं, यह घ्वनित होता है। अतएव प्रभु में भावोद्बोध उसी के द्वारा हुआ यह बताने के लिए कूजन का वर्णन किया।

एक ग्रौर बात यह है, कि वनमाला के पुष्पों के मधु के बारे में, न कहकर, तुलसी के बारे में जो कहा "दियतगन्धतुलस्या" इस वाक्य तथा "बाहुँप्रियांस" से प्रारंभ करके "तुलसिकालिकुलैमंदान्धैर-न्वीयमान'' तक के वचनों के ग्रनुसार, उस गन्ध एवं मधु के स्वरूप को प्रभु ही जानते हैं, ग्रन्य नहीं, यह भी सूचित होता है। उसके भोक्ता भ्रमर भी ग्रतएव साधारए नहीं हैं किन्तु इतर भ्रमरों से, ग्रलग-जाति के ग्रति उत्तम भ्रमर हैं यह 'कुल' पद के द्वारा ज्ञापित हुग्रा। श्रतएव 'ग्रलि' पद का प्रयोग किया। 'स्रलं' का स्रर्थ होता है पूर्णता, वह पूर्णता जिसमें हो उसे 'स्रलि' कहा जाता है। अथवा जहां रस लीन न होता हो नष्ट न होता हो उसे 'अलि' कहा जाता है। यद्यपि इस व्युत्पत्ति के अनुसार शब्द 'म्रली' होना चाहिए था तो भी "दशहूतो हवै नामेषः तंवा एतं दशहूतं सन्तं दश-होतेत्याचक्षते परोक्षेण । परोक्षप्रिया इव हि देवा" इस श्रुति के श्रनुसार तथा "परोक्षं मम च प्रियं" इस भगवद् वचन के अनुसार अपने प्रिय अर्थ को गुप्त रखना प्रभु प्रिय है यह सिद्ध होता है। यहां भ्रपने अन्तरंग रस की पोषकता इनकी गुप्त रखनी है अतः हस्वान्त पद का प्रयोग किया गया है। यों ग्रलि तो ये ही हैं, ग्रन्य तो सारे भ्रमर हैं। कहीं-कहीं परन्तु प्रयोजन विशेष वश इनका भी ग्रन्य नामों से उल्लेख किया जाता है। तार स्वर में गा रहे थे या बहुत गा रहे थे यों न कहकर 'स्रलघुगीत' कहा उसका तात्पर्य यह है कि प्रभु के बिना उस गीत के रस का भार कोई भी वहन नहीं कर सकता है। महत्ता की इयत्ता-सीमा नहीं होती यह भी जताने के लिए 'ग्रलघु' कहा। ऐसी स्थिति में भला उनका ग्रादर कैसे नहीं होता ?

'यहिं' का तात्पर्य यह है कि गीत के रस का पान करके बड़ी देर तो ऐसे खो गए कि चुपचाप ही खड़े रहे ग्रौर फिर उसी रस के छलकने से वेगाुवादन करने लगे। ग्रागे चलकर "चारुगीत" में 'गीत' पद स्राता है स्रतः प्रथम भ्रमरों के गीत से जाग्रत हुए भाव द्वारा भगवान् स्रपनी प्रियास्रों में भी भाव जाग्रत करने के लिए वेरण्वादन करते हैं। इससे यह सिद्ध होता है, कि जब रसोद्बोध पूर्ण हो गया तब भगवान् ने वेगुकूजन किया। भगवान् ग्रत्यन्त सुन्दर हैं यों कहने के लिए जो उन्हें 'तिलक' कहा उसका तात्पर्य यह है, कि तिलक जैसे भाग्यस्थान कपाल पर होता है वैसे ही यह स्वरूप भी परमभाग्यवालियों को मिला है। यहां कर्मधारय समास है, प्रर्थात् भगवान् दर्शनीय हैं तथा तिलक हैं। क्यों कि स्वामिनियों के हृदय में प्रिय भगवान के बिना दूसरा कोई दर्शनीय सुन्दर पदार्थं है ही नहीं।

यहां यद्यपि रूप एवं नाद दोनों ही मुख्य हैं, तो भी नाद रूप की अपेक्षा अधिक है। क्योंकि नाद रूप की अपेक्षा अधिक न हो, तो नेत्रों को बन्द रखने का उल्लेख न होता। इसका कारण यह है, कि सरोवर में रहनेवाले उन पक्षियों ने ही वेगुगीत सुना। यह गीत इतना सुन्दर था, कि इसका केवल एक ही स्वभाव था ग्रीर वह यह, कि मन को हर लेना। ग्रतः वेगानाद के ग्रधीन हो कर ही, वे भगवान के समीप ग्राए। नाद के कारण, स्वरूप सौन्दर्य का ग्रारंभ में ही निरूपण कर दिया था, ग्रतएव नाद रस में ही स्वरूप रस का भी अनुभव होने लगा। यह भी तो एक ग्रत्यन्त विचित्र ही बात है, कि मत्त भ्रमरों के गीतों की संगत करने के लिए गाए गए गीतों द्वारा पक्षियों के चित्त को वश में कर लेना तथा उनकी सभी इन्द्रियों की वृत्ति को निरूद्ध कर लेना। यह इनकी गीत रस पान की दशा है, अतः इनका ऐसे ही होना उपपन्नतर है। क्योंकि, यह वेगुनाद भ्रमर गीत से जन्य है, तथा भ्रमरों के गान करने के बाद हुग्रा है। ग्रलिकुल-भ्रमरगएा की भी तुलसी की गन्ध के मधुपान से जो दशा हुई वह ऐसी ही ग्रर्थात् पक्षियों जैसी ही है। किन्तु पश्चात् मधु के स्वभाव से वे मत्त हो गए यह अधिक प्रभाव था। जबिक पक्षीगरा सब मुनि हैं ग्रतः ग्रागे चलकर भी ग्रपने ग्रन्तर में उन्हें यह इस रस में अपने निमग्न होने की अनुभूति निरन्तर बनी रहती है अतः उनके मत्त होने का वर्णन नहीं किया जाता। प्रथवा, तो प्रभु के रस के स्वभाव के कारण ही, प्रभु के रस में मग्न रहने की स्थिति का वर्णन न भी करें तो भी स्वतः सिद्ध है प्रतएव वर्णन नहीं किया। क्योंकि तब इनकी भी, म्रर्थात् पक्षियों की भी, म्रलिकुल जैसी दशा हो जाएगी।

वस्तुतः तो यहां वरिंगत स्वरूप के रस में मत्त हुए भ्रमरों के श्रलघुगीत श्रति प्रिय हैं, श्रतः भगवान् ने अपने चित्त को वश में रखकर उन्हें सुना और फिर सुनकर वेरापुकूजन किया, गान किया। ग्रीर इस ऐसे कूजनगान को सुनकर पक्षियों का भी ग्रपने चित्त को वंश में रखना ग्रावश्यक है (कारएगानुरूप कार्य होता है के नियमानुसार ) यही विवेचन ठीक जचता है। फिर भी आरंभ में "दर्शनीयतिलक" के रूप में स्वरूप सौन्दर्य का ही वर्णन किया श्रौर उस स्वरूप सौन्दर्य को देखने की स्वयं उत्कट ग्रभिलाषा होने से ऐसे लाभ के ग्रवसर पर उन्होंने ग्रांखें मीच ली तो उस प्रतिबन्ध का स्मर्ग करने से एक खेद सा उत्पन्न हुम्रा ग्रतः "हन्त" कहा ) ॥१०॥११॥

ग्राभास-मेघः सर्वहितकारी, तस्यापि वेगुनादजनितभावमाह पूर्ववत् । सहबल इति द्वाम्याम्।

म्राभासार्थ-मेघ सर्व का हितकारी है, उसको भी वेगानाद श्रवण से जो भाव उद्भूत हुम्रा, उसका वर्णन 'सहबलः' युग्म में करती हैं।

श्लोक—सहबलः स्नगवतंसविलासः सानुषु क्षितिभृतो वजदेव्यः । हर्षयन् यहि वेगारवेगा जातहर्ष उपरम्भति विश्वम् ॥१२॥ महदतिक्रमण्याङ्कितचेता मन्दमन्दमनुगर्जति मेघः। सुहृदमभ्यवर्षत्सुमनोभिश्छायया च विद्धत्प्रतपत्रम् ।।१३।।

श्लोकार्थ-युग्मार्थ-हे वज देवीग्रों ! पुष्प गुच्छों से बने कर्णाभरण से विलिसत

प्रभु बलदाऊजी के साथ पर्वतों के शिखरों पर विचरते हुए स्वयं ग्रानन्दमग्न हो, जगत् को हिषत करते हुए जिस समय वेणुनाद से जगत् को पूर्ण करते हैं, उस समय मेघ, महान् पुरुषों के ग्रातिक्रमण से डर कर न ग्रागे बढ़ता है ग्रीर न ऊंचो गर्जना करता है, किन्तु वेणुनाद के पीछे मन्द-मन्द गर्जना करता है, तथा ग्रपने मित्र भगवान् पर छाया से छत्र कर, सूक्ष्म बिन्दु रूप पुष्पों से वर्षा द्वारा सेवा करता है।।१२-१३॥

सुबोधिनी-हे व्रजदेव्यः, गोप्यः, व्रजदेवता-रूपाः । अनेन विश्वासो भविष्यतीति निरूपितम् । र्याह वेरगुरवेरा विश्वमुपरम्भति पूरयति, तींह महदतिक्रमेगा शङ्कितचेताः सुहदं भगवन्तमभ्य-वर्षत् । स्वदेहछायया च म्रातपत्रं विदधत् जातः । तद्वा कुर्वन् अभ्यवर्षत्। अयं नादो महाबलयुक्तः। विश्वगतान् सर्वानेव धर्मान् दूरीकृत्य स्वयमेव पूर्गः। तदाभासरूपोऽपि मेघः धूमादिसमूहात्मा विश्वं भगवतैव कृतार्थीभूतिमिति स्वयमुपचरिता-र्थोपि स्वजन्मसाफल्याय भगवन्तमेव ववर्ष । तत्र याहशेन वेगा नादेनैतद्भवति, ताहशकर्तारं भग-वन्तं वर्णयति विशेषणचतुष्टयेन । अन्यथा उप-रम्भग्गमर्थवादरूपं स्यात् । तत्र क्रियाशक्तिः सम्पूर्गेति वक्तं सहबलो बलभद्रसहित इति उक्तम्। सृष्टिकरणिकयापेक्षयापीयं महती क्रियेति ज्ञापियतुम् । स्रग्रुपो योऽयमवतंसः कर्गाभरगां तत्र विलासो यस्येति लीला निरूपिता। माला कीर्तिमयी। दश दिशः श्रोत्रम्, कीर्तिर्दिक्षु पूरिता यया सा भवत्येव सर्वोत्तमा। भगवत्कीर्तिप्रति-पादकं वा भागवतादिशास्त्रं सर्ववेदेष्त्राभरगारूपं तत्र विलासयुक्ता तत्प्रतिपादिका च । एवं क्रियायाः स्वरूपतो गुणतश्च माहात्म्यं निरूपितम् । तस्याः सहकारिण्या इच्छाया माहात्म्यमाह । स्वयं जातहर्षः सर्वमेव च हर्षयन्निति । एवं वेग्र्-नादस्य कारगभूतिकयोत्कर्षम्क्तवा देशतोऽप्य-त्कर्षमाह क्षितिभृतः सानुष्विति । सर्वाधारभूतां पृथिवीं ये बिभ्रति, तेषामप्युच्चस्थानेषु स नादो जायते इति कथं न विश्वं पूरयेत्। रवः अनुरण-नमतिगम्भीरं उपरम्भति नादेन पूरयतीति मेघा-दप्यधिका, क्रिया निरूपिता। तदैव मेघः महतो वासूदेवस्य उपरि गच्छन् भगवदतिक्रमगो शङ्कि-तिचत्तो भूत्वा उपर्येव तिष्ठन् स्रग्ने गमनार्थमुद्यतः नीलमेघश्यामं विश्वजीवनं भगवन्तं स्विमत्रं ज्ञात्वा सुहृदमभ्यवर्षत्सुमनोभिः पुष्परूपैः स्वविन्दुभिः। अर्थात् पुष्पैः पूजितवान् । न केवलं पूजामेव कृत-वान, किन्तू राज्यमपि दत्तवानित्याह आतपत्रं दधदिति। न केवलं राज्यमेव दत्तवान्, किन्तु श्रात्मनिवेदनमपि कृतवानित्याह खाययेति । सूर्ये ग्रध:स्थिते उपरिस्थितेन न छाया भवतीति पृथक् छायानिर्देशः ।। १२ ।। १३ ।।

व्याख्यार्थ—हे व्रज की देवता रूप गोपिग्रों ! यहां गोपियों को देवी कहने के दो भाव हैं, एक तो ये गोपियां वे हैं, जो भगवान की की हुई रासलीला की क्रीड़ा में थी, ग्रौर दूसरा ये देवी हैं इसलिए ये श्रद्धावाली हैं, जिससे इनको इस कहने में ग्रवश्य विश्वास होगा, कि भगवान ने वेग्युनाद से विश्व को पूर्ण कर दिया है ग्रौर लीलाग्रों में भी विश्वास होगा।

भगवान् जब वेगुनाद से विश्व को भर देते हैं, तब महापुरुष के ग्रतिक्रम से शङ्कित वित्त-वाला मेघ ग्रपने मित्र भगवान् पर वर्षा करने लगा ग्रौर उसने ग्रपनी देह की छाया का छाता बना-कर धूप से बचाने की सेवा की। 5060000000

यह वेग्लू का नाद महा बलिष्ठ है, विश्व के सर्व धर्मों को हटाकर स्वयं ही सर्व में पूर्ण भर गया। मेघ ने सोचा कि मेरा जो काम, ताप नाश कर सबको शीतलता देना है वह तो भगवान ने कर ही दिया। ग्रतः ग्रब मैं जो धूमादि समूहात्मा ग्राभास रूप ही हूँ सो अपने जन्म को सफल करने के लिए भगवान पर अपनी पुष्प जैसी बूंदो से वर्षा करता रहूं।

ग्रब गोपीजन यह वर्णन करती हैं, कि जिस प्रकार के वेगुनाद से यह कार्य हुग्रा है उस प्रकार के नाद को करनेवाले भगवान कैसे हैं ? यदि उनमें विशेष गुगा नहीं है, तो यह कहना केवल ग्रर्थवाद है इसलिए चार विशेषण देकर भगवान का माहात्म्य सिद्ध करती हैं।

१-सहबल:—भगवान ने इस समय ग्रपनी पूर्ण क्रियाशक्ति ग्रपने यहां प्रकट कर रखी है, इसलिए 'सहबल:' यह विशेषण दिया है। बलरामजी को साथ लिए हैं, कारण, कि बलरामजी पूर्ण क्रियाशक्ति स्वरूप हैं। जिस क्रियाशक्ति से मृष्टि की जाती है उससे भी यह क्रिया बड़ी है यह जताने के लिए बलरामजी सहित कहा है।

२—सगवतं स विलास: —इस विशेषण से यह कहा है, कि भगवान ने पुष्य गुच्छों की माला रूप ग्राभरण से कानों को सुशोभित किया है, जिसका ग्राशय है, कि भगवान ने कीर्ति रूप माला को दश दिशाग्रों में इस लीला से व्याप्त कर दिया है, यह लीला सर्वोत्तम है कारण कि इससे कीर्ति चारों ग्रीर फैल गई है, ग्रथवा भगवान की कीर्ति का वर्णन करने वाले भागवत ग्रादि शास्त्र सर्व वेदों में ग्राभरण रूप हैं, कारण, कि वे शास्त्र भगवान के विलासों से भरे पड़े हैं ग्रीर उनका प्रतिपादन करते हैं, इस प्रकार क्रिया शक्ति का स्वरूप तथा गुण से माहात्म्य निरूपण किया है,

३-जातहर्ष: --इच्छा के सिवाय कोई भी कार्य नहीं होता है, ग्रतः उसकी सहकारिएगी इच्छा का माहात्म्य कहा है, प्रसन्नता का धर्म इच्छा है, इसलिए भगवान स्वयं प्रसन्न हों, ग्रर्थात् हर्ष युक्त होकर सबको हर्ष से भरने लगे, इस प्रकार इस विशेषएग से वेणुनाद की कारएगभूत किया का उत्कर्ष कहा है।

४-क्षितिभृतः सानुषु--इस विशेषण से जिस स्थान पर यह लीला की है, उस देश का भी उत्कर्ष बताया है, पृथिवी सबका ग्राधार है, उस पृथ्वी को जो धारण करते हैं, उनके भी उच्च स्थानों में वह नाद जब पहुँचता है तो विश्व को कैसे न पूर्ण कर देगा।

यहां नाद न कहकर 'ख' कहा है जिसका ग्राशय है कि, यह शब्द ग्रित गम्भीर है, ग्रतः ग्रपनी ध्विन से सर्व जगत् को भर देता है. जिससे मेघ से भी यह किया ग्रधिक है, यह सिद्ध किया है।

जब मेघ ने भगवान की यह क्रिया देखली तब भगवान के ऊपर जहां था वहां ही ठहर गया, भगवान का स्रतिक्रमण कर ग्रागे न बढा, क्योंकि मन में शिङ्कित हुम्रा, कि स्रतिक्रमण कर जाना विफल है मेरा कार्य तो भगवान ने प्रथम ही कर दिया है जिससे वे हमारे मित्र हैं स्रतः नील मेघ

१-मूठी बड़ाई, २-फैलाव कर दिया है, ३-लीलाग्रों से, ४-लीलाग्रों का, ५-इच्छा

सहरा स्थाम, विश्व जीवन स्राने मित्र भगवान् पर पुष्प रूप स्रानों बूंदों से वर्षों करने लगा, स्रयोत् पुष्पों से भगवान् की सेवा करने लगा, केवल सेवा ही नहीं की, किन्तु ऊपर छत्रधर राज्य भी दे दिया, इतना ही नहीं, किन्त्र स्रात्मिनवेदन भी किया, सूर्य नीचे स्थित हो स्रौर मेघ ऊपर स्थित हो, तब वह छाया नहीं कर सकता है, इसलिए श्लोक में 'छायया' यह पद पृथक् दिया है।।१२-१३।।

श्रामास — उत्तमां स्त्रिविधान् वक्तुं तेषामि विण् नादेन विश्विद् जातिमिति वक्तुं वेण् नादं वर्णयति, भगवन्तं च, विविधगोपचरणे बिति युग्मत्रयेण । सन्देहो मोहः सर्व-परित्यागश्च ज्ञानिनां श्रुतीनामरण्यवासिनां वेण् नादेन कृतः । तत्र ये विश्वगुरवो ब्रह्माद्यस्तेषामि सन्देहार्थं भगवतो वेण् नादं वर्णयति विविधेति ।

ग्राभासार्थ—तीन प्रकार के उत्तम ग्रधिकारिग्रों पर भी वेगुनाद का पृथक् पृथक् प्रभाव पड़ा, जैसे कि ज्ञानिग्रों के मन में संदेह उत्पन्न हुग्रा, श्रुतिरूपा गोपियों को मोह हुग्रा ग्रौर ग्ररण्य वासियों ने सर्व त्याग किया। यह वेगुनाद का तथा भगवान् का कार्य 'विविध गोप चरऐपु' से लेकर तीन युग्मों में वर्णन करती हैं। उनमें विश्व गुरू ब्रह्मादिकों को भी संदेह हुग्रा तदर्थ भगवान् ने जैसा वेगुनाद किया उसको 'विविध गोप चरऐपु' युग्म में वर्णन किया है—

श्लोक — युग्म — विविधगोपचरणेषु विदग्धो वेगावाद्य उरुधा निजिशिक्षाः ।
तव सुतः सित यदाधरिबम्बे दत्तवेगुरनयत् स्वरजातीः ॥१४॥
सवनशस्तदुपधार्य सुरेशाः शक्रशर्वपरमेष्ठिपुरोगाः
कवय ग्रानतकन्धरिचत्ताः कश्मलं ययुरिविश्विततत्त्वाः ॥१४॥

श्लोकार्थ — युग्मार्थ — हे यशोदा ! गोपों की अनेक प्रकार की क्रीड़ाओं में चतुर तेरा पुत्र, सूर्यवत् प्रकाशकर अरुण अधर पर वेण को धारण कर, अपनी ही नवीन उत्पन्न की हुई स्वरों की अनेक प्रकार की जातियां प्रकट करता है, तब इन्द्र, शिव, ब्रह्मा आदि सर्व देवता उस गान का शब्द जहां से आता है, उसी दिशा में अपनी गर्दन और चित्त को अकाकर उसे सुनते हैं, यद्यपि वे विद्वान हैं, तो भी उस अलौकिक गान के भेद को न समक्ष मुग्ध हो जाते हैं ॥१४-१५॥

सुबोधिनी—लोके जायमानः स्रलौकिकप्रकारः सन्देहमुत्पादयति । ननु न तद्रूपमोश्वरे यन्न वेदे श्रुतमस्तीति सर्वविद्यास्थानानां न्नह्मा स्रभिज्ञ इति कथं तस्य सन्देह इत्याशङ्क्रचाह वेसुवाद्य उरुधा निजिशक्षा इति । सुशिरभेदो वेसपुः । तस्यापि प्रकाराः शास्त्रे निरूपिताः । ते ब्रह्मस्सा ज्ञायन्ते ।

एते तु प्रकाराः उरुधानेकथा । निजिशक्षाः निजेनेव शिक्षा शिक्षरां अभिव्यक्तिप्रकारा यासु । अनेन नादब्रह्म नित्यमिति निरूपितम् । तत्र क्रियाशक्तिः साधनमिति तस्य लौकिकत्वे कथं नादः अलौकिको भविष्यतीत्याशङ्कय तस्याप्य-लौकिकत्वायाह । विविवेषु गोपचर्गेषु गोपानां

सञ्चारविशेषेषु विदग्ध इति । गोपसञ्चारा न वेदोक्ताः, किन्तू लौकिकाः। ब्रह्माण्डान्तरस्थिता श्रपि भवन्ति । ते न लोकेऽन्यत्र प्रसिद्धाः, नापि वेदे । भगवांस्तु सर्वत्रैव विदग्धः । यतोऽयं ब्रह्मा यं प्रकारं न जानाति, तमेव प्रकारं कृतवान्। ननु ब्रह्ममृष्टावाविभू तः कथं ब्रह्मगोऽप्यज्ञातंः करो-तिति चेत्, तत्राह तव सुत इति । यशोदां प्रति वदन्ति, स्त्रीमण्डले समागताम् । ग्रत एवात्र न कामादिवार्ता, किन्तू ग्रनिषिद्ध एवोत्कर्षो निरू-पितः। यथा तव पुत्रोऽि। सन् तव मनसाप्याकल-यितुमशक्यं करोति, तथा ब्रह्मणोऽपि ब्रह्माण्डे जातः । सतीति सम्बोधनं विश्वासार्थम् । ग्रज्ञाने हेत्माहः अधरिबम्बे दत्तवेशारिति । लोभात्म-कोऽधर इति पूर्वमुक्तम्, अतो न लोके प्रसिद्धः। तस्य रसो भगवंता न दत्त इति । तत्रापि विम्ब-रूप: सूर्यवत् प्रकाशक: । न हि प्रकाश्या: प्रकाश-कस्वरूपं विदुः । तत्र च स वेगाः स्थापितः, ततोऽप्यूत्तमत्वख्यापनाय । स्वरजातीः षङ्जादि-स्वरजातिभेदान् । श्रनयत् नृतनत्वेनोत्पादितवान् यहि, तदा तत्परिज्ञानार्थं त्रिगुराप्रधाना अपि देवाः कालत्रयेऽपि समागत्य । सोऽपि कालः ग्राधिदैविक इति ख्यापयितुं सवनपदम् । तं वेगानादं सवनश उपधार्य। शकः सात्विकः, शर्वस्तामसः, परमेष्ठी राजस इति ते पूरोगमा येषां देवानाम् । सर्व एव देवास्त्रिगुर्णात्मका भवन्ति । कवयो निपुगा ग्रपि नादे । इन्द्रो हि त्रैलोक्याधिपतिः सर्वदा नादपरः । शर्वस्तु नाद-शास्त्रकर्ताः परमेष्ठी तयोरपि गुरुः। अत एव परमेष्ठिपदम् । तेषामन्यचित्तताभावायाह ग्रान-तकन्धरचित्ता इति । ग्रासमन्तान्नता कन्धरा बाह्याभिनयार्थं चित्तं च येषाम् । ग्राहकं चित्तम्। नमनमत्र सर्वतः। तेऽप्यनिश्चिततत्त्वा जाताः। नाप्यौदासीन्येन कियत्कालं विचार्य स्रज्ञाने तृष्णी-म्भूता इति मन्तव्यम् । यतः कश्मलं ययुः, चिन्तया मुच्छिताश्च जाताः । वेगुनादेन वा मोहिताः । ग्रत एव ग्राभासत्वपक्षोऽपि निराकृतः। ग्रलौ-किकरसोत्पादकत्वात् ॥ १४ ॥ १४ ॥

व्याख्यार्थ - ग्रलौकिक प्रकार जब लोक में उत्पन्न होता है तो सन्देह होता है। जिस रूप का वर्गन वेदों में नहीं मिलता तो उस रूप का ईश्वर में होना भी नहीं माना जा सकता तथा ब्रह्माजी तो सभी विद्यास्थानों के जानकार हैं ग्रतः उनको सन्देह हुग्रा यह बात भी वराबर समभ में नहीं स्राती, स्रतः इसका समाधान करती हैं "वेगुवाद्य उरुधा निज शिक्षा" द्वारा । वेगु सूषिर वाद्य के श्रन्तर्गत त्राती है। इसके भी अनेक प्रकार शास्त्र में दिखलाए गए हैं। और ब्रह्माजी को वे सब मालूम नहीं हैं। किन्तु भगवान् जिस वेरगू को बजा रहे हैं उसके तो कई प्रकार हैं। 'निजशिक्षा' यानि स्वयं ग्रपने शिक्षणस्वरायोजन की ग्रिभव्यक्ति के प्रकार जिनमें हैं ऐसे स्वरों को भगवान ग्रिभव्यक्त कर रहे हैं। एतावता नाद ब्रह्म नित्य है यह निरूपण हुन्ना। इस नाद ब्रह्म की ग्रमिव्यक्त का साधन क्रिया शक्ति है ग्रौर वह यदि लौकिक हो तो नाद कैसे ग्रलौकिक हो पाएगा ? इसके समाधानार्थ साधन की भी ग्रलौकिकता दिखलाते हैं ''विविधगोप चरगोषु विदग्ध'' द्वारा । गोपों के विविधसंचारों में भगवान विदग्ध हैं। गोपसंचार वेदोक्त नहीं होते, किन्तू लौकिक ही होते है। न केवल इतना ग्रपितु ग्रन्यान्य ब्रह्माण्डों में ग्रनेक प्रकार के हो सकते हैं। वे ग्रपने ब्रह्माण्ड के ग्रलावा ग्रन्यत्र न तो लोक ग्रौर न वेद में ही प्रसिद्ध हो पाते हैं। किन्तु भगवान् तो सभी जगह की सारी बातें जानते हैं ग्रतः जो प्रकार इस ब्रह्माण्ड के ब्रह्मा नहीं जानते थे वही प्रकार भगवान् ने ग्रपनाया । यहां एक शंका उठती है, कि ब्रह्मा की मृष्टि में जब ग्राविभूत हुए ही हैं तो उसी ब्रह्मा से ग्रज्ञात रखने का प्रयोजन वया ? इसका उत्तर "तव सृता" द्वारा दिया गया है । इन स्त्रियों के मण्डल में यशोदाजी म्राई हैं भौर तब उनसे यह बात कही जा रही है। म्रतएव यहां काम म्रादि की चर्चा नहीं है किन्तु

म्रानिषिद्ध उत्कर्ष का ही वर्गान किया गया है। यशोदाजी को कहती हैं कि स्रापके पुत्र होने पर भी ग्राप के मन से अगोचर ऐसे अशक्य कार्यों को जैसे करते हैं वैसे ही ब्रह्माजी के साथ भी उन्हीं के ब्रह्माण्ड में घट गया है। 'स<sup>ि</sup>त' कहकर संबोधन करने का प्रयोजन बिश्वास है। ब्रह्मा इत्यादि न जान पाए उसका कारण 'ग्रधरिबम्बे दत्तवेणु'' द्वारा कहा जा रहा है। ग्रधर लोभात्मक है यह पहले कहा ही है, ग्रतः लोक में यह प्रसिद्ध नहीं है ग्रर्थात् इससे रसको भगवान् ने किसी को भी नहीं दिया है। इसके भ्रलावा यह अधर बिंब है सूर्य की तरह प्रकाशक है अब भला स्वयं उससे प्रकाशित हो रहे हों वे अपने प्रकाशक का रूप कैसे जान सकते हैं ? ऐसे अधर पर भगवान ने वेरण रखकर यह दिखलाना चाहा है कि यह वेगा उससे भी उत्तम है।

भगवान् के उन नवीन प्रकार के स्वरों को समभने के लिए त्रिगुए। प्रधान भी देव तीन कालों से म्राकर सुनने लगे । वह काल भी म्राधिदैविक हैं इसलिए मूल श्लोक में 'सवन' पद दिया है, जिसका स्राशय है कि यह लोला मध्यान्ह काल की है कारण कि यह सप्तम युगल है। सप्तम युगल में जो लीला कही है वह मध्यान्ह काल की लीला है, ग्रतः यह 'सवन' पद मध्यान्ह सवन दिखाने के लिए दिया है। इस सवन से प्रातः तथा सायं तृतीय सवन नहीं समभना चाहिए। वे देव तो वेगानाद के स्वरों का तीनों सवनों में विचार करने लगे क्योंकि, शक्र सात्विक है, शर्व तामस है, परमेष्ठी 3 राजस है ये तीन सर्व देवों के नेता हैं भ्रतः सर्व ही देव त्रिगुगात्मक हैं। ये देव नाद में निपुगा होते हुए भी समभ न सके । इन्द्र त्रैलोक्य का ग्रिधिपति, सर्वदा नाद के परायरा है। महादेव तो नाद शास्त्र का कर्ता है ग्रौर ब्रह्मा दोनों के गुरु हैं। इसलिए ब्रह्मा को 'परमेष्ठि' पदवी प्राप्त है। गोपी-जन कहते हैं कि इन देवों का चित्त अन्य किसी में नहीं था इसलिए सर्वदेव नीची गर्दन कर नमन कर खड़े थे, जिससे उनकी एकाग्रता प्रकट होती है। किन्तु तो भी उन स्वरों के तत्वों को नहीं जान सके, यों भी नहीं समभना चाहिए कि कुछ समय उनका विचार किया जब वे समभ में नहीं ग्राए तब उदासीन होने से अज्ञान के कारए जुप हो गए हैं, किन्तु चिन्तन करते हुए मूर्चिछत हो गए। अथवा वेरणुनाद से मोह को प्राप्त हुए, इस काररण से ही ग्राभासत्व पक्ष का भी निराकररण किया, ग्रयीत यह नाद नहीं है किन्तु नाद का ग्राभास है, इस पक्ष का भी निवारए किया है, यह नाद का ग्राभास नहीं है, कारण कि यह नाद ग्रलौकिक रस को उत्पन्न करता है ॥ १४-१४ ॥

श्राभास-ग्रस्त्वन्येषां वार्ता । वेगुनादोऽस्माकमेवान्यथात्वं सम्पादयतीत्याहुर्द्वयेन पूर्ववत् निजपदाब्जदलैरिति ।

म्राभासार्थ - दूसरों की कथा का त्याग कर दो, किन्तु वेरापुनाद ने हमको ही म्रन्य प्रकार की बनादी है, जिसका वर्णन ग्रागे की तरह 'निजपदाब्जदलैं:' इस युग्म से गोपीजन करते हैं-

श्लोक-निजपदाब्जदलैर्ध्वजवज्रनीरजाकृतिविचित्रललामै:। व्रजभुवः शमयन् खुरतोदं वर्ष्मधुर्यगतिरीरितवेग्ः ॥१६॥

## वजित तेन वयं सिवलासवीक्षर्णापितमनोमववेगाः । कुजगित ग्रीमता न विदामः कश्मलेन कवरं वसनं वा ॥१७॥

श्लोकार्थ — युग्मार्थ — ध्वज, वज्ज, कमल तथा ग्रंकुश के विचित्र चिन्ह वाले ग्रापके चरण रूप कमल पत्रों से व्रजभूमि की खुर लगने से हुई पीड़ा को शमन करते हुए हू ह वाले महान वृषभ के समान गित से चलती गायों की व्यथा को मिटाते हुए ग्रौर वेगुवादन से गोपियों की व्यथा को शांत करते हुए जब पधारते हैं, तब ग्रपने विलास वाले हिष्ट पात से हमारे शरीर के ग्रङ्ग ग्रङ्ग में काम ग्रपंण करते हैं जिससे वृक्षवत् स्तब्ध हुई हम वैसी हो जाती हैं जो हमको ग्रपने वस्त्र तथा केशों का भी भान नहीं रहता है ॥१६-१७॥

सुबोधिनी-यहि ईरितवेणुः सन् वजित, तदा तेन नादेन कुजगति स्थावरत्वं गमिता वयं गोष्यः सर्वा एव कश्मलेन मूर्च्छ्रया वसनं परिहितं केशपाशं वा न विदाम इति सम्बन्धः । स्रयं वेग्रानादोऽस्मदर्थमेव जायत इति तस्य चेष्टया ग्रनुभवाच ज्ञायते । तत्र चेष्टाया गोकुलनिवासिना-मेवार्थे जायते, तया व्याप्तः कथमन्यकार्यं कुर्यात् । ग्रतः प्रथमं भगवतो गोकुलहितकर्नृ त्वमाहुः । निजस्य स्वस्यैव यत्पदाञ्जद्वयं तस्य दलैः दशाङ गु-लीभिः तलभागैवा । वजभूवः निरन्तरं पश्वा-क्रमरोन जातव्यथायाः वजभूमेः खुरैर्जातं तोदं शमयन्निति शनैः शनैलीलया भगवद्गतिनिरूपिता। क्षतांशः गतिविलासेन पादस्पर्शेन निराकृतः। स्राघ्यात्मिकाद्यं शस्तु ध्वजादिना। तामसः भौतिकः ध्वजेन निराक्रियते । राजस ग्राध्यात्मिको वज्रेग । सात्त्विक ग्राधिदैविकः नीरजाकृति-चिह्ने न । तान्येव विचित्रांगि ललामानि पदेषु । तेन लौकिकालौकिकप्रकारेण व्रजभुवः खुरतोद-

प्रशमनम् । व्रजे तिस्रः प्रधानभूताः । भूमिः गावो गोप्य इति । तत्र भूमेर्दु :खनिवृत्ति गत्या निरूप्य, गत्या कृत्या च गवां दुःखं निवारयतीत्याह वर्षमधुर्यगतिरिति । वर्षमधुर्यो महावृषभः ककुद्मी, स यथा लीलया मन्थरगतिः, तथा गच्छन् गवा-मपि दु:खहारीव निरूपित:। ईरितवेखुर्व जतीति। गोपिकानां तदास्माकं वेरगुनादेन जाते कामे स्थावरत्वमधिकं जातमित्याहुः तेनेति । स्वभावत एव वेगुनादेन जातः कामः । तत्रापि सविलास-वीक्षरोन ग्रपितो मनोभववेगो यासु । ग्रतो वेगेन स्तम्भे जाते कुजगति वृक्षगति गमिता जाताः। तेषामन्तर्ज्ञानमस्तीति तदर्थमाहुः न विदाम इति। सुषुप्राविप न जानन्तीति तद्वचावृत्त्यर्थमाह कश्मलेनेति । कश्मलेन मूर्च्छया । स्त्रीगामत्या-वश्यकं वसनज्ञानं कबरज्ञानं च । वेणुनादप्रस्तावे एवैतज्जातिमति गतिहष्टचादिभिरपि कृतमत्र निरूप्यते ॥१६॥१७॥

व्याख्यार्थ — जब भगवान् बंशी बजाते हुए चलते हैं, तब उस नाद से वृक्ष की सी गित को प्राप्त हम सर्व गोपियां ऐसी मूर्चिछत हो जाती हैं, कि जिससे हमको ग्रपने शरीर पर पहना हुग्रा वस्त्र है, वा नहीं, तथा केश पास का भी ध्यान नहीं रहता है, इस प्रकार श्रन्वय है। यह वेस्तुनाद हम लोगों के लिए ही होता है, यों उसकी चेष्टा से ग्रीर ग्रनुभव से जाना जाता है। उसमें जो चेष्टा है, वह गोकुलवासियों के लिए ही होती है। जब भगवान् के ग्रन्त:करण में यही इच्छा व प्रयत्न है, कि

मिरायों की गराना करते हैं, जिससे उनको मालूम हो जाता है कि इतनी गाएं हैं। इस तरह गराना का यह भी आशय है, कि भगवान बताते हैं कि गाएं और उनके धर्म मुक्तमें ही हैं, अतः गायों में संसार का ग्रभाव है। जिससे गोपियों में, हरिशायों में, भी संसार का ग्रभाव बताया है। पशु तो पशु ही हैं, चाहे ग्राम्य या ग्रारण्य। भगवान जब ग्राम में रहने वाले पशुग्रों का उद्धार करते हैं तो श्ररण्य में रहनेवाले पश्चिमों का भी अवश्य करेंगे ही, अतः उनकी भगवान कृष्ण में तत्परता योग्य

श्रपने को प्रिय गन्धवाली तुलसी की माला धारण की हुई है, जिससे यह भगवान हैं यों जानने में ग्रा जाता है, जैसे भगवान को स्याम रंग प्रिय है, स्त्रियों का स्पर्श प्रिय है, वेगा का नाद प्रिय है, ग्रौर मक्खन का रस प्यारा है उसी प्रकार तुलसी की गन्ध भी प्यारी है, उस तुलसी गन्ध में जो उत्तमता है वह कुछ सात्विक पुरुषों के अनुभव से सिद्ध है, वैसी तुलसी है, अतः उसकी माला को म्राप धारण करते हैं।

हम भी जब वैसी प्रिय बनेंगी तब हमको भी ग्रथवा हमारे धर्मों को धारण करेंगे, इस कारण से कृष्णा सार हरिगों के स्त्रियों की प्रवृत्ति हुई है, कृष्णसार का उपयोग तो वेद में हुआ है और उसकी स्त्रियां अपना विनियोग भक्ति में करने के लिए, इस प्रकार की प्रवृत्ति करती हैं।

ग्रीर म्रतिशय प्यारे सेवक गोप के कन्धे पर जब भुजा धरते हैं तब गोप, भगवान गान करे, वैसी इच्छा करते हैं उन प्रिय सेवकों की भगवान इच्छा पूर्ण करने के लिए कभी गान करते हैं। इस प्रकार के स्नेह तथा सेवा धर्म के होने से गोपों का मनोरथ पूर्ण होता है तथा गोपियों की तरह हरिसाी भी चाहती हैं, कि हम भी वैसी होवें, तदर्थ स्नेह से वे भी भजन करती हैं। जब विजातीय के साथ काम की इच्छा नहीं होती है, तब हरिशायों को मनुष्य रूपवारी विजातीय भगवान में काम की इच्छा कैसे हुई ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं, कि हरिणियों को अपने देह की स्क्रात्त ही न रही, कि हम हरिशायां हैं, ग्रतः उन्हें भगवान् में काम भोग करने की इच्छा हुई। उसी समय भगवान वेगु बजाने लगे। 'क्विएत' शब्द कहने का ग्राशय यह है, कि मन को हरए। करनेवाला शब्द, यदि अचानक हो, तो उसको क्वणन संज्ञा दी जाती है, वह मनोहारी क्वणन, यदि वेणू से निकलता है, तो उसके सम्बन्ध से ग्रन्य शब्द भी चित्त को हरए। करनेवाले उसमें से निकलते हैं, जिससे उसको 'रव' कहा जाता है। यह तो प्रसिद्ध ही है, कि मृग जाति गान से वश में ग्रा जाती है, हरिगियों को उस नाद से यह प्रतीति हुई, कि अब ही हमारा उपयोग होगा अर्थात्, हमारी कामना भगवान इस समय ही पूर्ण करेंगे, इस विचार के कारण, शब्द श्रवण से ये हरिणियां ठगी गई हैं। इस प्रकार, नाद से ठगे जाने के कारएा, हरिएएयां श्रीकृष्एा के पास बैठ गई। जिस प्रकार कोई मन्ष्य मरएा पर्यन्त उपवास कर, शान्त होकर बैठ जाता है, वैसे ही ये भी कृष्ण के पास बैठ गई। अन्य की स्त्रियां, अन्य के गृह में और पर पूरुष के पास कैसे बैठी ? इस राष्ट्रा के उत्तर में कहा गया है, कि ये हरिशायां कृष्ण (कृष्णसार) की स्त्रियां हैं ये भी कृष्ण ही तो हैं यों सोचकर वे यहां इस कृष्ण की गृहिणी हो गईं। अथवा वेगानाद सुनकर ठगी सी रूप को भूलकर केवल शब्द मात्र में तत्पर हो गईं। श्रथवा प्रभावशाली वेगानाद के कारण कृष्णसार भी कृष्ण ही तो हैं यों मान कृष्ण के ही पास बैठ गई।

कृष्णसार भी कृष्ण है, इस भ्रम के होने से जब उसमें भी कृष्ण नाम है, तो उसको छोड़कर

यहां कैसे ग्रा गईं ? इस शङ्का के निवारणार्थ कहा गया है, कि 'गुणगणार्णं' कृष्णसार में तो एक वा दो गुए। हैं, किन्तु कृष्ण तो गुणों का समुद्र है, अतः गुणों से आकृष्ट होकर, जहां भी भगवान् जाते हैं. ये भी उनके पीछे जाती हैं, इन्होंने घर में लौटकर जाने की आशा का त्याग कर दिया है ( हरिएगिग्रों ने भगवान् की सिन्निधि में रहकर भगवद्रस का पान किया, जिससे उनकी भी गोपियों की भांति भगवान् में त्रासक्ति हो गई। हरिंगियों के नयन भगवान् को भी प्रियाग्रों जैसे प्रतीत हुए, जैसे गोपिकाएं भगवान को निहार रही हैं वैसे ही ये भी निहार रही थी स्रतः इन्हें भी वैसे ही भाव उत्पन्न हुए ग्रौर प्रभु ने भी वैसे वेगा क्वगान किया। यहां नाद शब्द न कह कर 'रव' कहा है, जिसका ग्राशय यह है कि इस पद में 'र' ग्रक्षर ग्राग्न ग्रथात् ताप उत्पन्न करने वाला बीज है, ग्रौर 'व' ग्रक्षर ताप का शान्त करनेवाला ग्रमृत का बीज है, सारांश यह है कि यह रव प्रथम भगवान के लिए अन्त:करण में आर्ति अर्थात् मिलने की उत्कट इच्छा उत्पन्न करता है, पीछे भगवन्मिलन रूप भावा-मृत का सिख्चन कर, उस ताप को मिटा देता है, अतः गोपियों ने जो अपना हष्टान्त दिया है, वह योग्य ही है।)

म्राभास—एवं नवप्रकारेण वेण नादं निरूप्य, गुणातीतप्रकारेण त्रिधा निरूपयन वेगा नादेन भगवान् जगदेव वशीकृतवानित्याह कुन्ददामेति द्वाभ्याम्।

म्राभासार्थ-इस प्रकार वेरणुनाद का नव भांति निरूपण कर भ्रव गुणातीत प्रकार से, तीन तरह वर्णन करती हैं, जिसमें कहती हैं, कि भगवान ने वेगुनाद से, जगत् को ही वश में कर लिया है वह वर्णन 'कुन्ददाम' इस युग्म में करती हैं--

श्लोक-कुन्ददामकृतकौतुकवेशो गोपगोधनवृतो यमुनायाम् । नन्दसूनुरनघे तव वत्सो नर्मदः प्रणियनां विजहार ॥२०॥ मन्दवायुरुपवात्यनकूलं मानयन् मलयजस्पर्धेन । बन्दिनस्तमुपदेवगराा ये वाद्यगीतबलिभिः परिवत्रः ॥२१॥

भूतिकार्थ-युग्मार्थ-कनेर के फूलों की माला से कौतुक वेश धारी, ग्वाल तथा गौम्रों के गरा से वेष्टित तथा स्नेहियों को म्रानन्द देनेवाले तुम्होरे पुत्र नन्द के कुमार जिस समय श्री यमुनाजी में विहार करते हैं, तब अपने स्पर्श से भगवान् को मान देते हुए दक्षिए का वायु, ग्रपने मन्द, शैत्य तथा सुगन्धि इन तीन गुएगें को प्रकट करता है, इसी प्रकार गन्धवीदिक देव गएा भी बंदीजनों के सहश स्तुति करते हुए, बाजा बजाते, गान करते तथा भेटें अर्पगा करते भगवान् को चारों तरफ घेर लेते हैं।।२०-२१।।

मुबोधिनी-यहि भगवान् यमुनायां विजहार, तत्रापि पूर्वोत्तरदशायामपेक्षितो वेगुनादः परि-गृह्यते, प्रकरिंगत्वात्, प्रकारिवशेषाभावाच्च न वा । धर्मे गवां गोपालानां च जले स्थितिः सम्भ-

पृथगुक्तः, तदा उपदेवगगाः परिवत्रुरिति सम्बन्धः। यमुनायामिति सामीप्यसप्तमी । ग्रिधिकरणसप्तमी इस नाद से गोपीजनों में मेरे लिए प्रेम उत्पन्न होवे, तब वे भगवान् दूपरा कार्य कैसे करेंगे ? अतः प्रथम भगवान् ने जो गोकुल का हित किया है उसका वर्णन करती हैं।

भगवान् लीला पूर्वक घीरे घीरे चलते हुए ग्रपने दो चरण कमलों की दश ग्रङ्गुलियों से ग्रथवा चरणों के ग्रघो भाग से सर्वदा पशुग्रों के ग्राक्रमण के कारण उनके खुरों से जो वजभूमि को पीड़ा होती थी उसको मिटाकर उसका हित करते हैं। किससे कौनसी पीड़ा मिटाई जिसका स्पष्ट वर्णन करते हैं कि ग्रपनी गित विलास वाले पाद स्पर्श से, खुरों से क्षत ग्रंश की पीड़ा मिटाई। चरण में स्थित घ्वजादि चिन्हों के स्पर्श से ग्राध्यात्मिकादि पीड़ा नष्ट की है। जैसे कि तामस भौतिक पीड़ा को घवज के चिन्ह से राजस ग्राध्यात्मिक पीड़ा को वज्ज के चिन्ह से ग्राधदैविक सात्विक पीड़ा को कमलाकृति चिन्ह से मिटा दिया है। चरणों में जो ये विचित्र चिन्ह हैं उनसे लौकिक तथा ग्रलौकिक प्रकार से वज भूमि का खुरों से उत्पन्न दुःख दूर किया। वज में भूमि, गौ ग्रौर गोपियां ये तीन मुख्य हैं, उनमें भूमि का दुःख ग्रपने चलन से दूर किया, ग्रौर गौग्रों का दुःख हुडु वाले महान् वृषभ जैसी घीमी चाल से चलने से नष्ट किया तथा हम गोपियों का दुःख वेगुनाद से उत्पन्न किए हुए काम द्वारा मिटाया।

वेग्युनाद से तो स्वभाव से ही काम उत्पन्न हुग्रा पुनः उस काम में वेग उत्पन्न करने के लिए, विलास से हिंग्टिपात किया, इस प्रकार उस काम में वेग ग्रा जाने से, हम वृक्ष जैसी स्तब्ध गित को प्राप्त हो गईं। बाहर तो वृक्ष समान गित हुई, किन्तु भीतर तो ज्ञान रहा होगा ? इसके उत्तर में कहती हैं, कि 'न विदामः' हम यह भी नहीं जानती हैं कि भीतर ज्ञान था वा नहीं था, तो क्या ग्रापकी दशा सुषुष्ति समान हो गई थी ? इसका निराकरण करती हुई कहती हैं कि हमारी यह दशा सुगुष्ति समान नहीं थी, किन्तु मुच्छी से हुई थी। स्त्रियों को दो विषयों का ज्ञान रखना ग्रात्यन्त ग्रावश्यक हैं—१-वस्त्र हमारे शरीर पर यथा स्थान हैं वा नहीं, २-चोटी का ज्ञान, वेग्युनाद के ग्रारम्भ में भी यों हुग्रा था ग्रीर पुनः यहां गित ग्रीर हिष्ट से भी वैसा ही किया है।।१६-१७।

श्रामास—हरिग्गीनां वेगुनादेन यथा जातं तद्वक्तं पूर्ववद्वेगानादं वर्णयन्ति मिग्धर इति द्वाभ्याम् ।

ग्राभासार्थ — वेगुनाद के श्रवण से हरिणियों को जो भाव हुग्रा उसका पहले की भांति 'मिणिघर' इस युग्म में वर्णन करते हैं।

श्लोक—मिराघरः क्रचिदागरायन् गा मालया दियतगन्धतुलस्याः । प्रगायिनोऽनुचरस्य कदांसे प्रक्षिपन् भुजमगायत यत्र ॥१८॥ क्विरातिवेरणुरववश्चितिचित्ताः कृष्रामन्वासत कृष्रागृहिण्यः । गुरागरागर्णमनुगत्य हरिण्यो गोविका इव विमुक्तगृहाज्ञाः ॥१६॥

श्लोकार्थ — युग्मार्थ - मिंग्यों की माला धारण करने वाले भगवान, कभी उन मिंग्यों से गौग्रों की संख्या गिनते हैं, ग्रौर ग्रपने को प्रिय जो तुलसी, उसकी माला पहने हए, ग्रपने प्रिय अनुचर के कन्धे पर हाथ रखकर, जब गान करते हैं, जब बजती हुई वेरा के शब्द से जिनके चित्त हरए। हो गए हैं, वैसी काले हरिएों की वध्न अर्थात् हरिग्गियां, गोपियों की भांति घर की आशा का त्याग कर, अनेक गुणों के समुद्र भगवान् के पास जाकर, उनका अनुसरण करती रहती हैं ॥१८-१६॥

सुबोधिनी-गत्रामाधिदैविकानि रूपािए। मरायः। तान् स्वस्मिन् बिभर्तीति मरिएघरः। ग्रभिज्ञानार्थं वा। स्वित्रियासामिभिज्ञापका मसायः। ग्रतस्तैः कदाचिद् गाः ग्रासमन्ताद् गरायन् जातः। श्रनेन ताः तद्गतधर्माश्च भगवत्येव प्रतिष्ठिता इति तासां संसाराभावः सूचितः । ग्रत एव गोपि-कानामपि । अत एव हरिग्गीनामपि । पशुत्वावि-शेषाद् ग्राम्यागां चेद्द्धारकः, विशेषत ग्रारण्यानां भविष्यतीति युक्ता कृष्णपरता । मालया दयित-गन्धतुलस्या उपलक्षितः। यथा भगवतो नीलं रूपं प्रियम्, स्पर्शः स्त्रीणाम्, शब्दो वेगाोः, रसो नवनीतस्य, तथा गन्धस्तुलस्याः। तद्गतोत्तमता सात्त्विकानां केषाश्चिदनुभवसिद्धा । ताहशी तुलसी । श्रतस्तस्या मालां बिभित । श्रतो यदा वयमपि प्रिया भविष्यामः, तदा ग्रस्मानपि ग्रस्मद्धर्मान् वा धारियष्यतीति कृष्णसार-स्त्रीगां प्रवृत्तिः । कृष्णसारस्त् वेदे नियुक्त इति भक्तौ तासां विनियोगार्थं प्रवृत्तिः । किञ्च । प्रग्-यिनोऽतिप्रेमवतः, अनुचरस्य गोपस्यांसे भुजं प्रक्षिपन्निति । कदा कदाचित् । 'ग्राशंसायां भूत-वच्चे'ति वा कदा ग्रगायतेति मध्ये गानाशंसा यथा गोपालस्य तथा स्नेहसेवाधर्मयोः सद्भावे एवं भविष्यतीति गोपिकानामिव हरिगोनामपि तथात्वाय स्नेहभजनम् । देहास्फ्ररणात् न विजा-तीयत्वेन कामाभावः । तदैव क्विंगतो यो वेगुः। श्राकस्मिकः शब्दविशेषो मनोहारी क्वरणनात्मकः।

स चेद्वे गोर्निगतः, तत्सम्बत्धादन्येऽपि शब्दाश्चि-त्तवञ्चका इति रवपदम् । शब्देन मृगागां वशी-करणं सिद्धमेव । इदानीमेवोपयोगो भविष्यतीति प्रतीतिजननाद्वञ्चकत्वम् । ग्रतो रवेण विञ्चत-चित्ताः कृष्णमन्वासत । कृष्णसमीपे ग्रासत उप-विष्टा जाताः । यथा प्रायम्पविश्वति, एवं कृष्ण-मनूपविष्टाः। ननु स्त्रियोऽन्यस्य कथमन्यस्य गृहेऽन्यस्य समीपे उपविष्ठा इति, तत्राह कृष्णस्य कृष्णसारस्य गृहिण्य इति । कृष्ण इति तास्तस्य गृहिण्यो जाताः। विञ्जतिचत्तत्वाद्वा रूपं विस्मृत्य शब्दमात्राभिनिविष्टा जाताः । वेरणुनादेन वा सानुभावेन कृष्णसारेऽपि कृष्णमत्या कृष्णमेवा-न्वासत । नन् कृष्णसारेऽपि कृष्णभ्रमात् शब्दोऽपि वर्तत इति तं परित्यज्यं कथमागता इत्यत ग्राह गुरागरार्गविमिति । कृष्णसारे एको द्वौ वा गूगा। ग्रतो यत्रैव भगवान् गच्छति, तत्रैव तम-नुगत्य सर्वा एव हरिण्यो विमुक्तगृहाशा जाताः। गृहं गमिष्याम इत्याशामपि त्यक्तवत्यः। (सान्नि-ध्येन भगवद्रसः पीत इति लब्धस्वादुभावाः गोपिका इव तदेकपरा जाताः। एतन्नयनेषु स्वप्रियानयन-साहश्यदर्शनेन याहशेन भावेन ताः पश्यति, ताहशेनैवैता अपि पश्यन्तीति, एतासामपि तत्स-जातीयभावोत्पत्तिः, तथैव वेरगुक्वरगनं च । ग्रत एवाग्निबीजामृतबीजात्मकं रवपदमुक्तम्। यत-स्तच्छवरोऽत्यातिस्तत्तापशमनं च सम्पद्यते । ग्रतः स्वहष्टान्तोक्तियुं का ।। १८।। १६॥ )

व्याख्यार्थ--भगवान् ने जिन मिएायों को धारएा किया है, वे मिएायां गायों के ग्राधिदैविक रूप हैं। ग्रतः ग्राप 'मिएाधर' हैं। ग्रथवा ये मिएायां भगवान को जो प्रिय हैं, उनकी स्मृति बनाएं रखने के लिए भगवान ने धारएा की हैं। गायों के जैसे पृथक पृथक रंग होते हैं, वैसे ही उन मिएयों के रंग भी अलग अतग हैं, जब कभी भगवान की इच्छा होती है, कि गायों की गएाना करूं, तब वति । तत्र विहारो गोपैः सह जलक्रीडा । गवां सर्वत्रोद्धे गशान्त्यर्थं वेरगुनादः प्रक्षालनादिः। सहकारी । तदानीमनलङ्कृतत्वमाशङ्क्रय म्रलङ्का-रमाह कुन्ददामेति । वस्त्राभरणाद्यलङ्कारा भविष्यन्त्येव, पुष्पालङ्कारा न भविष्यन्तीत्या-शङ्कच तदेव निरूप्यते । कुन्ददाम्ना कृतः कौतुक-वेशो यस्य । दामान्यनेकप्रकाराणि । तैस्तथा वेशो निर्मीयते । यथा ग्रत्यद्भुतो भवति । ग्रत्र तु यथैव हास्यरस उत्पद्यते, तथैव निर्मीयत इति । नन्वेताहशीं प्राकृतलीलां भगवान् कथं कृतवानि-त्याशङ्कायामाहुः नन्दसूनुस्तव वत्स इति । यया लीलया नन्दपुत्रो भवति, तयैव लीलया प्राकृत-लोलामपि सम्पादयति । स्रनघ इति सम्बोधनं क्रोवाभावाय विश्वासार्थं च। तव च वत्सो जातः । अनेन त्वं गोरूपेति सर्वगुप्तरसानभिज्ञत्वं सूचितम् । ग्रन्यथा उलूखलबन्धनलीलां न कुर्यात् । मध्ये निर्दोषत्वेन सम्बोधनादुभयोनिर्दोषत्वं ज्ञाप्यते । तादृश्या वत्सत्वेन भगवत्यपि तथा। पूर्गागुगात्वलक्षरामाधिक्यं चोच्यतेऽग्रिमविशेष-गोन । किञ्च, प्रगायिनां नर्मदः । ये केचन स्नेह-युक्ताः, यथैव ते स्निग्धा भवन्ति, तथैव लीलां करोतीति । अनेन सर्वत्रैव हेतुरुक्तः । यत्रैव

लीलासक्त्या क्रीडा, स विहारः। सोऽत्र जलकीडा नृत्यक्रीडा वेगाुवादनक्रीडा च ज्ञेया । ग्रन्यथा वाद्यादीनामुपयोगो न स्यात् । विद्यावन्तो हि वशीकर्तव्याः । तत्र विद्योत्पादको वायुः । देवाश्च तदाधारभूताः । तत्राप्युपदेवगगा बन्दिनश्च बहि-विद्याप्रकटनपराः। ग्रतोऽन्यापेक्षया तेषु विशेष उक्तः । प्रथमतः कारगाभूतं वायुं निरूपयन्ति । मन्दो वायुः ग्रनुकूलं यथा भवति, तथा उपवा-तीति। अनुकूलं कुलसमीपे हितं च। अनेन शैत्यं निरूपितम्। मलयजस्पर्शेन सहित इति सौरभ्यम्। भ्रनेन दाक्षिगात्योऽयं वायुरिति निरूपितम्। भगवत्स्वरूपे दत्तेन वा मलयजेन सहभावाद-धिकशैत्यनिरूपकत्वेन ग्रनुकूलत्वम् । मलयज-स्पर्शः मलयजस्येव वा स्पर्शः। तथा सति तत्र-त्यानां सर्वेषामेव भगवद्भावं सम्पादयिष्यतीति । मानयन्निति । स्वकीयैस्त्रिभिर्गु गौः यथैव सन्मा-ननं भवति, तथैव वातीत्यतिवश्यता। उपदेव-गगाश्च गन्धर्वादयश्च बन्दिनः कीर्तिनिरूपका जाताः । गायकाश्च सन्तः । य इति भगवदीयाः । वाद्यगीतपूजासाधनैः तामसराजससात्त्विकैः सहिताः परिवतः । सर्वत्रैवापेक्षितं कृतवन्तः ॥२०॥२१॥

व्याख्यार्थं —भगवान् जब श्री यमुनाजी में विहार करते थे, उस समय वहां भी कौतुक वेश घरके ग्रौर जल विहार करते हुए वेगानाद करने लगे, कारण कि, यह वेगानाद का ही प्रसंग है। यह देख गन्धर्वादि, उपदेव गर्गों ने भी भगवान् को चारों तरफ घेर लिया। यमुना शब्द की सप्तमी विभक्ति देने के दो भाव हैं, एक सामीप्य का विहार, जैसे गौग्रों को तट पर ही खड़ी कर स्नान ग्रादि कराना, ग्रौर दूसरा, जल में विहार प्रथीत् गरमी में गोप तथा गौग्रों को जल में लेजाकर खड़ा करना ग्रौर वहां उनसे विहार करना । यों विहारादि करने में भी विक्षेप की शान्ति के लिए वेग्युनाद सहायता देनेवाला होने से, भगवान् उस समय भी वेरगुनाद करते थे। वेरगुनाद तब होता है, जब भगवान भ्रलङ्कृत हों इस समय कैसे नाद किया ? इस शङ्का के उत्तर में कहती हैं, कि 'कुन्ददाम कृत कौतुक वेश:' भगवान् ने कनेर के फूलों की माला से कौतुक वेश धारएा कर लिया था, श्रर्थात् भगवान् उस समय ग्रलङ्कृत थे। यों भी न समभना, कि पुष्प ग्रलङ्कार नहीं होते हैं, ग्रलङ्कृत नहीं करते हैं, ग्रलङ्कृत तो वस्त्र ग्राभूषएा ही करते हैं, इन फूलों से ग्रनेक प्रकार की मालाएं बनती हैं, जिनसे भगवान ने अपना एक अति अद्भुत वेष धारए। किया था। भगवान होकर वैसी प्राकृत लीला कैसे की ? इस पर कहती हैं, कि नन्द का पुत्र तेरा बालक है, ग्रतः जिस लीला से नन्द का पुत्र हुग्रा है, वैसे ही लीला से प्राकृत लीला को भी करते हैं। यशोदा को यहां 'ग्रनवे' इसलिए दिया है, तं ग्रघ रहित है, जिससे तुभे इस पर विश्वास भी होगा ग्रीर क्रोध भी न होगा। ग्रीर यह तेरा वत्स हुआ है, इससे तू गो रूप है, जिससे यह सूचन किया है, कि सर्व गुप्त रसों को तम नहीं समभ सकती हो। यदि जानती होती, तो भगवान को उल्लखल में न बान्धती। श्लोक में "नन्दसनः" श्रीर "तव वत्सः" इन दो पदों के मध्य में यशोदा का विशेषण 'ग्रनघे' दिया है, जिसका भाव यह है, कि जैसे यशोदा निर्दोष है, वैसे नन्दजी भी निर्दोष है, निर्दोष के यहां, प्रकट प्रभु भी निर्दोष है, किन्तू प्रभू में पूर्ण गूराता है, यह दिखाने के लिए श्रागे के विशेषरा दिए हैं। 'प्ररायिनां नर्मदः' स्नेहवालों को ग्रानन्द देनेवाले हैं, जो कोई भी, स्नेहवाले हैं, वे जैसे जैसे स्नेह युक्त हो जायें भगवान भी वैसी ही स्नेहमयी लीला करते हैं। इससे सर्वत्र स्नेह ही हेत् है, यह बता दिया। जहां ही लीला की ग्रासक्ति से कीडा होती है, वह कीडा विहार है। यहां जल कीडा, नृत्य कीडा ग्रीर वेगा वादन कीडा को विहार जानना चाहिए। यदि ये क्रीड़ाएं न होवें, तो वाद्य ग्रादिकों का उपयोग यहां न होता। विद्यावालों को ही वश करना चाहिए, विद्या को प्रकट करनेवाला वायु है, देव उसके आधार भूत हैं। उनमें भी, उपदेवगरा ग्रौर बन्दी बाहर विद्या प्रकट करनेवाले हैं, ग्रतः ग्रन्यों की ग्रपेक्षा, उनमें विशेषता कही है। पहले कारएा भूत वायु का निरूपएा करती हैं, वायु जैसे अनुकूल हो वैसे मन्द-मन्द चलता है, अनुकूल का आशय यह है, कि श्री यमुनाजी के तट के पास हित करनेवाला है अर्थात यह वायू शीतलता देता है ग्रौर यह वायु दक्षिए। की दिशा से ग्राने से, वहां की चन्दन की गन्ध ले ग्राता है, ग्रर्थात् सुगन्धि भी देता है वह सुगन्धि युक्त वायु भगवान् के श्रीग्रङ्ग के स्पर्श होने से, ग्रधिक शीतलता देनेवाला बन जाता है। यों होने से, वहां जो भी रहते हैं, उन सबको यह वाय भगवद्भाव सम्पादन करेगा । ग्रपने इन तीन गुगों से, जैसे ही भगवान का सन्मान होता हैं, वैसे ही बहता है। इस प्रकार वायु, भगवान् के अतिशय वश में है, यह प्रकट कर दिखाया। गन्धर्व आदि उपदेवग्रा तथा बन्दीजन गान करते हुए भगवान की कीत्ति निरूप्रा करनेवाले हए। श्लोक में 'ये' पद देकर यह भाव प्रकट किया है, कि गन्धर्व ग्रादि सब भगवदीय हैं उन्होंने तामस वाद्य, राजस गीत ग्रौर सात्विक पूजादि साधन सहित भगवान् को चारों तरफ घेर लिया, सर्वत्र जो ग्रपेक्षित था वह करने लगे ।।२०-२१॥

म्राभास-एवं गुणातीते प्रकीर्णातां निरूप्य युगलद्वयेन केवलं भगवत एव चरि-त्रमाहुः वत्सल इति ।

म्राभासाथं-इस प्रकार, गुणातीत के तीन प्रकारों में से एक घुटक प्रकार का वर्णन कर, भ्रब वत्सल भ्रादि दो युगलों से केवल प्रभु के चरित्र का वर्गन करती हैं--

श्लोक-वत्सलो वजगवां यदगध्रो वन्द्यमानचरगः पथि वृद्धैः । कृत्स्नगोधनम्योह्य दिनान्ते गीतवेग् रनुगेडितकोतिः ॥२२॥

### उत्सवं श्रमक्चापि हशीनामुन्नयन् खुररजञ्जुरितस्रक् । वित्सयैति सुहृदाशिष एष देवकीजठरभूक्डुराजः ॥२३॥

श्लोकार्थ—युग्मार्थ—गोवर्द्धन पर्वत को घारण कर, व्रज तथा गौग्रों पर प्रेम प्रकट करनेवाले, मार्ग में वृद्ध जनों से विन्दित चरण वाले, सेवकों से स्तुति किए हुए, गायों के खुरों से उड़ी हुई रज से संलिप्त माला वाले, देव की जठर में रहे हुए, ये चन्द्र, सांभ के समय बंशी बजाते हुए, सकल गोधन को ग्रपने पास लाकर, श्रम की कान्ति से भी गोपियों की दृष्टि को ग्रानन्द देते हुए, मित्रों को ग्राशोर्वाद देने की इच्छा से पधारते हैं ॥२२–२३॥

सुबोधिनी-भगवान् यद् गोकुलं गोष्ठे समा-नयति, तत् कृपया । अन्यथा एकस्यामपि लीलायां व्यापृता गावो मूच्येरन् । तथा गोपिकाः । परं कृपयैव भजनानन्दानुभवार्थं तथा करोति। स्रत्र हेतु: यदगध्र इति । यद् यस्मात् कारगात् अगं पर्वतं धारयतीति । यदि भजनानन्दं न दद्यात्, तदा गोवर्धनोद्धरएां न कूर्यात् । एतद्भगवनमाहा-त्म्यं सर्वजनीनमिति ज्ञापयितुमाह पथि वृद्धैर्वन्द्य-मानचरण इति । वृद्धाः सर्वतो निप्रणाः । बहु-ज्ञौरेव भगवान् सेव्यो भवति । ग्रतः कृत्स्नमेव गोधनमूपोह्य, ततः पृथक्कृत्य, उप ममीपे समा-हृत्य वा । दिनान्त इति । अग्रे वनस्थितेरयुक्त-त्वात् । लीलान्तरस्य च चिकीर्षितत्वात् । गीत-वेग्रजितः । श्रमापनोदनार्थं व्रजस्थानां ज्ञापनार्थं च । ग्रस्य नादस्याग्रे कार्यं वक्तव्यम् । गोपिका एव कृतार्थाः करोतीति न, किन्तू गोपानपीति ज्ञापयित्ं तत्कृतस्तोत्रमाह अनुगेडितकीर्तिरिति । ग्रन्गैः सेवकैरीडिता कीर्तिर्यस्य । ग्रनेन रात्रौ तेषामपि गानमुक्तं भवति । यथा दिवसे गोपिका-नाम् । अन्यथा सर्वेषां निरोधो न भवेत् । एताह-शस्य कार्यं स्वयमेव जानातीति स्वयमेव करो-तीत्याहः उत्सवमिति । श्रमरुचा व्रजस्थहशां उत्सवमूत्रयन् श्राशिषो दित्सया एतीति सम्बन्धः। श्रमयुक्ता रुक् कान्तिः। भगवतः श्रमाभावपक्षे प्रदर्शनमात्रपरत्वम् । अस्ति श्रम इति सिद्धान्तः।

'भर्ता सन् भ्रियमाणो बिभर्ति' 'एको देवो बहुधा निविष्टः' 'यदा भारं तन्द्रयते स भतुं निधाय भारं पुनरस्तमेतीति' श्रुते:। सर्वधर्माश्रयत्वाच्च। विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वादश्रान्तोऽपि । न तु केवलम-श्रान्त एव । श्रमः सुखकारक इत्यपरे । तत्सम्ब-न्धिनी हक् श्रमहक् । सा नायकगता स्त्रीएां न हितकारिएगी। तथाप्यस्माकं हितकारिण्येव जाते-त्याहुः हशीनामुत्सवमुन्नयन्निति । हशिर्दर्शनम्। यदि भगवान् श्रान्तो न भवेत्, तदा शीघ्रं गच्छेत्। तदा दृष्टीनां परमानन्दसन्ततिर्न स्यात्। ऊर्वं नयन्निति संघाते हष्टीनां य ग्रानन्दः स्थितः यावान्, तदपेक्षयाधिकं कृतवानित्यर्थः। भगव-त्कीर्तेः सर्वपृष्ठवार्थदात्त्वाय प्रकारं वदन् श्रम-मुपपादयति खुररजव्छ्यरितस्रगिति । गोखुररजो-भिरु हुरिता व्याप्ताः स्रजो माला यस्य । वायु-वशादुद्गतो रेगुः न स्थिरो, नापि नियतः। खुरजातस्तु तथा। खुरागामेव गोत्वात् प्रकृत-त्वाच्च न गोग्रहराम्। 'पशवो वा एकशफा' इत्यत्र तथा निर्ण्यात् । ग्रनेन धर्मोऽयमिति निरूपितम्। रजोऽर्थः । व्याप्तिः काम इति । आगमनस्य तु यत् कार्यं तदाहः । सृहदां सर्वेषामेव सम्बन्धिना-माशिषः सर्वा एव देया इति । उक्तं गोपिकाद्वारा सर्वेष्वानन्दप्रवेश इति । एष इति प्रदर्शाहुः। यतः स्वस्मिन् लीला ज्ञापिता भवति । साधारण्येन सर्वेषां तापनाशकत्वाय भगवद्गतमसाधारएा

सुखदोऽस्माकमेव ॥

धर्ममाहुः देवकीजठरभूरुडुराज इति। व 'अदिति-र्देवकी अदितिद्यौ रदीतिरन्तरिक्ष' मिति श्रुतेः ग्रदित्यवतारत्वात् द्युरूपा सा। तस्यामवश्यं चन्द्रोदयोऽपेक्षित एव। सा पुनर्विशेषरूपं गृहीत-वतीति चन्द्रोऽपि विशिष्टकार्यं करोति । लौकि-कस्तापस्त्रिविधो भगवद्विरहजश्च। ग्रयं त्रिवि-धमपि नाशयतीति पूर्वोक्तमानन्ददातृत्वमुपपादि-तम्। देवकीजठरे भवतीति देवकीजठरभूः। स एव उडुराज:। जायते, यथा उदयाद्रौ । पतिस्तू नक्षत्रागामेव भवति । तथा देवक्यां जातः, परं

( ग्रथवा, एतास्तु भगवद्विरहेगार्ता इति स्वाभिलिषतप्रकारेगा तदङ्गसङ्गव्यतिरेकेगा नैता-सामृत्सवो भवतीत्यार्ता एव स्थिताः। परं हशीनां दर्शनं मुख्यमिति तेनैवोत्सवोन्नयनमुच्यते। तथा च स्रातानामस्माकं हशीनामिति समासो ज्ञेयः। म्रातंशब्दस्य ह्रस्वोऽपि छान्दसः। नहि हशीना-मेवार्तत्वमत्र विवक्षितम् । प्रकारान्तरेणापि तत्स्वरूपरसास्वादवत्यः स्वामिन्य इति सर्वेन्द्रि-यागामिवार्तत्वसम्भवात् । तदैव सर्वत्रोत्सवे पुन-राशिषोऽनभीप्सितत्वेनाग्रे तिहत्सोक्तिरप्यनुपपन्ना स्यात् । हशीनामुत्सवो बहिरेव । स्रन्तरुत्सवस्य त्वधिकरणां मनः, तस्यात्प्तत्वान्न स इदानीम्, परमग्रे सम्भोगसामयिकदर्शने भविष्यतीति ज्ञाप-नायोर्घ्वमित्युक्तम् । यथा गोप्यो 'दिदक्षितदृशोऽ-भ्यगमन् समेता' इत्यत्र दर्शनानन्तरमपि हशां दिहिक्षितत्वम्, एवमत्रापि ज्ञेयम्। ग्रत एव हशी-नामिति । सम्बन्धषष्ठचाप्युत्सवस्य तत्सम्बन्धि-त्वमेव प्राप्यते । तत्रापि भगवत्कर्त् कनयनोक्त्या तासां बहिरुत्सवोऽपि प्रियप्रापित इति तदृर्शनस्व-भावान स्वत इति बोध्यते । ग्रत एवोत्सवकर-ग्तिं श्रमरुचोऽपि युज्यते । श्रन्यथा चिरादुत्क-ण्ठितानामासां त्रियतमागतश्रमनिरीक्षरोनाग्रिम-रसप्रतिबन्धशङ्क्या न उत्सवः स्यात्। प्रत्युत

पूर्वापेक्षयाधिकतरः खेद एव स्यात् । किञ्च, विनास्माभिरन्येन प्रियः श्रमापनोदनं न कारयति. वयमतः परं करिष्याम इति श्रमरुचस्तथात्वं युक्तमेव । श्रमस्य कान्तित्वनिरूपऐोनापि स्वम-नोरथाप्रतिबन्धकत्वात्तथेति ध्वन्यते। श्रमोऽप्य-न्यनायिकाविषयकश्चेत्, कथं हशामुत्सव इति चेत्, तथा नेत्याहुः खुररजञ्छ्यरितस्रगिति। यद्य-प्यन्यनायिकाविषयकः स्यात्, तदा स्रजि तदङ्गराग एव स्यात्, न तु खुररजः। रजोऽप्यागमनसाम-यिकं चेत्, सम्भवेदि तथा, परं चिरकालीनिमिति ज्ञापनाय छुरितत्वमुक्तम् । ग्रल्पकालेन तथात्व-स्यासम्भवात् । किञ्च, तथा चेत्, स्रगपि न स्यात्, क्रीडान्तरायत्वात् । अतो ज्ञायते सुहदामस्माक-माशिषो दित्सया एतीति । एतीत्यागमनक्रियायां कर्मानुक्त्यापि तथेति ज्ञाप्यते । ग्रयं भावः। 'कर्त् रभीष्सिततमं कर्म' भवति । तेनात्र भगव-त्कर्तृ त्वात्तदभीप्सिततमत्वमस्माकमेव, नान्यस्य। भ्रन्यथा वजमेतीत्युक्तं भवेत् । यद्यपि सर्वेषामेव निरोधश्चिकीर्षतो भगवत इति व्रजस्याप्यभीप्सि-तत्वम्, तथाप्यभीष्सिततमत्वलक्षग्गोतिशयोऽस्मा-स्वेवेति तथोक्तम् । तन्निदर्शनमेवाहः एष इति । ग्रन्यथा कथमात्मानं प्रदर्शयेत्। दक्षिरानायक-त्वेनान्तर्भाववैषम्याभावायाहः देवकीजठरभूरिति। सर्वथा निर्दुष्टा हि देवकी । तदुदरे प्रकटस्तथे-त्यर्थः। ताहशस्य भवतीषु को विशेष इत्यत ग्राहु: उडुराज इति । यथा चन्द्र: सर्वेषां तापहा-रको दूरादेव, परं पतित्वेनातिनिकटे नक्षत्राणा-मेव, तथायमपि सर्वेषां तथा दूरादेव, परं पति-त्वेनास्माकमेव तथेति भूयान् विशेषः सम्पद्यते । स यथा नक्षत्रमण्डले तिष्ठंस्तैरेव राजमानः सर्वतापनिवर्तकः, तथायमप्यस्मन्मण्डले तिष्ठन्न-स्माभिरेव राजमानस्तथेत्युड्रराजपदेन द्योत्यते ।) इदं सर्वं कार्यं वेगुनादसाध्यमिति प्रकरिगत-त्वात ज्ञेयम् ॥ २२ ॥ २३ ॥

व्याख्यार्थ--भगवान दिन के अन्त में जो गायों को गोष्ठ में ले आते हैं, उसका कारण कपा है। यदि कृपा न होती, तो नहीं लाते, न लाने से एक ही लीला में व्यावृत गए मूक्त हो जातीं। जिससे, भजनानन्द के ग्रनुभव से वंचित रहती थी, ग्रतः भजनानन्द के ग्रनुभवार्थ कृपा कर, उनको गोष्ठ में ले ग्राए। भगवान की प्रीति जैसी गायों से थी, वैसी गोपियों से भी थी। इसलिए गायों को गोष्ठ में ले ग्राए, कारए कि रात्रि को गोपियों को भजनानन्द का दान करना था। ( मूल श्लोक में 'व्रजगवां' पद में व्रज शब्द गोपियों का सूचक है, गोपियों तथा गायों दोनों पर प्रेम होने से. भजना-नन्द रस दोनों को मिले. तदर्थ शाम को गोष्ठ में पधारे हैं ) श्राप को भजनानन्द रस का दान करना था, इसीलिए ही, ग्रापने गोवर्द्ध न पर्वत को धारएा किया था, यदि भजनानन्द का दान न करने की इच्छा होती, तो गोवर्द्ध न को न उठाते । गोवर्द्ध न धारण से, जो माहात्म्य हुम्रा, वह प्रसिद्ध ही है. श्रतः मार्ग में श्राते समय बृद्धों ने श्रापको वन्दन किया है, वृद्ध पद का ग्राशय है, कि वे श्रवभवी निपुरा होते हैं। इस प्रकार जो बहुत जानकार चतुर होते हैं, वे ही भगवान की सेवा कर सकते हैं। अतः भगवान् गौश्रों को वन से पृथक् कर, अपने पास लाके सायं को खिड़क में ले ग्राए, कारण कि सायं काल के ग्रनन्तर गौथ्रों का वन में रहना ठीक नहीं है ग्रौर यह भी दूसरा कारण है, कि भगवान की इच्छा दूसरी लीला करने की थी। इसलिए वेग्रु बजाया, वेग्रु बजाने का हेत् यह है, कि एक तो वेगा नाद से श्रम मिटेगा श्रीर दूसरा व्रजस्थों को भगवान पधार गए हैं, यह सूचित हो जाएगा । इस नाद का ग्रागे का कार्य कहना चाहिए। भगवान् गोपियों को ही केवल कृतार्थ करते हैं यों नहीं है, किन्तू गोपों को भी कृतार्थ करते हैं, जिसका प्रमागा यह है, कि जैसे गोपियां दिन को भगव-द गुए। गान करती हैं, वैसे ही गोप रात्रि को भगवान की कीर्ति का गान करते हैं, यदि इस प्रकार न होवे, तो सर्व का निरोध न होवे।

इस प्रकार के भक्तों का कार्य ग्राप ही जानते हैं तथा ग्राप ही करते हैं यह 'उत्सवं' पद से इस भाव को हढ़ करती हैं, कि भगवान श्रम की कान्ति से त्रजवासियों के नेत्रों के ग्रानन्द को बढ़ाते हुए, उनको ग्राशीविद देने की इच्छा से पधारे हैं।

श्लोक में 'श्रमरुचा' पद है, जिसका श्रक्षरार्थ 'श्रमयुक्त कान्ति है। भगवान् को लीला करते हुए, श्रम हुश्रा था क्या ? इसके उत्तर में, कहते हैं, िक भगवान् विरुद्ध धर्माश्रयी हैं, उनको श्रम होता भी है, नहीं भी होता है, यदि श्रम नहीं हुश्रा यों माना जाए, तो 'श्रमरुचा' का भावार्थ इस प्रकार समभना, िक भगवान् का श्रम केवल दिखावा मात्र है। िकत्तु भगवान् को श्रम हुग्रा यह सिद्धान्त है, क्योंकि श्रुति कहती है कि 'भर्ता सन् श्रियमाएगो बिर्भात, 'एको देवो बहुधा निविष्ट:' (यदा भारं तन्द्रयते स भर्तु निधाय भारं पुनरस्तमेतीति श्रुते:' इत्यादि श्रुतियों से सिद्ध है कि भगवान् सर्व धर्मों के श्राश्रय हैं, जिससे निश्चित सिद्धान्त यह है, कि श्राप विरुद्ध धर्माश्रयी हैं इसलिए श्रापको श्रम नहीं होता है, यों भी नहीं है। कितनेक कहते हैं, िक 'श्रम' सुखकारक है उस सुख कारक श्रम की कान्ति भगवान् पर थी। गोपियां कहती है, िक नायक के श्रम की कान्ति साधारएग स्त्रियों को

१-शाम को, २-ग्रासक्त ३-भर्ता होकर भरण किया हुग्रा पालता है, ४ एक देव ग्रनेक प्रकार से प्रविष्ट है, ५-जब भार से तन्द्रा होती है तब भार धारण के लिए किसी को रखकर ग्राप ग्रहश्य हो जाते हैं,

हितकारिएगी नहीं है, तो भी, हमारे लिए वह श्रम युक्त कान्ति हितकारिएगी ही हुई है, क्योंकि भग-वान् यदि श्रमित न होते, तो शीघ्र पधार जाते, तो ग्रब जो श्रमित होने से ग्राप यहां रुक गए हैं, जिससे हम ग्रापके हिंट के परम ग्रानन्द समुद्र के विस्तार को पाकर ग्रानन्द मग्न हो सकी हैं, नहीं तो, न हो सकती। भगवान तो देह में नेत्रों को जो ग्रानन्द प्राप्त है, उससे भी विशेष ग्रानन्द दे रहे हैं, श्रतः कहा है, कि ऊपर ले जाते हुए ग्रानन्द दे रहे हैं।

भगवान् की कीर्ति सर्व प्रकार के पुरुषार्थों को देने वाली है, जिसका प्रकार बताते हुए श्रम का उपपादन करती हैं। भगवान की मालाएं गौग्रों के खुरों से उड़ी हुई रज से भरी हुई है। यह रज, वायू से उड़कर ग्राके पड़ी हुई रज के समान ग्रस्थिर नहीं हैं, किन्तू स्थिर है ग्रीर वायू से उड़ी हुई रज एक स्थान पर नहीं पड़ती है, वैसे भी नहीं है, क्योंकि एक ही स्थान पर मालाग्रों पर है । श्लोक में 'गो' शब्द न देकर, केवल 'खुररजः' कहा है, खुर शब्द से 'गौ' समभना चाहिए कारण कि गौग्रों का ही प्रकरण है ग्रीर पश् खुर वाले होते हैं यह श्रुति में निर्ण्य है। इससे यह धर्म हैं यह निरूपण किया, 'रज' अर्थ है और 'व्याप्ति' काम है, वर्ज में पधारने का कार्य कहती है, कि सकल सुहद तथा सम्बन्धियों को सभी प्रकार के ग्राशीवीद देने हैं। तात्पर्य यह है, कि गोपीजनों द्वारा सकलों में म्रानन्द का प्रवेश कराने के लिए पधारे हैं। 'एष' पद से गोपियां कहती हैं, कि यह जो इस प्रकार लीला करने वाले जो सामने दर्शन दे रहे हैं, जिससे अपने अन्दर भगवल्लीला चल रही हैं यह सिद्ध हम्रा।

भगवान साधारएा रीति से, सकल जीवों के ताप को नाश जिस धर्म के कारए। करते हैं, भगवान के उस ग्रसाधारण धर्म का वर्णन करती हैं। 'देवकी जठर भूरुड्राजः' द्वारा देवकी के जठर से उदय हुआ यह चन्द्रमा है, "ग्रदितिर्देशकी ग्रदितिर्द्योरिदिति रन्तिरिक्षम्" इस श्रुतिके ग्रनुसार देवकी ग्रदिति का ग्रवतार होने से ग्राकाश रूप है, ग्राकाश में चन्द्रमा का उदय होना ग्रावश्यक, ग्रपे क्षित है। देवकी ने जब फिर एक विशिष्ट रूप ग्रहण किया है तो चन्द्रमा भी विशिष्ट रूप लेकर देवकी से उदित हुया है य्रतः वह कार्य भी विशेष प्रकार का करेगा। लौकिक ताप तो एक ही तरह का होता है किन्तु भगवान् से उद्भूत ताप तीन प्रकार का होता है, ग्राधिभौतिक प्राध्यात्मिक प्रोर ग्राधि-दैविक , इन तीन तापों को वह चन्द्र नाश करता है। इससे प्रथम कहा हुग्रा भगवान् का ग्रानन्ददाता होना सिद्ध किया। देवकी के जठर में रहे "देवकी जठर भू:" कहा। ये ही नक्षत्रों के स्वामी चन्द्र हैं, तात्पर्य यह है, कि जैसे चन्द्रमा उदय गिरि पर उदित होता है, किन्तू पति तो नक्षत्रों का ही होता है, उसी प्रकार यद्यपि यह चन्द्र देवकी से उदित हुमा है, किन्तु हमको ही सुख देनेवाला है।

ये गोपियां भगवान् के विरह से पीड़ित थीं, यह पीड़ा इनकी तब निवृत होगी जब भगवान् के म्रङ्गों का सङ्ग होगा। तब तक ये पीड़ित ही रहेगी, परन्तू नेत्रों का दर्शन मुख्य काम है इसीलिए ही नेत्रों के दर्शन से उत्सव का वर्णन किया है। "ग्रार्तहशीनां" पाठ मानने पर केवल नेत्र ही ग्रार्त हैं, यह विवक्षित नहीं किन्तु हम ग्रातों के नयनों का उत्सव नन्दनन्दन का ग्रागमन है, यह ग्रर्थ होगा।

१-थके हुए, २-फैलाव, ३-ग्रदिति देवकी है, ग्रदिति ग्राकाश है, ग्रदिति ग्रन्तरिक्ष है ४-देह में रहता है, ५-इन्द्रियों में उत्पन्न होता है, ६-ग्रात्मा में होता है

स्वामिनियों को ग्रन्य प्रकार से भी स्वरूप रस का ग्रास्वाद ज्ञात है ग्रतः सभी इन्द्रिय ग्रार्त हो सकती

हैं। यहां 'म्रात्ता' न होकर 'म्रातं' प्रयोग छान्दस है।

भगवान यदि वन से पधारते समय यदि हिंद से सम्पूर्ण इन्द्रियों को रसदान करें तो, भगवान यहां हमको सभी तरह की ग्राशिषों देने के लिए पधार रहे हैं, यह इच्छा गोपियों को न रहे ग्रत: इस समय तो केवल नेत्रों को ही रसदान हुन्ना है, जिससे उत्सव माना गया है। यह रसदान तो बाहर का है। अन्दर के रस का अधिकरए। मन है, वह अभी तृष्त नहीं हुआ है। इसकी वृष्त तो भोग समय में जो दर्शन होगा उससे होगी, इसलिए "उन्नयन" पद कहा । जैसे प्रथम दर्शन के अनुन्तर भी, गोपियों को नेत्रों के दर्शन की इच्छा रही थी, वैसे ही यहां भी पुनः भोग समय में इच्छा है। इस समय जो बाहर उत्सव हिंगा है, वह भी भगवान द्वारा हुग्रा है, भगवहर्शन का स्वभाव ही ग्रानन्द उत्पन्न कराने वाला है, नेत्र स्वतः तृप्त नहीं हुए हैं। श्रमकान्ति भी इसीलिए उत्सव का काररा है। यदि श्रम कान्ति उत्सव का साधन न होती तो, बहुत समय से उत्कंठावाली इन गोपियों को प्यारे को श्रमित देखकर, मन में यह शंका होती, कि अब हमको रस की प्राप्ति नहीं होगी तथा इस शंका से गोपियों में उत्सव न होता बिलक पहले से भी ग्रधिक खेद ही उत्पन्न हो जाता। वैसी शंका न हई, कारएा कि श्रम कान्ति देखकर भी, प्रसन्नता इसलिए हुई, कि यह जो श्रम है उसका निवारएा प्यारा हमसे ही करावेगा । हमारे सिवाय अन्य से नहीं करायेंगे । इसके अनन्तर हम ही श्रम को उतारेंगी इसलिए यह श्रम कान्ति हमारे मनोरथ में प्रतिबन्धक नहीं है ग्रतः श्रम कान्ति योग्य ही है, श्रम का कान्ति के रूप में निरूपए। भी ग्रपने मनोरथ में विघ्न करनेवाला नहीं है ग्रतः किया गया। यदि श्रम भी ग्रन्य नायिका सम्बन्धी होता तो हमारे नेत्रों को उत्सव कैसे कराते ? ग्रतः यों नहीं है. जिसकी पुष्टि में कहती हैं, कि 'खुररजच्छुरितसग्' यदि यह श्रम अन्य नायिका के सम्बन्ध से हुआ होता, तो भगवान की माला में उनके श्रङ्गों का राग लिपा हुश्रा होता, वह तो है नहीं, बल्कि गायों के खरों से उडी हुई रज से व्याप्त है और वह रज भी अभी की नहीं है, पहले की है जिससे माला रज से लिप्त हुई दिखती है, यतः यन्य नायिका सम्बन्धी श्रम नहीं है ग्रौर यदि यन्य से सम्बन्ध हुन्ना होता, तो यह गले में माला भी न रहती, कारएा कि माला क्रीड़ा में रुकावट होती है, इन सब हेत्यों से जाना जाता है, कि भगवान् हम मित्रों कों ग्राशिष देने के लिए ही पधार रहे हैं। यहां श्लोक में 'एति' किया का कर्म स्पष्ट नहीं कहा गया है, जिससे समभा जाता है, कि ग्रापके पधारने का कारगा हमको म्रानन्द देना है, क्योंकि वही म्रापका मृत्यन्त इच्छित कार्य है। कर्ता के इच्छित कार्य को 'कमं' कहा जाता है ग्रतः यह ही कर्म है, इसलिए गोपियां उदाहरए। देती हैं, कि 'एप' अर्थात ये जो हमको सामने दर्शन दे रहे हैं, जिससे बताती हैं, कि हम श्रापको प्रिय हैं तथा हमारा मनोरथ पर्गा करने के लिए ही दर्शन दे रहे हैं।

श्राप दक्षिए नायक हैं, ग्रतः श्रापके भीतर किसी प्रकार की विषमता नहीं है, कारए। कि श्राप निर्दोष देवकी के जठर से उत्पन्न हुए हैं। भेद भाव रहित भगवान ग्रापके साथ क्या विशे-

१-स्थान, २-मन सर्व इन्द्रियों का दर्शन है, ३-मनकी, ४-म्रानन्द को उत्पन्न करनेवाला कार्य, ५-साधन, ६-सर्व नायिकाश्रों में एक जैसी प्रीति दिखानेवाला चत्र नायक ७-ग्रसमा-नता, द-कुख।

षता बरतते हैं। यह कहती हैं कि जैसे चन्द्रमा नक्षत्रों का पित होने से अन्यों का ताप तो दूर से ही हरएा करता है, किन्तू नक्षत्रों का तो अत्यन्त समीप में जाकर ताप हटाता है, वैसे ही भगवान भी सर्व का निरोध करनेवाले होने पर भी, पति हमारे ही हैं श्रतः श्रन्यों का ताप तो दूर से मिटाते हैं ग्रीर हमारा तो हमारे मण्डल में स्थित होकर वैसे ताप को मिटाते हैं जैसे चन्द्र नक्षत्र मण्डल में रहकर उनका ताप मिटाते हैं, यही विशेषता है। ये सारे कार्य वेग्गुनाद द्वारा सिद्ध होते हैं अतः प्रकरणान्रोध से निरूपण किया ॥२२॥२३॥

श्राभास—साधारणीं लीलामुक्तवा गोपिकास्वेव वेणुकृतां भगवतैव जनितां लीला-माह मदेति।

ग्राभासार्थ-साधारण लीला का वर्णन कर, ग्रब इस यूग्म में वेग्रु ने जो गोपिकाग्रों में ही लीला की, उसका तथा भगवान ने जो लीला उत्पन्न की, दोनों का वर्शन करती हैं-

श्लोक--मदविघूरिंगतलोचन ईषन्मानदः स्वसृहदां वनमाली। बदरपाण्डूवदनो मृदुगण्डं मण्डयन् कनककुण्डललक्ष्म्या ।।२४।। यद्पतिद्विरदराजिवहारो यामिनीपतिरिवैष दिनान्ते । मुदितवक्त्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्रजगवां दिनतापम् ।।२४।।

श्लोकार्थ-यूग्मार्थ-मद से घूर्णित नेत्रवाले, ग्रपने मित्रों को ग्रल्प मान देनेवाले, बेर सहश पाण्ड वर्गा जैसे मुख वाले, वनमाला धारी, सुवर्गा के कुण्डलों की शोभा से कोमल गण्डस्थल को सूशोभित करनेवाले, गजराज के समान विहार करनेवाले, ये यद्पति श्री कृष्ण सांभ के समय, हंसते मूख, जब वर्ज में पधारते हैं, तब वर्ज तथा गायों के अन्तरहित दिन के ताप को चन्द्रमा की तरह दूर करते हैं ॥२४-२४॥

सुबोधिनी-यदुपतिः मुदितवकत्र उपयातीति । पूर्वोक्ता एव वेगानादा अत्र ग्राह्याः । दश लीलाः पूर्वं निरूपिताः, ताः सर्वा ग्रहमदर्थमेवेति दशधा भगवन्तं विशेषयन्ति । एक एव भगवानुभयत्रे ति युगलत्वेऽपि नात्यन्तं विभागः । सर्वत्रैत वेणुनादे रजोगुरगो मुख्य इति सोऽस्मदर्थं फलित इत्याहः। मदेन विघूरिंगते लोचने यस्येति । मदोऽत्र स्वान-न्दस्थित्या पूर्णावबोधः । स ज्ञानमार्ग एवेति प्रकटियत्ं सर्वविषयान् व्यावर्तियतुं विघूरिएत-लोचनत्वमुक्तम्। अयं धर्मो भगवन्निष्ठो निरू-पितः । स्वरूपस्यत्यर्थं ताहराोऽपीबन्मानदः, मानं

प्रयच्छति । सन्माननां करोति । तेनास्माकं गम्यो भवतीति ज्ञायते। मानमभिमानं वा रजोगुरा-प्राकटचात्, प्रयच्छति, खण्डयति वा, ज्ञानप्राक-टचात्, प्रयच्छति मानं द्यति खण्डयति त्रिष्वपी-षदेव तत्तत् कार्यम्। ननु पूर्णस्य भवतीष्वेवंकरणे को हेतुस्तत्राहुः स्वमृहदामिति । स्वपदादसाधार-ण्यम् । तेन स्वस्यैव सुहृदस्ताः । महतोऽपि सृहत्कार्यं कर्तव्यमिति । साधारणं कार्यमाह वनमालीति । कीर्तिमयीं वनमालां प्रकटयतीति । बदरवत् पाण्ड्वदन इति । बदरोऽत्र फलवाचकः। स हि घर्नेण प्रतिक्षणं विसहशीं कान्ति करोति । तत्राप्यर्धपक्वः पाण्डुवर्गो भवति । श्रग्रे त्वारक्तः। तथेदानीमधंरतः, ग्रग्ने त्वत्यन्तं रतो भविष्यतीति ईषन्मानदत्वाद्विशेष: । साधनं कीर्तिरिति मध्ये विशेषगान्तरम् । ग्रथवा । ग्रत्र पाण्डुशब्देन श्रारक्त एव गुरा उच्यते । तदा वदनं वक्त्रं ग्रधरामृतपानं लक्षितं भवति । वनवासिनां वा एतदुपभोग्यमिति वने गत्वा एतदुपभोग्यमिति सर्वाः ज्ञापयन्ति । ततोऽपि विशेषमाहः कनक-कुण्डललक्ष्म्या मृदुगण्डं मण्डयन्निति । रमश्रुद्ग-माभावादानन्दनिधानत्वाच मृद्त्वं भोगार्थम्प-पाद्यते । गण्ड एव रससमाप्तिरिति । कनकपदं वर्गान्तरज्ञापनाथंम्। उत्कृष्टेनापि परमानन्देनापि ग्रस्मदर्थं कामरस एवोद्बोध्यत इति सर्वथा-स्मदर्शमेव भगवदागमनिमति निश्चीयते । श्रन्यथा शिरोभेदानस्मत्समक्षं न कुर्यादिति । ननु यद्यपि महान्, तथापि बाल इति, नन्दसुनुरिति, कथम-साधारगीं लीलां करिष्यतीत्याशङ्कां वारयन्ति

यद्वितिरिति । श्रयं यादवानां पतिः । ते हि बहुस्त्रीका भवन्ति । ग्रमर्यादार्थं विशेषणान्तर-माहुः द्विरदराजविहार इति । महासुरते गजेन्द्र इव महान् । तेन विना न पूर्तिरिति । तदपेक्षया-प्यादौ पूर्वतापं दूरीकरिष्यतीत्याहुः यामिनी-पतिरिवेति । सम्पूर्णाया यामिन्या अयं पतिः । ग्रतस्तद्गतानां विशेषेण सुखदः। नन्वहपंतिरिप, कथमुच्यते यामिनीपतिरिवेति, तत्राहुः एष इति। सर्वालङ्कारभूतस्तत्र तिष्ठति । ग्रधुना तु श्रान्त इव । दिनान्ते एष यामिनीपतिरिव चन्द्र इव दूरादेव तापनाशकः साम्प्रतम्। श्रग्रे तु यामिनी-पतिरिव । इममर्थं ज्ञापयतीति लक्ष्यते, यतो मृदितवक्त्रः प्रसन्नवदनो भूत्त्रा उपयाति, समीप-मागच्छति । ग्रयं भावस्तासामेव हितकारीति पूर्वं साधारण्यमुक्तम्, उपसंहारे पुनराह मोचयन् व्रजगवामिति । व्रजस्य गवां च सम्पूर्गो दिवसे यावांस्तापः, तं सर्वमेव मोचयतीति ॥२४॥२५॥

व्याख्यार्थ गोपियां कहती हैं, कि भगवान् ग्रानन्दयुक्त मुख वाले होकर पधार रहे हैं। वेगाु-नाद जो प्रथम कहे हुए हैं, उनको ही यहां ग्रहगा करना चाहिए ○ । भगवान की दश लीलाओं का वर्णन पहले किया गया है, वे सब लीलाएँ हमारे लिए ही की हैं इसलिए भगवान् का दश प्रकार से वर्णन करती हैं। दोनों स्थान पर भगवान एक ही हैं, युगल जुदे होते हुए भी उनमें विशेष भेदर नहीं है। सर्वत्र ही वेगुनाद में रजोगुगा मुख्य है, कारगा कि रजोगुगा उद्दीप्त रस भाव है, उसका फल हमको ही प्राप्त हुम्रा है, जिसका वर्णन भगवान को दश विशेषण देकर करती हैं।

१-प्रथम विशेषण "मदविघूरिंगतलोचनः" है ग्रर्थात् भगवान् के नेत्र मद से घिरे हुए है । यह मद पूर्णज्ञानरूप है, जो पूर्णज्ञान अपने में पूर्वानुभूत आनन्द की स्थिति के कारण है। वह पूर्णज्ञान

 <sup>○</sup> लेख का ग्राशय — वेग्रुनाद ने ग्रन्यों में जो कार्य किया, ग्रर्थात् ग्रन्यों पर जो प्रभाव डाला, उसका वर्णन पहले कहा गया है, नाद ने जो गोपियों पर प्रभाव डाला हैं, वह यहां कहा जाता है।

१ -दोनों युगलों में अर्थात् ग्रागे के युगलों में ग्रौर ग्रब इस युगल में,

२-भगवान तथा हरि शब्द में जितना भेद है, केवल उतना भेद है-लेखकार

ज्ञान मार्ग-भगवान के नेत्रों में ही प्रकट होता है, यह दिखलाने के लिए श्रन्य सारे विषयों को दूर करने के लिए भगवान 'विघूरिंगतलोचन' बन गए। यह धर्म भगवान में रहता है।

(भगवान के नेत्रों में इस समय पूर्व अनुभव किए हुए विविध लीला विलासों से प्राप्त आनन्द की स्थिति है। जिससे आप गोपीजनों को बताते हैं, कि जैसे तुमने सर्व विषयों को भुलाकर केवल मेरे सम्बन्ध वाले ज्ञान को अपनाया है, वैसे ही मुभ्रे भी तुम्हारा ही केवल स्मरण ज्ञान है। उस लीला रस में छके हुए होने के कारण, मेरे नेत्र मद से घिरे हुए हैं अतः वन में भी मोदे है इन विशेषणों से यह भगविज्ञष्ठ धर्म है ऐसा निरूपण किया गया)

२-दूसरा विशेषण है "ईषन्मानदः" भगवान् ग्रल्प मान देने वाले हैं। यद्यपि भगवान् के नयन मद से घिरे हुए हैं, तो भी गोपिकाग्रों का ग्रप्नः स्वरूप बना रहे एतदर्थ भगवान् ग्रल्प ही मान देते हैं। ग्रशीत् भगवान् मान देते हैं सन्मान करते हैं ग्रतः हम भगवान् के पास पहुँच सकती थी (किन्तु ग्रल्प मान दे रहे हैं तावता ग्रभी ही पहुँचना ठीक नहीं) ग्रथवा मान का ग्रर्थ 'ग्रभिमान' लेना चाहिए, क्योंकि रजोगुण प्रकट हुग्रा है। उस ग्रभिमान का दान करते हैं या खण्डित कर देते ज्ञान को प्रकट करके। चाहे (१) मान देते हों या (२) ग्रभिमान पैदा करवाते हों या (३) ग्रभिमान खण्डित करते हों तीनों पक्ष में किया ग्रल्प ही है।

(भगवान् ग्रल्पमान देते हैं क्योंकि यदि विशेष मान दें तो गोपियां जो प्रेम पूर्ण हैं ग्रौर समग्र दिन के विरह से क्लेश युक्त हैं, वे भगवान् के दर्शन होते ही उनमें ग्रपनी ग्रात्मा का प्रवेश करा दें, यों होना भगवान् को धभीष्ट नहीं इसलिए, (ग्रर्थात्) गोपियां ग्रपने ही गोपी स्वरूप में स्थित रहें। ग्रतः ग्रल्पमान देते हैं। जिससे गोपियां भगवान् से दूर ही रहती हैं, भगवान् मान देते हैं तथा सन्मान भी करते हैं जिससे समभा जा सकता है, कि हम भगवान् के समीप जा सकती हैं। ग्रथवा रजोगुण जो उद्दीप्त रस भाव है, उसके प्राकट्य से हममें ग्रभिमान उत्पन्न करते हैं वा उसका नाश करते हैं, भगवान् ग्रपने नेत्रों में मद दिखाकर हमारे में भी मान उत्पन्न करते हैं ग्रथवा नाश करते हैं, इन तीन प्रकारों में वह वह कार्य ग्रल्प ही करते है।

जब भगवान पूर्ण हैं तो तुममें इस प्रकार करने का क्या कारण हैं ? जिसके उत्तर में कहती हैं कि 'स्वसुहृदां' भगवान की हम ग्रसाधारण मित्र हैं ग्रतः महान को भी ग्रपने मित्रों का कार्य कि तो करना ही पड़ता है।

३-'वनमाली' विशेषण से भगवान् का साधारण धर्म प्रकट किया है, ग्रथीत् वनमाला से ग्रपनी कीत्ति प्रकट की है इसलिये ही पूर्ण भगवान् ने गोपियों को ग्रल्पमान दिया है। यदि पूर्ण

क्षभगवान् ने गोपियों को ग्रल्पमान देकर ग्राश्वासन दिया है कि ग्रापके मनोरथ हम पूर्ण करेंगे, यह ग्राश्वासन देना 'ग्रसाधारएा' कार्य है। सन्मान करते तो मार्ग में अन्य देखे तो अयोग्यता प्रकट हो जिससे अपकीर्ति होने अतः भगवान् ने अल्पमान दिया है।

४—'बदरवत् पाण्डुवदनः' इस विशेषणा से गोपियाँ कहती हैं, कि जैसे बेर जो एक प्रकार का फल है, वह ध्रप के ताप से क्षण क्षण में पृथक् पृथक् कान्ति धारण करता है। जब ग्रर्ध-पक्व होता है, तब पाण्डु वर्ण वाला होता है, ग्रागे पककर सम्पूर्ण लाल बन जाता है। उसी प्रकार भगवान् भी जब ग्रर्द्ध रमण करते हैं, बाद में पूर्ण रमण करेंगे, इसलिए ही ग्रब ग्रल्पमान देते हैं, पश्चात् पूर्ण मान देगें। 'कीर्त्ति' साधन है इसलिए 'ईषन्मानदः स्वसुहृदाम्' ग्रौर 'बदरपाण्डुवदनः' इन दो विशेषणों के बीच में 'वनमाली' विशेषणा दिया है। ग्रथवा यहां 'पाण्डु' शब्द से स्वल्पलाली गुण कहा है, इस कथन से यह समभा जाता है, कि वदन, वस्त्र तथा ग्रधरामृत का पान होता है, श्रथवा इस कहने का भाव यह है, कि गोपियां ग्रन्य गोपियों को कहती हैं, कि इस ग्रधरामृत के रस का पान वन में जाकर करना चाहिए, कारण कि यह ग्रथर रस का पान वनवासियों के करने योग्य है।

४—गोपियाँ 'कनक कुण्डल लक्ष्म्या मृदुगण्डं मण्डयन्' में यन्य विशेषणों से भी कुछ विशेष कहती हैं। भगवान् का गण्डस्थल भोग के लिए उपयोगी है, क्योंकि कोमल है। कोमलता का कारण बताती हैं, कि एक तो भगवान् को 'दाढी' नहीं है और दूसरा आनन्द का स्थान है, प्रथात् आनन्द रस इसमें ही रहता है, रस की समाप्ति गण्ड में ही होती है, भगवान् का रंग स्थाम है जिससे गाल का रंग भी स्थाम है किन्तु कनक पद कहकर बताया है, कि भ्रब गाल का रंग अन्य है जिससे आपको विशेष रस की प्राप्ति होगी। अतः आप उत्कृष्ट परमानन्द स्वरूप हैं, तो भी हमारे लिए तो काम रस को ही प्रबुद्ध करते हैं, जिससे यह निश्चय हो जाता है, कि भगवान् हमारे लिए ही प्रथारे हैं। यदि हमारे लिए पधारे न होते, तो हमारे समक्ष शिर को यहाँ वहाँ हिलाते नहीं।

६—गोपियां 'यदुपित' विशेषण देकर इस शङ्का को मिटाती है कि कृष्ण नन्द के सूनु महान् होने पर भी हैं तो बालक ग्रतः वह ग्रसाधारण लीला कैसे करेंगे ? यादव हमेशा बहु स्त्री वाले होते हैं, यह तो उनका भी 'पित' है ग्रतः ग्रसाधारण लीला कर सकते हैं।

७—गोपियां 'द्विरदराजिवहारः' इम विशेषगा से बताती हैं, िक भगवान महासुरत में गजेन्द्र के समान महान् हैं, ग्रतः उनके सिवाय लीला में रम की पूर्णता नहीं होती है, इससे यह सिद्ध िकया है, िक भगवान् की लीला में किसी मर्यादा का प्रतिबन्ध नहीं है।

द गोपियां 'यामिनी पितः' विशेषण से बताती हैं, िक इसकी अपेक्षा से भी भगवान में यह विशेषता है, िक वह पूर्व ताप को भी दूर करेंगे जैसे चन्द्रमा दिन के ताप को भी िमटाता है. यह भगवान सम्पूर्ण रात्रि का पित है, अतः जो उनके पास उस समय जाती हैं, उन सब का विशेष प्रकार से ताप दूर कर सुख देने वाले हैं।

भगवान् तो दिन के भी पति हैं, उनको रात्रि के पति चन्द्र के समान कँसे कहा ? चन्द्र दिन

को सुख नहीं देता है, भगवान् तो दिन को भी सुख देते हैं, इस शङ्का को मिटाने के लिए कहती हैं, कि 'एष' यह सकल का भ्रुंगार रूप है, जो ग्रब यहाँ स्थित हैं, वह श्रान्त जैसे दीखते हैं, सायंकाल में चन्द्रमा की तरह दूर से ही ग्रव ताप को नाश करते हैं। ग्रागे तो रात्रि के पति चन्द्रमा के सहश होकर विशेष सामिष्य में ग्रानन्द देंगे । जिससे ही ग्राप 'प्रसन्नवदनः' हंसमुख होकर समीप में ग्रारहे हैं, यह भाव उनके ही हितकारी है, प्रथम इस प्रकार साधारएाता से कहा है, अन्त में फिर कहती हैं कि 'मोचायन्<sup>3</sup> व्रजगवां' व्रज<sup>४</sup> को ग्रौर गायों को सम्पूर्ण दिवस का जो ताप रहा है उस सर्व ताप को ही नाश करते हैं ॥२४-२५॥

ग्राभास-एवं निरोधं निरूप्य स्त्रीगामुपसंहरत् प्रकरणस्थानामेव तद्द्वारोप-ंहरति एवमिति।

ग्राभासार्थ-इस प्रकार स्त्रियों के निरोध का निरूपण कर, ग्रब उसका उपसंहार करने के साथ, जिन ग्रन्यों का इस प्रकरण में निरोध हुग्रा है, उनका भी 'एवं व्रजस्त्रियो' इस श्लोक में श्री शकदेवजी उपसंहार करते हैं,--

श्लोक—श्री शुक उवाच—एवं व्रजस्त्रियो राजन् कृष्णलीलानुगायती। रेमिरेऽहःसु तच्चित्तास्तन्मनस्का महोदयाः ॥२६॥

श्लोकार्थ — हे राजन् ! जिनका ज्ञान की प्रधानता वाला चित्त तथा कर्म की प्रधानता वाला मन, केवल कृष्णा में ही है, वैसी बड़े भाग्य वाली गोपियाँ भगवान की लीलाग्रों को गाती हुई, दिन में प्रसन्न चित्त रहती थीं ॥२६॥

सुबोधिनी-राजन्निति सम्बोधनं विश्वासा-र्थम्। व्रजगता ग्रपि स्नियः एवं प्रकारेगा श्रहस्सु भगवत्सम्बन्धरहितदशायामपि कृष्णलीला एव भ्रानुपूर्व्येग बहुकालानुवृत्त्यर्थमनुगायतीः अनु-

क्रमेगा गायतीः रेमिरे । स्वत ग्रानन्दरूपा कीर्ति-स्ताः प्रति जातेति तासां क्रियाशक्तिज्ञानशक्तिश्च भगवित्रष्ठे व जातेत्याह तन्मनस्काः तिज्ञता इति। चित्तं ज्ञानप्रधानम्, मनः कर्मप्रधानमिति । एवं

गायें तो दिन को भगवान् के साथ वन में जाती थीं उनको दिवस का ताप कैसे ? इस शङ्का का निवारए। श्री प्रभुचरए। करते है, कि जो गायें प्रसव होने के कारए। वन में नहीं गई थीं, उन गायों का ताप मिटाया है।

१ -यह नवम विशेषण है, २-गोपियों को, ३-यह दसवां विशेषण है, ४-गोपियों के।

सर्वप्रकारेगा प्रपद्मविस्मृतिर्भगवदासक्तिश्च निरू- । तत्रोपपत्तिमाह महोदया इति । महानेवाभ्युदयो पिता । नन्वेवं कथं तासां निरोधः फलित इति, भाग्यराशियासामिति सर्व सुस्थम् ॥२६॥

इति श्री भागवतसुबोधिन्यां श्री लक्ष्मरा भट्टात्मज श्री महल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवररो द्वात्रिशाध्यायविवरराम् । इति दशमपूर्वार्धतामसफलप्रकरणम्।

व्याख्यार्थ--परीक्षित को 'राजन' यह विशेषण देकर बताया है, कि इस पर विश्वास करो। भगवान् जब दिन को वन में पधार जाते, तब उस विरह शान्त्यर्थ तथा बहुत समय तक उनकी स्पृति बनी रहे, तदर्थ कृष्ण की सभी लीलाएं सारा दिन कम पूर्वक गाती रहतो थों। जिससे, वे दिन में भी कुष्ण के ग्रानन्द में रमण कर रही थी। भगवान की कीत्ति ग्रपने ग्राप ग्रानन्द रूप है, वह गोपियों में प्रकट हुई है, इससे सिद्ध होता है, कि गोपियों की क्रिया शक्ति तथा ज्ञान शक्ति भगवान में ही स्थिर हो गई है, जिससे उनके ज्ञान की प्रधानता वाला चित्त एवं कर्म की प्रधानता वाला मन दोनों भगवान में ही लगे रहे। यों सर्व प्रकार से गोपियों की प्रपद्ध की विस्मृति ग्रौर भगवान में आसक्ति का निरूपरा हुन्ना। उनको यह निरोध कैसे सिद्ध हुन्ना वह कहते हैं कि इनका बड़ा भाग्य है, जिससे निरोध सिद्ध हम्रा है ।।२६।।

इति श्री मद्भागवत महापुराए दशमस्कन्ध (पूर्वार्ध) ३२ वें ब्रध्याय की श्री मद्दल्लभाचार्य चरए कृत श्री मुबोधिनी (संस्कृत टीका) का तामस फल अवान्तर प्रकरण, ज्ञान धर्म निरूपण, सातवां श्रध्याय (हिन्दी श्रनुवाद सहित) सम्पूर्ण ।

## युगल गीत

राग: देव गंधार

को बिसरै उह गांइ चराविन ।

बाम कपोल बाम भुज पर घरि दिन्छन भौंह उचाविन।। कोमल कर ग्रंगुलि गहि मुख्ली ग्रधर-सुधा-बरसावनि । चिं बिमान जे सुनत देव त्रिय तिननि मोह-उपजावनि ।। हार-हास ग्रह थिर चपला उर रूप-दुखित मुख-लाविन । दंत घरें तृन रहत चित्र ज्यों गाँइनि-सुधि बिसरावनि ॥ मोर-मुगट स्रवनित पह्नव कटि कटि मह्न-स्वरूप-बनावित । चरन-रेनु बांछत कंपित भुज सरितनि गमन थँभावनि ॥ ग्रादि पुरुष ज्यों ग्रचल भूत ह्वं संग सखा गुन गाविन । बन बन फिरत कबहुँ मुरुली कर गिरी चढि गांइ-बुलावनि।। लता-बिटप मनु माँभ प्रनत ह्वं फल-भर भूमि नचाविन । ततिछन हरित होइ प्रति ग्रवयव मधु-धारा-उबटाविन ॥ सुंदर रूप देखि बनमाला मत्त मधुप-सुर गाविन । म्रादर देत सरोवर सारस हंस-निकट-बैठावनि ॥ बल-सँग स्रवन पुहुप-शोभा गिरी-शिखर नाद पुरवाविन । विविध भांति बन-गमन विचच्छन नूतन तान बनाविन ।। सुनत नाद ब्रह्मादिक सुर-गन ग्रधिक चित्त-मोहाविन । चलत लालित गति हरपताप ब्रज-भूमि-सोक-बिनिसावनि।। ब्रज-जुवति-मन मैन उदित करि हरनी-भवन-छिडावनि । कूं द-दाम-प्रृंगार सकल ग्रंग जमुना-जल-उछरावनि ।। मुदित सकल गंधर्व-देवगन सेवा उचित कराविन । आरत द्रग व्रज-गाँइनि के मन स्रति स्रानंद-बढाविन ॥ गो-रज-रंजित नव बन-माला सुख दैवे ब्रज-म्राविन । धूमत-द्रिग मदमान देत कुंडल स्रुति-जुग-फलकाविन ।। बदर-सहस ग्रानन सूचत सब बिधि ज्यों ग्रंग-सिरावनि । जुग-जुग गोषी रजनी-मुख सब अति पुनीत जस-गाविन ।। इहि लीला चित बसी लसी नित गोपीजन-सुख-पावनि । 'यरमानंददास' को दीजै व्रज-जन-पद-रज-धावनि ।।

## ॥ श्री हरिः ॥

# **अनुक्रमिशा**का

### तामस फल ग्रवान्तर प्रकरण ग्रध्याय २६ से ३५

| क्र.सं. | प्रतीक                     | ग्र. | श्लो. | पृष्ठ | क्र.सं.           | प्रतीक                   | ग्र.   | श्लो. | पृष्ठ |
|---------|----------------------------|------|-------|-------|-------------------|--------------------------|--------|-------|-------|
| 8       | ग्रटति यद् भवान्           | २5   | १५    | २०२   | २५                | उच्चै जंगुनृत्यमानाः     | 30     | 3     | २६६   |
|         | ग्रत्र प्रसूनावचयः         | २७   | 32    | १४६   |                   | उत्सवं श्रमहचापि         | 32     | २३    | ३८३   |
| 3       |                            | २६   | २३    | 78    |                   | उपगीयमान उद्गायन्        | २६     | 88    | 23    |
| 8       | ग्रनया राधितो नूनं         | २७   | २८    | 885   | The second second | उपगीयमानौ ललित           | 38     | 28    | ३३४   |
|         | ग्रनुग्रहाय भक्तानां       | 30   | 30    | ३०५   | March March       | उषुः सरस्वती तीरे        | 38     | 8     | 370   |
| ६       | ग्रनुचरैः समनुवर्णित       | 32   | 5     | ३६२   |                   | ऋषीन् विरूपानाङ्गिर      | सः ३१  | 23    | ३२६   |
| 9       | मन्तर्गं हगताः काश्चित्    | २६   | 3     | 20    |                   | एकदा देव यात्रायां       | 38     | 8     | 380   |
|         | ग्रन्तर्हिते भगवति         | २७   | 8     | १०७   |                   | एका भ्रकुटिमाबध्य        | 35     | Ę     | 280   |
| 3       | ग्रन्विच्छन्त्यो भगवतो     | २७   | 80    | १४५   | ३६                | एव मुक्तः प्रियामाह      | २७     | ३८    | 878   |
| 20      | अपरा निमिषदग्भ्यां         | 35   | 9     | २१८   |                   | एवं भगवतः कृष्णात्       | २६     | ४७    | १०१   |
| 28      | <b>अ</b> प्येगापत्न्युपगतः | २७   | 28    | १२३   | ३८                | एवं कृष्णं पृच्छमाना     | २७     | 28    | १३७   |
| 85      | ग्रलातैर्द ह्यमानोऽपि      | 38   | 5     | ३२२   | 38                | एवं मदर्थोजिभतलोक        | 35     | 28    | २४८   |
| १३      | ग्रविदूर इवाम्येत्य        | 38   | 38    | 388   | 80                | एवं परिष्वङ्गकराभिम      | र्श ३० | १७    | २५१   |
| 88      | ग्रस्वर्ग्यमय शस्यं च      | २६   | २६    | 8%    | 88                | एवं शशाङ्कांशुविराजि     | ता ३०  | २६    | 839   |
| १५      | ग्रहं विद्याधरः कश्चित्    | 38   | 85    | ३२६   | 85                | एवं विक्रीडतो : स्वैरं   | 38     | २४    | ३३८   |
| १६      | श्राप्तकामो यदुपतिः        | 30   | 35    | 285   | ४३                | एवं व्रजस्त्रियो राजन्   | 32     | २६    | ३६२   |
| १७      | ग्रारुह्यैकां पदाक्रम्य    | २७   | 28    | १३५   |                   | कच्चित्कुरबका शोक        | २७     | Ę     | ११८   |
| १५      | म्राहूय दूरगा यद्वत्       | २७   | १५    | १३२   | 8%                | कच्चित्तुलसि कल्याग्गी   | २७     | 9     | 399   |
|         | इति गोप्यः प्रगायन्त्यः    | 35   | ?     | २१२   | ४६                | कदाचिदथ गोविन्दः         | 38     | 20    | ३३३   |
| 20      | इति विप्रियमाकण्यं         | २६   | २८    | ५५    | ३७                | कर्गोत्पलालकविटङ्क       | 30     | १६    | 305   |
|         | इति विक्लवितं तासां        | २६   | 85    | 53    | ४८                | कश्चिन्महानहि            | 38     | ×     | 320   |
| 22      | इत्थं भगवतो गोप्यः         | 30   | ?     | २४४   | 38                | कस्याश्चित् पूतनायन्त्य  | T: 20  | 8%    | 358   |
|         | इत्यनुज्ञाप्व दाशाहं       | 38   | १५    | ३३१   | 40                | कस्याञ्चित् स्वभुजं न्य  | स्य २७ | 38    | १३३   |
|         | इत्युन्मत्तवचो गोप्यः      | २७   | 88    | १२७   |                   | कस्याः पदानि चैतानि      |        | २७    | 180   |
| २४      | इत्येवं दर्शयन्त्यस्ताः    | २७   | ३५    | 388   | ४२                | कस्याश्चित्राट्य विक्षिप | त ३०   | १३    | २७४   |
|         | ईश्वराणां वचस्तथ्यं        | 30   | 32    | ३०२   |                   | काचित् कराम्बुजं शौरे    |        | 8     | २१७   |
| २७      | उक्तं पुरस्तादेतत्ते       | २६   | १३    | 58    | 48                | काचिदञ्जलिना गृह्णात्    | 35     | X     | २१७   |

७६ गोप्यो लब्ध्वाच्युतं

द० गोप्यः कृष्गो वनं याते

दश् गोप्यस्तद्गीतमाकण्यं

द३ चित्तं सुखेन भवता

८५ जगतुः सर्वभूतानां

८७ ततश्च कृष्गोपवने

दद ततो गत्वा वनोहे शं

८६ ततो दुन्दुभयो नेदुः

८४ चूत प्रियालपनसाशन

द६ जयति तेऽधिकं जन्मना

द२ चलसि यद्वजाचारयन्

### श्लों. पृष्ठ प्रतीक श्लो. पुष्ठ क्र.सं. प्रतीक 双. क्र.सं. ६० ततोऽविशन् वनं चन्द्र ५५ काचित् समं मुकुन्देन ६१ तत्रको वाच हे गोपाः ४६ काचिद्रास परिश्रान्ता ६२ तत्रोपविष्टो भगवान् ५७ कामं क्रोधं भयं स्तेहं ? ६३ तत्रारभत गोविन्दः ५८ का स्त्रयङ्ग ते कलपदा ६४ तत्राति शुशुभे ताभिः ५६ किमुताखिल सत्त्वानां ६५ तत्रैकांसगतं बाहं ६० कि ते कृतंक्षिति तपो ६६ तत्र स्नात्वा सरस्वत्यां ६१ कुन्ददामकृत कौतुक ६७ तदङ्गसङ्ग प्रमदा ६२ कुर्वन्ति हि त्वयि रति ६८ तद्शंनाह्लादविधूत ६३ कुशला चरितेनैंषां ६६ तदोडुराजः ककुभः ६४ कृत्वा मुखान्यवशुचः १०० तद्यात मा चिरं गोष्ठ ६५ कृत्वा तावन्तमात्मानं १०१ तन्नः प्रसीद वृजिनादंन ६६ कृष्णं विदुः परं कान्तं १०२ तन्मनस्कास्तदालापाः ६७ कृष्णरामायिते द्वे तु १०३ तमपृच्छद् हृषीकेश: ६८ कृष्ण विक्रीडितं वीक्ष्य १०४ तमन्वधावद् गोविन्दः ६६ केशप्रसाधनं त्वत्र १०५ तमेव परमात्मानं ७० को भवान् परया लक्ष्म्या १०७ तया कथितमाकण्यं ७१ क्रोशन्तं कृष्ण रामेति १०७ तयोनिरीक्षतो राजन ७२ क्विगतवेगुरववञ्चित १०८ तर्हि भग्नगतयः ७३ गति स्मित प्रेक्षग् १०६ तव कथामृतं तप्त ७४ गत्यानुरागस्मित ११० तस्य चाक्रन्दितं श्रुत्वा ७५ गायन्त्य उच्चैरमुमेव १११ तस्या ग्रमूनि नः क्षोभं ७६ गावो हिरण्यं वासांसि ११२ ता हष्ट्रान्तिकमायाताः ७७ गोपीनां तत्पतीनां च ११३ ताभिः समेताभिरुदार ७८ गोप्यः स्फुरत्पुरट कुण्डल

y

२७८ ११४ ताभिविध्त शोकाभिः

११५ ताभियुं तः श्रमं

३३८ ११६ ता वार्यमाएगा: पतिभिः

११७ तासामाविरभूच्छौरिः

११८ तासामित विहारेएा

११६ तासां तत्सीभगपदं

१७० १२१ तैस्तैः पदैस्तत्पदवीं

२६३ १२२ तं काचिन्नेत्ररन्ध्रे ए

२६२ १२४ तं विलोक्यागतं प्रेष्ठं

१२३ तं त्वहं भवभीतानां

१२० ताः समादाय कालिन्द्या

28=

| क्र सं. | प्रतीक ग्रह               | याय | इलोक       | <b>वृ</b> ष्ठ | क्र.सं. प्रतीक ग्रध्याय इलोक          | पृष्ठ |
|---------|---------------------------|-----|------------|---------------|---------------------------------------|-------|
| १२४     | दर्शनीयतिलको वन           | 37  | १०         | ३६५           | १५४ पुनः पुलिनमागत्य २७ ४४            | १६३   |
| १२६     | दिन परिक्षये नील          | २५  | <b>१</b> २ | १६६           | १५५ पृच्छतेमा लता २७ १३               | १२६   |
| १२७     | दुहन्त्योऽभिययुः काश्चित् | २६  | X          | 88            | १५६ प्रपन्नोस्मि महायोगित् ३१ १६      | ३२५   |
| १२८     | दुःशीलो दुर्भगो वृद्धो    | २६  | २४         | प्रव          | १५७ प्रग्तदेहिनां पापकर्षगां २८ ७     | १८३   |
| 358     | दुःसह प्रेष्ठविरह         | २६  | 80         | 20            | १५८ प्रगत कामदं पद्मजा २८ १३          | १६५   |
| १३०     | हष्टं वनं कुसुमितं        | २६  | 28         | ४५            | १५६ प्रहसितं प्रिय प्रेम २५ १०        | 939   |
| १३१     | हष्टो वः काच्चिदश्वत्य    | २७  | X          | ११५           | १६० प्रेष्ठं प्रियेतर मिव २६ ३०       | ६०    |
| १३२     | हष्ट्रा कुमुद्रन्तमखण्ड   | २६  | 3          | 88            | १६१ बद्धान्या स्रजा काचित् २७ २३      | १३६   |
| १३३     | दैत्यायित्वा जहारान्यां   | २७  | १६         | १३०           | १६२ बर्हिगाः स्तबकधातु ३२ ६           | 388   |
| १३४     | धर्मव्यतिऋमोदृष्टः        | 30  | 30         | 335           | १६३ बाहु प्रसार परिरम्भ २६ ४६         | 33    |
| १३५     | धन्या ग्रहो ग्रमी         | २७  | 35         | १४३           | १६४ बाहुँ प्रियांस उपधाय २७ १२        | 858   |
| १३६     | न खलु गोपिका              | २५  | 8          | १७७           | १६५ ब्रह्मदण्डाद्विमुक्ता ३१ १७       | ३२८   |
| १३७     | न चैवं विस्मयः            | २६  | १६         | 28            | १६६ ब्रह्मरात्र उपावृते ३० ३६         | 380   |
| १३८     | नद्याः पुलिनमाविश्य       | २६  | 8%         | 25            | १६७ भगवानिप ता रात्रीः २६ १           | Ę     |
| 358     | न पारयेऽहं निरवद्य        | 35  | २२         | २५०           | १६८ भजतोऽनु भजन्त्येके २६ १६          | २३६   |
| 880     | न लक्ष्यंते पदान्यत्र     | २७  | 38         | १४४           | १६६ भजन्त्य भजतो ये वै २६ १८          | 588   |
| 888     | नाहं तु सख्यो भजतोऽपि     | 38  | 20         | २४६           | १७० भजतोऽपि न वै केचित् २६ १६         | २४३   |
| 885     | नासूयन् खलु द्धष्णाय      | 30  | ३५         | 308           | १७१ भर्तुः शुश्रुषणां स्त्रीणां २६ २४ | ४३    |
| १४३     | निजपदाब्जदलै ध्वंज        | 32  | १६         | ३७४           | १७२ मिएाधर:क्वचिदागरायन् ३२ १८        | ३७७   |
| 888     | निशम्यगीतं तदनङ्ग         | २६  | 8          | १३            | १७३ मदविघूरिंगतलोचनः ३२ २४            | ३८८   |
| १४४     | निशाम्य कृष्णस्य          | 38  | 38         | ३३२           | १७४ मधुरया गिरा २८ ८                  | १८४   |
| १४६     | निशामुखं मानयन्तौ         | 38  | २२         | ३३६           | १७५ मन्दवायुरुपवात्य ३२ २१            | 350   |
| 880     | नैतत् समाच्चरेज्जातु      | 30  | 38         | ३०१           | १७६ महदतिक्रमगाशिङ्कत ३२ १३           | 300   |
| १४८     | नृत्यती गायती काचित्      | 30  | 88         | २७७           | १७७ मातरः पितरः पुत्राः २६ २०         | ४६    |
| 388     | नृगां निश्रेय सार्थाय     | २६  | 88         | २४            | १७८ मा भैष्ट वातवर्षाम्यां २७ २०      | १३४   |
| ४४०     | पति सुतान्वय भ्रातृ       | २८  | १६         | २०४           | १७६ मा भैष्टेत्यभयारावौ ३१ २८         | 388   |
| १५१     | पदानि व्यक्तमेतानि        | २७  | २४         | 359           | १८० मालत्यदिशवः किच्चत् २७ ८          | १२०   |
| १४२     | परिवेषयन्त्यस्तद्धित्वा   | २६  | Ę          | १६            | १८१ मिथो भजन्ति ये सख्यः २६ १७        | 355   |
| १४३     | पादन्यासैर्भु ज           | 30  | 5          | २६४           | १८२ मैवं विभोर्हति भवान् २६ ३१        | ३६    |

| क्र.सं. | प्रतीक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ग्र.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | श्लो. | पृष्ठ | क्र.सं. प्रतीक              | ग्र. | श्लो. | पृष्ठ |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|-----------------------------|------|-------|-------|
| 253     | यत्ते सुजात चरणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38    | २०५   | २०८ व्रजवनीकशां             | २८   | १८    | २०७   |
|         | and the second s | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 32    | ६६    | २०६ शङ्खचूडं निहत्यैवं      | 38   | 32    | 387   |
|         | यत्पाद पङ्कज पराग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 34    | 30%   | २१० शरदुदाशये साधु          | २५   | 2     | १७३   |
|         | यदुपतिद्विरदराज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २५    | 355   | २११ शरच्चन्द्राशु सन्दोहं   | 35   | १२    | 399   |
|         | यहाँ म्बुजाक्ष तव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३६    | 99    | २१२ शापो मेऽनुग्रहायैव      | 38   | 88    | 320   |
|         | यं मन्येरन् नभस्तावद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8     | २५५   | २१३ श्रवणाद्दर्शनाद         | २६   | २७    | प्रह  |
|         | रजन्येषा घोर रूपा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38    | 84    | २१४ श्रीर्यत्पदाम्बुज       | २६   | 30    | 30    |
|         | रहिस संविदं हुच्छयोदयं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Acres de la constitución de la c | 20    | २०४   | २१५ स कथं धर्म सेतूनां      | 30   | २५    | २६७   |
|         | रासोत्सवः सम्प्रवृत्तो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3     | २५५   | २१६ स चुक्रोशाहिनाग्रस्तः   | 38   | Ę     | 328   |
|         | रेमे तया चात्मरतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38    | १४८   | २१७ स भाजियत्वा तमनङ्ग      | 35   | १४    | २३४   |
|         | लिम्पन्त्यः प्रमृजन्त्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9     | १७    | २१८ सरसि सारस हंस           | 32   | 88    | ३६५   |
|         | वत्सलो व्रजगवां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 22    | ३८२   | २१६ सर्वास्ताः केशवालोक     | 35   | 3     | 228   |
|         | वनलतास्तरव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3     | ३६२   | २२० सवनशस्तदुपधार्य         | 32   | 84    | ३७३   |
|         | वलयानां नुपुरागां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | E     | २६३   | २२१ स वीक्ष्य तावनुप्राप्तौ | 3 ?  | 35    | ३४२   |
|         | वामबाहुकृतवाम कपोलः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2     | ३४२   | २२२ स वै भगवतः श्रीमत्      | 38   | 3     | ३२३   |
|         | विक्रीडितं त्रजवधु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 80    | 388   | २२३ सहबलःस्रगवतंस           | 32   | 83    | 300   |
|         | विरचिताभयं वृष्णि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ×     | 308   | २२४ सा च मेने तदात्मानं     | २७   | ३६    | १४०   |
|         | विविध गोप चरगोषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 88    | ३७३   | २२५ सिञ्चाङ्ग नस्त्वदधरा    | २६   | ३५    | ७४    |
|         | विषजलाप्ययाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३     | १७६   | २२६ सुरतवर्धनं शोक          | २८   | 88    | २०१   |
|         | वीक्ष्यालकावृत मुखं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38    | 53    | २२७ सोऽम्भस्यलं युवितिभिः   | 30   | 28    | 939   |
|         | वृन्दशो व्रजवृषा मृग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ×     | 344   | २२८ संस्थापनाय धर्मस्य      | 30   | २७    | २६६   |
|         | व्यक्तं भवान् व्रजभयाति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४१    | 03    | २२६ स्वागतं वो महाभागाः     | २६   | १५    | ४३    |
|         | व्योमयानवनिताः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3     | 342   | २३० हन्त चित्तमबलाः         | ३२   | 8     | 344   |
|         | व्रजतितेन वयं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १७    | ३७६   | २३१ हा नाथ रमगा प्रेष्ठ     | २७   | 35    | १५७   |
|         | व्रजजनातिहन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ę     | १८१   | 1980年 1980年 1980            |      |       |       |

शुद्धि-पत्र

## तामस प्रकर्गा 'फल' ग्रवान्तर प्रकरगा-ग्रध्याय-२६ से ३२

| _     |        |                  |                    |       | -:-     | TET              | ਨਾਟ                |
|-------|--------|------------------|--------------------|-------|---------|------------------|--------------------|
| र्वेड | पंक्ति | ग्रशुद्ध         | गुद्ध              | पृष्ठ | पंक्ति  | ग्रशुद्ध         | शुद्ध              |
|       | 011    | निरोधते          | तिरोधते            | 1907  | १२      | तननू             | तदनू               |
| Ę     | १४     |                  | प्रथमं             | १०५   | 38      | :खी              | दु:खी              |
| ६     | 58     | प्रथम            | योगमायायाः         | 308   | X       | ग्रास्यादयः      | ग्राम्यादयः        |
| - 0   | 3      | योगमायाः         | एतत्प्रगालिका      | 308   |         | तदात्मिता        | तदात्मिका          |
| 9     | 88     | उतत्प्रगालिका    |                    | 100   | १७<br>६ | वासयन            | वात्स्यायन         |
| १४    | 29     | गेहूं को         | गेहूं के कर्गों को | 885   |         |                  | मानमहष्ट्वा        |
| १६    | 3      | शिशूनय           | शिशून्ययः          | 888   | 22      | मानहष्ट्वा       |                    |
| १७    | 80     | ब्त्यासो         | व्यत्यासो          | १२१   | 58      | मनुराम्ल<br>कनेर | मधुराम्ल<br>कुन्द  |
| 80    | 85     | लोचन             | लोचने              | १२३   | 30      |                  | श्रीकृष्स          |
| 38    | २६     | सर्वात्मभाव्     | सर्वात्मभाव        | १३१   | २३      | श्रीकृष्य        |                    |
| 58    | 3      | स्थित:           | स्थिताः            | १३३   | 38      | एशा              | एषा                |
| २४    | Ę      | ग्रनिवम्य        | ग्रनियम्य          | 588   | 8       | ग्रघि            | ग्रङ्घि            |
| २४    | 55     | नियत्वात्        | नियतत्वात्         | 580   | 3       | पाग्रादा         | पादाग्रा<br>भेडिया |
| 35    | ६      | चर्म             | चरम                | 388   | 28      | गीदड़            |                    |
| 33    | २८     | कान्तं परं विदुः | विदुः परं कान्तं   | 820   | २६      | वनोदेशं          | वनोद्देशं          |
| 88    | 80     | बद्धभिः          | बद्धाभिः           | ४४४   | 8       | पारदेहं          | पारयेऽहं           |
| ४८    | 25     | दर्थ             | दर्श               | ४४४   | २६      | बाध्य            | बाह्य              |
| ६१    | १४     | भाषगामा मिति     | भाषमाग्रमिति       | १५५   | २६      | प्रित            | प्रति              |
| 88    | १८     | तुष्गीं          | तूष्णीं            | ३ ४ € | X       | बाध्य            | बाह्य              |
| ६६    | २३     | निमितम्          | निमित्तम्          | 378   | ६       | प्रश्चिभिः       | पञ्चिभिः           |
| 90    | ३६     | प्रयोजिम         | प्रयोजनमि          | १६०   | २३      | विनबृ            | निववृ              |
| ७२    | १३     | यच्चितं          | यच्चित्तं          | १६७   | X       | स्त्था           | रत्तथा             |
| 53    | 28     | कष्टममस्ती       | कष्टमस्ती          | १६८   | 83      | सुतान्वये        | सुतान्वय           |
| 53    | २७     | त्वद्गुदुगा      | त्वद्गुरा          | १७१   | १७      | कारणादर्थ        | कारगार्थ           |
| 58    | 32     | यह               | ग्रधिक है          | १७२   | 9       | सब               | कब                 |
| 55    | २४     | सतो              | सत्व               | १७४   | १०      | व्वर्थ           | व्यर्थ             |
| 33    | २३     | ब्राह्मा         | बाह्यां            | १७६   | २३      | <b>ब्</b> छाल    | इत्याल             |
| 03    | 88     | शीत              | रीति               | १७७   | 22      | त                | तं                 |
| 33    | 28     | लीवी             | नीवी               | १७५   | Ę       | भागेंव           | मार्गेल            |
| 200   | Ę      | समबन्धे          | समबन्धे वा         | १७५   | 20      | निश्चय           | निश्चित            |
| १०१   | २५     | हमको             | हमसे               | १८२   | १८      | ग्रब             | सब                 |

### पंक्ति पंक्ति पृष्ठ श्रशृद्ध पुष्ठ भ्रश्द शुद्ध गुद्ध किञ्चद किञ्चिद सर्पग सर्पेग 255 370 28 गित: मित: ऽग्रसी ऽग्रसीत् 338 24 20 320 जलोरूह जलरुह 38 शरगागत मुभे मुभ शरसागत को 039 25 328 शक्न्यात् 205 २३ शन्क्यात् तत्स्पं तत्स्पर्श 30 323 305 स्वत् स्वत् 38 स्थिति स्थित 19 328 चित्र चित्त 25 इसमे २१३ २२ 325 जिसमे 283 35 ग्रपना श्रपना धन देख 388 १७ ख ग्रपेने 288 3 लक्षम्या ग्रपने लक्ष्मया 385 २८ एक मुक्की से तोड़ 258 20 लम्बन्ध सम्बन्ध 388 20 २२५ 23 सादकत्वेन साधकत्वेन दिया मुद्दि में ले लिया २३४ मम्द्रवा मद्भ्रवा 3 343 क्षगा क्षरो 9 की ग्रोर उठ 388 25 सामना सामाना 348 23 की उठ भत्ति भक्ति 240 ग्रनधि 25 २८ ग्रनाधि 348 जहुवि जहिंव 244 २२ 350 23 बध्धन्त बध्यन्त २४७ 38 नवााचली नाचनेवालो वपेनं वेपनं २७ 380 ग्रनाधि ४३६ 22 ग्रनधि क्पा कपा 382 3 स्पर्शो २७४ 8 स्पर्शौ ग्रभी सभी 358 २5 88 नट्य १७४ नाट्य तद् द्वयं 388 तद्वयं 20 200 रक्षात्मक रसात्मक 8 38 388 भगह भगवह 200 23 हस्ताज्बं हस्ताब्जं ख रव 302 २७ बिम्बोद्र्मम ग्रधिक है बिबोद्र्ग २८२ 28 ग्रंकुश 308 y २५३ 20 विस्ननस्त विस्रस्त म्बन्धा म्बत्धा 395 19 सर्वषां सर्वेषां 235 20 वब्र वन्रु 350 30 निराभि निरभि मोचयन 3 303 मोचायन 535 5 स्वामिनियों के पूर्व सारे 308 35 ग्रथवा **£3**\$ सारा 20 में पढ हरत 838 25 हरप B पृष्टि ३१७ 8

### राग विहाग

भरोसो हढ इन चरगान केरो। श्री वल्लभ नख चन्द्र छटा बिन सब जग माहि ग्रंधेरो ॥१॥ साधन और नहीं या कलि में जासों होय निवेरो। सूर कहा कहे द्विध ग्राँधरी बिना मोल को चेरो ॥२॥

-: इति शूभम् :-

